# ספר היובל

לכבוד

אלכסנדר מארכם

### בית המררש לרבנים באמריקה בית המררש לרבנים באמריקה

נוירק, תש"י



חלק עברי

ACCULL GALCO OS61
ACCUL GALCO PEPA
OH
MA

GEL TITES

# Theology Library SCHOOL OF THEOLOGY AT CLAREMONT California

 ${\it Copyright~1950~by}$  THE JEWISH THEOLOGICAL SEMINARY OF AMERICA

PRINTED IN
THE UNITED STATES OF AMERICA
PRESS OF THE JEWISH PUBLICATION SOCIETY
PHILALADELPHIA, PENNA.

### LGLan

בישיבת ועד הפועל של האקרימיה האמריקנית למדעי היהדות באדר תש"ז הוחלט פה אחד להוציא לאור ספר יובל לכבודו של הפרופי רי אלכסנדר מרכס לרגל מלאות לו שבעים שנה. חברי האקדימיה רצו להביע בזה את רגשי אהבתם והערצתם לחכם המופלא שהיה אחד ממייסדיה ונשיאיה. פרופי רא"א פינקלשטיין, נשיא ביה"מ לרבנים באמריקה וחבר ועד

הפועל של האקרימיה, שהשתתף בישיבה הנ"ל הפציר ובקש שהאקרימיה תוותר על זכותה לטובת ביה"מ לרבנים, מוסד שבו מרביץ פרופ' מרכס תורה וחכמת ישראל כיובל שנים ושבו יצר ופיתה את הספריה העברית העשירה ביותר. ולא נענה ועד הפועל לבקשה זו אלא מתוך ההכרה שביה"מ לרבנים קודם לזכות זו.

כמה מחכמי ישראל באמריקה ומחוצה לה, כלם מידידי הפרופ' מרכס ומתלמידיו, הוזמנו להשתתף בספר יובל זה. הם נענו להזמנה ברצון ובלב שלם.

אנו מצטערים מאד על שאחד מהידירים הקרובים ביותר לפרופ' מרכס, פרופ' ר"ל גינצבורג, אינו נמנה בין המשתתפים. מחלה ממושכת שללה ממנו את האפשרות לתרום את תרומתו. אנו מקוים שבקרוב יוכל להקדיש לחתן היובל שלנו מאמר מיוחד.

מחקריו של פרופ' מרכס מקיפים ביחוד את מקצועות הביבליוגרפיה, היסטוריה ובקורת הנוסח של ספרים עתיקים. גם המשתתפים בספר זה נתנו דעתם לעובדא זו ודנו בעיקר בפנות הללו.

מובן מאליו שאחריות כל מאמר ומאמר הוא על מחברו; ההערות

וההוספות של המורך לא הוכנסו אלא ע"פ בקשתם של המחברים. אנו מחזיקים טובה למסדרי האותיות של הספר ולמגיה של בית הדפוס שעשו את מלאכתם בחכמה, במסירות ובאמונה, ואנו מזכירים לשבח את ד"ר

iv rqran

משה יעקבס, סגן יו"ר ועד הפועל של החברה להוצאת ספרים באמריקה שהשתרל כל הזמן לעזור לדיוק הספרים ולשכלולם.

ואחרון אחרון אנו מביעים תודה לגב' רבקה קאהוט בעד תרומתה ההגונה שאפשרה את הדפסת הכרכים בצורתם ובכמותם. כלם יעמדו על הברכה.

מחמת תנאים בלתי צפויים מראש נמשכה ההדפסה יותר מן האומדנה הראשונה ולא נגמרה אלא בשנת ע"ב לחתן היובל. ידידי הפרופ' מרכס ותלמידיו מגישים לו איפוא את הכרכים הללו באחור קצת אבל בברכות נאמנת לעבודה ברוכה לשנים רבות ומובות.

מאול ליברמן

ווגבל מבם עמייי

## לוח הענינים

| שפיגל, שלום (נוירק): מאגדות העקדה                                  | 日文と  |
|--------------------------------------------------------------------|------|
| שלום, גרשם (ירושלים): ר' אליהו הכהן האיחמרי והשבתאות               | תנא  |
| שובה, משה (ירושלים): בית כנסת בקיסריה וכתובותיו                    | ugr  |
| ריבקינד, יצחק (נוירק): דקדוקי ספרים                                | ПX   |
| לרוים, שמואל (ו"ל) (קנטבריגיא): היילותיו של בר כוכבא               | MXN  |
| קאסומו, משה דוד (ירושלים): עוד כחובת עברית מעיד מראני              | Wei  |
| הבינים                                                             | ወርአ  |
| פריימאן, א. ח. [וצ"ל] (ירושלים): שיעורי הכחובה באשכנו וצרפת בימי   |      |
| פינקלשטיין, אליעור ארי' הלוי (נוירק): ההלכות שנאמרו בירושלים       | สเพ  |
| מבלון, יצחק דוב (ו"ל) (דמסגיים): ד' שלמה בן מול טוב                | acx  |
| ליברמן, שאול (נוירק): משהו על מפרשים קרמונים לירושלמי              | L@1  |
| ליברמן, שאול (נוירק): לשרירים החרשים                               | LGL  |
| לוינגר, ר. ש. (בורפשט): שרירים חרשים מירושלמי פסחים פרק ה' ו' ו' . | 441  |
| ינה, ישעיה (צינציניטי): טיולים בהיסטוריה וביבליוגרפיה              | La   |
| השיל, אברהם יהושע מוירק): על רוח הקודש בימי הבינים                 | d KL |
| היגער, מיכאל (נוירק): ספר אמרכל על הלכות פסח                       | dat  |
| רייווים, משה (נוירק): "הצופה בארץ החרשה"                           | dal  |
| גרינברג, שלמה (נוירק): מדרש קהלת זומא                              | dr   |
| מממן, יוליום (ירושלים): לשאלת המקורות של חיוי הבלכי                | スピ   |
| בנעט, ד. צ. (ירושלים): העודות מן הגניוה לחיי הקהילות במצרים        | מני  |
| ארצט, מנחם (נוירק): פרקים ממררש ההלים כה"י                         | aa   |
| אפשטיון, י. נ. (ירושלים): חרגום ערבי של משניות                     | cr   |
| אסף, שמחה (ירושלים): ספר פסקים לר"י הוקן, ר"ה ושאר בעלי הוספות .   | a    |
| איבעק, חגוך (ירושקים): ההגכות והררשות                              | 8    |

# לוח הענינים לחלק האנגלי

|                                                                                                              | PAGE |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| Kohut, Rebekah (New York): Prof. Alexander Marx                                                              | xi   |
| GOLDMAN, SOLOMON (Chicago): The Man of the Book                                                              | 1    |
| BIBLIOGRAPHY of the Writings of Prof. Alexander Marx, by Boaz Cohen.                                         | 35   |
| Albright, W. F. (Baltimore): The Judicial Reform of Jehoshaphat                                              | 61   |
| Baron, Salo W. (New York): Moritz Steinschneider's Contribution to Jewish Historiography                     | 83   |
| BICKERMAN, ELIAS J. (New York): Some Notes on the Transmission of                                            |      |
| the Septuagint                                                                                               | 149  |
| COHEN, BOAZ (New York): Antichresis in Jewish and Roman Law                                                  | 179  |
| FISCHEL, WALTER J. (San Francisco): The Region of the Persian Gulf                                           |      |
| and Its Jewish Settlements in Islamic Times                                                                  | 203  |
| FREIMANN, Aaron (New York): Jewish Scribes in Medieval Italy                                                 | 231  |
| FRIEDENWALD, HARRY (Baltimore): Themon Judaeus and His Work                                                  | 343  |
| GINSBERG, H. L. (New York): Judah and the Transjordan States from 734 to 582 B. C. E                         | 347  |
| Gordis, Robert (New York): Democratic Origins in Ancient Israel — The Biblical 'Ēdah                         | 369  |
| HALKIN, A. S. (New York): Ibn 'Aķnīn's Commentary on the Song of                                             | 200  |
| Songs                                                                                                        | 389  |
| Kisch, Guido (New York): The Editio Princeps of Pseudo-Philo's<br>Liber Antiquitatum Biblicarum              | 425  |
| MARCUS, JACOB RADER (Cincinnati): A Brief Supplement to the<br>Standard Hebrew Dictionaries of Abbreviations | 447  |
| MARX, Moses (Cincinnati): On the Date of Appearance of the First                                             |      |
| Printed Hebrew Books                                                                                         | 481  |
| NEUMAN, ABRAHAM A. (Philadelphia): Josippon: History and Pietism                                             | 637  |
| ROTH, CECIL (Oxford): Catalogue of Manuscripts in the Roth Collection                                        | 503  |
| Scheiber, Alexander (Budapest): Piyyutim from the Geniza Collec-                                             |      |
| tion of David Kauffmann                                                                                      | 537  |
| Sperber, Alexander (New York): A New Bible Translation                                                       | 547  |
| TAEUBLER, E. (Cincinnati): Ḥabiru-'Ibhrim                                                                    | 581  |
| TORREY, CHARLES C. (New Haven): The Hebrew of the Geniza Sirach                                              | 585  |
| Wolfson, H. A. (Cambridge, Mass.): The Veracity of Scripture in Philo, Halevi, Maimonides, and Spinoza.      | 603  |
| ZEITLIN, SOLOMON (Philadelphia): A Note on the Principle of Intention                                        |      |
| in Tannaitic Literature                                                                                      | 6.31 |

### ההלכות והדרשות

מאת

### חנוך אלבעק

כבר נשאלה השאלה בבתי מדרשם של חוקרי דברי ימינו בדבר ההלכות והדרשות שעליהן, מי מהן קדום, כלומר: הכי נקבעה ההלכה לפי שחשבו ומצאו שעל פי הדרש וההגיון יש ללמוד ולדון דין זה מדברי התורה, או שהיתה ההלכה מסורה להם מזקניהם והם חיפשו לה אחיזה בתורה, שתוכל להאחז בה? או במלים אחרות: ההלכה קדומה לדרש או הדרש קדום להלכה? בדרך כלל מניחים, שהדרשות קדומות להלכות, שעל פי דרשות הכתובים הוציאו הלכות חדשות בספקות שנולדו להם בחיים ובדרכי העיון. רבים מחכמי התורה השתדלו להראות את אמיתות הדרשות שהן נעוצות בעומק לשון המקרא, וכדומה, וביחוד הרבה לעשות בזה הרב רמ"ל מלבים בפירושו לתורה. אולם כנגדו וכנגד אחרים טוען בעל דורות הראשונים (ח"א כרך ה' דף רל"ד ואילך), שההלכות קדומות להדרשות, ולדעתו: "כל דברי התנאים בכל המשנה כולה אשר מסרה לנו דבריהם בכל צביונם כמו שהם, הם עצמם מעידים על עצמם ומבררים לנו, כי אין דבריהם ביסודם מדרשה דקרא, כי אם מתוך יסודי המשנה והבירור משם, כל אחד על פי דרכו" (שם עמ' 1469).

לפני שנגש להצעת המקורות עלינו להוסיף קצת הערות ולהגדיר את הבעיה בדיוק רב, משום שנסתבכה מרוב דברים ואין לצאת מן הסבך אלא בהרחקת הקליפה ובחשיפת הגרעין שלה. בהגדרה מדויקת כבר ניתן חצי התשובה.

אין מי שיחלוק בדבר, שישנן הלכות שאין להן סמך במקרא כלל, כלומר שהן נמסרו בלי דרשות, וביחור בולטות ביניהן אלה, שאמרו עליהן שהן הלכה למשה מסיני. הרמב"ם אף מגדיר את ההלכות הללו ואומר: כל דבר שאין לו רמז במקרא ואינו נקשר בו ואי אפשר להוציאו בדרך מדרכי הסברה עליו לבדו נאמר הלכה למשה מסיני (הקדמה לפירוש המשניות). בהלכות כאלה אין איפוא שום בעיה בדבר מוצאן ומקורן במקרא, כיון שמפורש נאמר, שאין יסודן בדרשת המקרא. וכן אין שום ספק וכולי עלמא מודים שישנן דרשות שאינן אלא "אסמכתא", שהרורשן לא בא אלא למצא רמז במקרא להלכה הידועה מכבר, וזאת אומרת שההלכות האלה קרומות לדרשות. מעתה הבעיה שלנו מצטמצמת אך ורק בדרשות שיש להניח, שהדורשן חשב שהן הוכחות גמורות ועל פיהן קבע את ההלכה; והשאלה שיש להניח, שהדורשן חשב שהן הוכחות גמורות ועל פיהן קבע את ההלכה; והשאלה

<sup>.</sup> אילך. מ דברי ר"ד הופמן בהקדמת ביאורו לויקרא עמ' 3 ואילך.

היא, אם באמת קבעו התנאים את הלכותיהם גם על פי מחקרם ודרשתם במקרא או לא.

במשנה שלנו. אחרי בירור זה נוסה לפחור את הבעיה. המקרא, אלא שחברו אותן לחטיבה אחת ושננו אותן לעצמן בלי דרשותיהן, כמו למדו הלבות מופשמות בלי קשר למקרא, אפשר שההלכות האלה נבעו מן דרשות בעל דורות הראשונים (עמ' 184) והשיג עליוב. ולהיפך אם נאמר, שבראשונה כלומר "חיברו אליו", אבל לא שהוציאו ממקרא זה ריני ההוצאה, כמו שמעה ברבריו הגיעו למקרא אל יצא איש ממקומו חיברו אליו ריני ההוצאה מרשות לרשות וכו', בררך זו הלכו רוב החוקרים, ראה לרוגמה ררכי המשנה עמ' 7: הסופרים כאשר הדין אורחא הוו תני להון (כלומר ההלכות ביחד עם המקרא). והיכא רמיוא הילכחא בקראי ומעקרא במקרש שני ביומי דרבנן קמאי לפום בבנת עם עם בבני רב שרירא (אגרת עמ' 95): וספרא וספרי ררשי רקראי אינון אותן היו יודעים לכמה ענינים מתחלקת כל מצוה ומצוה ומה תחתיה מהפתרון". קשרים וידע כל פחרוני הציציה ועניניה וכו', וכן כל המצוח כולן כאשר היו קוראים אמר כי זו הציצית נשים אותה בכנף המליח, מספר חומיה שמונה ויש בה חמשה עמפטט (בטטלה מס' ברכות): "כאשר היה האדם קורא ועשו להם ציצית היה שבכחב, וכדרך מדרשי ההלכה שלנו. וכך הם דברי רב נסים בהקדמת ספר שאין להן סמך במקרא, כדי שהחורה שבעל פה תהיה צמודה ודבוקה בתורה קרמה למדרש וחיברו אותה לחורה שבכתב, כשם שחיברו לה ההלכות המתאימות כי אף שלמדו בראשונה ההלכות ביחד עם פרשיותיהן בתורה, אפשר שההלכה או שלמדו אותן בפני עצמן כהלכות מופשטות, כדרך שהן מוצעות במשנה שלנו. כגון הלכות שבת בפרשיות השבת שבחורה וכו', וכמו שהן סדורות במדרשי ההלכה, והיעו לשאלה אם למדו בראשונה את ההלכות ביחד עם המקראות השייכים להן, ועוד דבר: הבעיה שאנו דנים עליה אין לה שום קשר לשאלה סדר הלימור,

בימים הקדמונים בזמן שבית דין הגדול היה קיים, כשבאה שאלה לפניהם במקרה חדש שלא היתה עליה מסורת בודאי דרשו ודנו בדברי התורה והוציאו דין מים נה את דבר המשפט. המשנה (סנהדרין "א, ב) מספרת בזקן מטרא שבאו לבית דין "ואומר כך דרשיתי (למרתי מן המקרא) וכך דרשו חבירי, כך לימדתי וכך לימדו חבירי" וכו'. הרי שנחלקו בדרשת המקרא ועל פיה דנו והורו. וכן כשבאו לבית דין הגדול אמרו להם "בין מפי הקבלה בין מפי המרה שדנו בה"ב. וכן בתוספתא סנהדרין פ"ט א': ונישאין ונותנין בפרשת הענין כל הלילה, ואם היה רוצח נישאין ונותנין בפרשת רוצח וכו'. נמצא שנמרו את הדין ע"פ החקירה בפרשה שבתורה. ד' יוחנן סובר שאם שנים מחברי הסנהדרין היו בדעה אחת אלא שהביאו ראיות לדבריהם ממקראות שונים אין הם נמנים אלא אחד (קול אחר), כיון שאחד מהם ודאי מעה ברא יתו, ואין להוציא דבר

ב השווה להשנתו תום' עירובין י"ז, ב ר"ה לאו ובראשונים שם. וראה בדרכי המשנה עמ' 3. 3 רמב"ם ה' ממרים פ"א, ה"ד, ועי"ש פ"ב ה"א ובפי' המשנה שם.

אחר ממקראות שונים, אלא כל מקרא נאמר לצורך דבר מיוחד (בבלי סנהדרין ל"ד, א). מכאן שלדעת האמוראים העיקר הוא הראיה מן המקרא, ולא הרעה העצמית בלי ראיה. מתוך דברי ר' יוחנן בן זכאי (שקלים א', ד), לפי פשוטם, אנו למדים, שהכהנים דרשו והוציאו מן המקרא שאין עליהם לשקול שקלים למקדש. וכיון שמעולם לא פסק כח ההוראה והשיפוט בישראל, אנו דנים מזה, שגם בתקופת התנאים רשאים היו לדון ולהחליט על פי דרשותיהם בתורה. ובאמת מעידים על כך כל המקורות, ונביא כמה דוגמאות. בתרומות ו', ו מחלוקת ר' אליעזר ור' עקיבא, לדעת ר"א האוכל תרומה שוגג משלם ממין על שאינו מינו׳ יור"ע סובר שמשלם רק מאותו המין שאכל. והמשנה מציינת: ממקום שר' אליעזר מיקל משם ר' עקיבא מחמיר, שנאמר ונתן לכהן את הקדש, כל שהוא ראוי להיות קדש דברי ר"א, ור' עקיבא אומר ונתן לכהן את הקדש, קדש שאכל. הרי שמחלוקתם תלויה בדרשת המקרא. כיוצא בזה בשבועות ג', ה: ר' ישמעאל אומר אינו חייב (העובר על שבועתו) אלא על העתיר לבא שנאמר להרע או להטיב. אמר לו ר' עקיבא אם כן אין לי אלא דברים שיש בהם הרעה והטבה, דברים שאין בהם הרעה והטבה מנין? אמר לו מרבוי הכתוב. אמר לו אם ריבה הכתוב לכך, ריבה הכתוב לכך. המחלוקת היא אם יש לדרוש הכתוב בכלל ופרט או ברבוי ומועט (ראה בבבלי כ"ו, א), אבל ברור הוא למי שאינו רוצה לעקם את הכתובים, שהמחלוקת היא בדרשת המקרא ולא בקבלה שקיבלו מרבותיהם ולא "מתוך יסודי המשנה". בדומה לכך היא מחלוקת ר' אליעזר ור' ישמעאל ור"ע בשבועות ב', ה. ומפורש כן במחלוקת שבין ר"א ור"ע ביבמות י"ב, ג: חלצה וקראה אבל לא רקקה, ר' אליעזר אומר חליצתה פסולה, ר' עקיבא אומר חליצתה כשרה. אמר ר"א ככה יעשה, כל דבר שהוא מעשה מעכב. אמר לו ר' עקיבא משם ראיה? ככה יעשה לאיש, כל ירבר שהוא מעשה באיש. נמצא שר"א מביא ראיה לדבריו מן המקרא ור' עקיבא דוחה את הראיה ודורש את המקרא באופן אחר, ויסוד מהלוקתם הוא

באופן בולט נראה דבר זה בברייתא שהובאה בבבלי סנהדרין נ"א, ב. דעת ר' ישמעאל בבת כהן שזינתה, שארוסה היא בשריפה אבל לא נשואה. ואילו לר"ע בין ארוסה ובין נשואה בשריפה. טעמו של ר' עקיבא הוא מן הרבוי של "ובת" איש כהן, שהוי"ו בא לרבות נשואה. על זה משיב ר' ישמעאל בלעג: וכי מפני שאתה דורש בת ובת נוציא זו לשריפה? אין הדרש בא לקיים את הקבלה, אלא שרע"ק מרבה על פי שיטתו שבת כהן נשואה שזינתה היא בשריפה מו בארוסה, ועל פי הריבוי הוא חידש ההלכה, שר' ישמעאל דחה אותה. לעומת זה אנו מוצאים שדוקא ר' עקיבא, שדורש ריבוי ומועט, מפרש את המקרא הירא ורך הלבב "כמשמעו, שאינו יכול לעמוד בקשרי המלחמה ולראות חרב שלופה", אבל ר' יוסי הגלילי חולק ודורש, שזהו המתירא מן העבירות שבידו. ואף ר' יוסי תלמידו של ר' עקיבא חולק עליו וסובר, שהמובן הוא: הירא מן העבירות שבידו תלמידו של ר' עקיבא חולק עליו וסובר, שהמובן הוא: הירא מן העבירות שבידו משנה סוטה ח', ה). וכן דורש ר' שמעון תלמידו טעם המקרא ומוציא על פיו

הלכות חדשות (בבלי ב"מ קט"ו, א). ור' אלעזר בן עזריה מוריע שלא זכה שחאמר יציאת מצרים בלילות עד שררשה בן זומא וכו' (משנה ברכות ספ"א), הרי שהכריעו את ההלכה, שהיחה תלויה, על ירי דרשת בן זומא.

מביא לו מקרא מן החורה שהוא ממא. ר' עקיבא הביא איפוא בדרשו ראיה להלכה אחר לפהר כבר שלישי שאין לו מקרא מן החורה שהוא פמא, והלא עקיבא הלמידך ור' יהושע אומר: מי עלה עפר מעייך רבן יוחנן בן זכאי, שהייה אומר עהיר דור להם סמוכים מן התורה. דרשה כוו נמצאת גם במשנה סוטה ה', ב בשם ר' עקיבא, ההלכות שנהנו כך בימי הביח, אלא שאחרי החורבן דרשו וחקרו בהם והביאו ואפתר לומר שרוב עניני קרבנות שנדרשו בספרא ובברייתות שבתלמוד הם מן הובא כלל, לפי שידעו שכך היא ההלכה, אלא שרצו למצא לה סמך בחורה. ומקבילות), ומפורש הוא ברברי הימים ב', ל"ה, יא ואילך, אבל מקרא זה לא שונים, שקרבן פסח מעון מחן רמים ואימורים על גבי המובח (בבלי ובחים ל"ז, א שכבר היחה ירועה לחרגום השבעים ועל פיה נהנו בימי הביח. וכן דרשו לימורים ב,ממחרת השבח", שהוא ממחרת יום טוב (בבלי מנחות ס"ה, א ואילך), הלכה. אלא כדי לקיים הלכוח עתיקות שנהנו בהן ונמסרו מומן קדום, כמו הדרשות (נימין מ', י). ובצר השני אין שום ספק, שהרבה פעמים דרשות התנאים לא באו המקרא לפי הבנחו, כמו במחלוקח ב"ש וב"ה בקריאת שמע (ברכות א', ג) ובנירושים וכן הוא בכל המקומות שנחלקו התנאים בביאורי המקראות וכל אחד מפרש את דוגמאוח אלה יש בהן כדי להוכיח, שהוציאו הלכוח חדשות מדושת המקרא.

<sup>+</sup> ראה באכר בערכי המדרש ח'א ערך זכה.

א עי' עוד בבלי קירושין כ'ד, ב: הואיל ומררש חכמים הוא, ובתום' שם ד'ה הואיל: והלא כמה גופי חורה חלויים שאינם באים אלא מכח דרשה. השווה גם הקדמת פי' המשנות לרמב"ם ד'ה החלק השלישי.

קרומה, שלא מצאו לה עד ימיו ראיה מן התורה, וכן הוא בהרבה מקומות אחרים. כמעשה התנאים עשו האמוראים, שהביאו ראיות מן המקרא להלכות שבמשנה וברייתא, ואמרו מנא הני מילי, מנלן וכו'. לנגד עיניהם היו כבר ההלכות קבועות ועומדות והם חיפשו אחרי ראיות במקרא, ונמצא שההלכות קדומות לדרשותיהם. ואפילו למצות שהן בודאי מדברי סופרים הביאו מקראות מן התורה לשם אסמכתא, כמו שאמר רש"י בביצה ט"ו, ב: "מנא הני מילי, לאו דוקא מקראי יליף, דעירובי תבשילין דרבנן, והכי קא מבעיא ליה אהיכא אסמכוה רבנן". ומעניינים בזה דברי הריטב"א לראש השנה ט"ז, א, וכדאי להביא את לשונו: "שכל מה שיש לו אסמכתא מן הפסוק העיר הקב"ה שראוי לעשות כן, אלא שלא קבעו חובה ומסרו לחכמים, וזה דבר ברור ואמת. ולא כדברי המפרשים האסמכתות, שהוא כדרך סימן שנתנו חכמים ולא שכונת התורה לכך, ח"ו ישתקע הדבר ולא יאמר, שזו דעת מינות היא. אבל התורה העירה בכך ומסרה חיוב הדבר לקבעו לחכמים אם ירצו, כמו שנאמר ועשית על פי הרבר אשר יגידו לך. ולפיכך תמצא החכמים נותנים בכל מקום ראיה או זכר או אסמכתא לדבריהם מן התורה, כלומר שאינם מחדשים דבר מלבם, וכל תורה שבע"פ רמוזה בתורה שבכתב שהיא תמימה וח"ו שהיא חסרה כלום". השקפה זו רווחת בספרי הראשונים, והיא אספקלריא להשקפות האמוראים, אלא שאין כאן המקום להאריך בה.

מן המקורות שהבאנו יש גם להוכיח, שאף ההלכות שנחשבו לדברי חורה ממש (לדאורייתא), לפי שנדרשו מן המקרא, בכל זאת הן קדומות לדרשות. הדרשות על ממחרת השבת וכו' הן מאוחרות להלכות שלהן, אבל הן נחשבות כראורייתא. וכן הוא בדרשות אחרות, כגון הדרשות שפרי עץ הדר הוא אתרוג (בבלי סוכה ל"ה, א ובמקבילות) או שעין תחת עין הוא ממון (בבלי ב"ק פ"ג, ב וכו'). לקיחת אתרוג היא מן התורה, אלא שהדרשות המוכיחות את חיובו הן מזמן מאוחר, וההלכה בעצמה קרומה לררשה. מעתה התהליך ההיסטורי אינו עולה בד בבר עם המסקנות היוצאות מן התלמוד בדבר שהוא מן התורה או מדברי סופרים (מדרבנן). יש שדרשו והוכיחו הלכה ירועה מן הכתוב, וכיון שחשבו שהיא הוכחה גמורה, החליטו שהרבר הוא דאורייתא. אולם במובן ההיסטורי ההלכה נהוגה עוד לפני החקירה בטעמה ומקורה, והדרש והטעם הם מזמן מאוחר. ומצינו מחלוקת בענין כזה בפרה ג', ז: לא היתה פרה רוצה לצאת אין מוציאין עמה וכו' אדומה, שלא יאמרו שנים שחטו, ר' יוסי אומר לא משום זה אלא משום שנאמר והוציא אותה לבדה. לדעת שניהם ההלכה קרומה, אלא שנחלקו בטעמה, לחנא קמא היא מדברי סופרים, ולר' יוסי היא מדברי תורה על פי הדרש שמצאז. וכן נחלקו פעמים האמוראים בדבר אם הוא דאורייתא או דרבנן, כגון באכילת פחות מכזית איסור (חצי שעור), שלרעת ר' יוחנן איסורה מן התורה, ולריש לקיש אינה אלא מדברי סופרים (יומא ע"ד, א'). ר' יוחנן מביא ראיה מן הברייתא, שדרשו "כל" חלב לרבות חצי שעור, אבל ריש

<sup>6</sup> ראה הקדמת הרמב"ם לפירוש המשניות ד"ה וכאשר.

ז אולם עיין בבבלי יומא מ'ב, ב.

היוצא לנו, שיש דרשות הקדומות להלכות ויש כאלה המאוחרות להן, ואי במובן ההיסטורי, אם ההלכות הללו קרמו לדרשות או להיפך, וכמו שביארנו?. ער שנשמע אוחם שיאמרו שהיא אסמכתא". אבל כל זה אינו פותר את הבעיה שם היא להיפך, "שכל דבר הגדרש בחלמוד באחח מכל י"ג מדוח הוא מראורייחא, לא אמרו מפורש שהוא ראורייהא. הרמב"ן ואחרים הולקים עליו, ולרעת הרמב"ן בספר המצוח שורש ב', שכל הנלמר באחח מי"ג מרוח נקרא דברי סופרים, אם החלמור, אם היא מניחה שהרבר הוא ראורייתא או לא. וירועה שיטח הרמב"ם בהרבה רברים אם הם ראורייתא או דרבנן. ומעם מחלוקתם הוא בירור סוגית שמצאו לה סמך במקרא, ובאופן זה הדרש קרום להלכה. ואף הראשונים נחלקו בעלמא, אפשר שהעובדה ההיסטורית היא, ש"רבון" חקנו וקבעו ההלכה, משום היא ראורייתא או דרבנן, כך בהלכה שאמרו סחם, שהיא מדרבנן וקרא אסמכתא ושם י"ח, ב רב אשי מספקא ליה וכו', וכיוצא באלו. וכשם שנחלקו בהלכה אם מישרא שרי ורבנן הוא דגוור ביה וכו', ב"מ כ"ו, א סימנין דאורייתא או דרבנן וכו', אמר רבא אי מראורייחא היא במקרש היכי חקעיון וכו', אלא אמר רבא מראורייחא ר"ל, ולרעתו היא מן החורה. השווה עוד ראש השנה כ"ם, ב מנא הני מילי וכו' המקרא, החלים שהיא קונה מן החורה. לפי זה ההלכה קרומה בזמן לדרש שמצא שמשיכה קנחה לפני שר"ל הוכיח אח כח קנייחה מן החורה, וכיון שמצא ראיה מן או קנה מיד עמיתך, דבר הנקנה מיד ליד, והוא מפרשו שבא לרבוח משיכה. הרי סובר שהיא חקנת החכמים, ור"ל סובר שהיא "מפורשת מן התורה", על פי הדרש קונה מרצורייתא או מררבון. שניהם ירעו הלכח המשנה שמשיכה קונה, אלא שר"י שהיא ראורייתא. ואביא שוב דוגמה ממחלוקת ר' יוחנן ור"ל בב"מ מ"ו, ב אם משיבה ולא עוד אלא האמוראים בעצמם מביאים ראיה להלכה קרומה מן המקרא ומחליטים שלר' יוחנן הדרש הוא גמור ועל כן הוא רצורייתא, ולר"ל אינו אלא אסמכתא. לקיש סובר שהיא אסמכתא בעלמא. לרעת שניהם חצי שעור אסור מומן, אלא

אפשר לקבוע את מהות הדרשות אלא על ידי בחינת המקורות והשוואתם, אבל לא על ידי חלוקת ההלכות לאלה שהן מן התורה ולאלה שהן מרברי סופרים. אמנם לא נצא ידי חובת ההקירה, והיא לא תהיה שלימה אם לא נתבונן בראיות בעל אוצא ידי חובת ההקירה, והיא לא תהיה שלימה אם לא נתבונן בראיות בעל הרורות הראשונים לשימת, שהתנאים לא חירשו מעולם הלכות על פי דרשות ההתובים, ונראה אם הן מכריעות. ראיותיו עד כמה שהן ווגעות לבעיה שלנו, כפי התורות והמעילות הרי הם כהררים החלוים בשערה, שהן מקרא מועט והלכות שהובות, הרינין והעבורות וכו' יש להן על מה שיסמכו, הן הן גופי תורה. ובעל הרובית שהמל (עמ' 184 ולהלו): "לפי המעות הגדולה אשר מעו ברבר הדרשות, כי מהם נולרו ההלבות, וכי הדרשות קרמו לההלכות ולא שההלבות מקובלות

צוראה דרכי המשנה עמ' זו. ואין זה גם ענין של "קבלה הגמרא" כמו שחושב בעל דה"ר
 רלמשנה בחולין ג', ו, שהוא מאריך בה (עמ' 135), השווה אפשמיין בס' זכרון לגולאק וקליין
 עמ' 135.

וקדמו להדרשות, אם כן איך יפרשו דברי המשנה הברורים ופרושים לפנינו. שאם כל דיני שבת אבות ותולדות אינם מקבלה כי אם מפני שדרשו דרשות וכו', כי יש לנו מפרשי המצוות אשר הוציאו ההלכות מתוך הדרשות וכו', אם כן יהיו דברי המשנה בחגיגה להכחיש את כל התורה, להכחיש את כל המשנה, שאם המצות תוצאותיהן מן הדרשות, וכל ההלכות שבשבת חגינות ומעילות נולדו מתוך הדרשות, הרי בהכרח יהיו דברי המשנה לאמר, שהדרשות האלה אין להם ענין כלל וממילא יפלו כל ההלכות באפס יד וכו', ואין דרך לנטות ימין ושמאל, שכונת המשנה ב"הלכות" הקבל ות שלא מדרשות. והם דברי המשנה הקבלות בשבת וחגיגות והמעילות הרי הן כהררים התלוים בשערה, שהן מקרא. מפורש מועט והקבלות מרובות" וכו' ", עי"ש שמאריך בזה הרבה. אולם לאמיתו של דבר אין מובן "הלכות" כאן לא קבלות ולא דרשות, אלא החוקים שנשנו ב משנה, בין שהם בקבלה, בין שדרשום מן המקרא, בין שהם מדברי סופרים וכו'. במקום שהמקרא מועט אז כמובן גם הדרשות מועטות, ועיקר המשנה הוא הלכות" ולא מדרש (עי' בבלי קידושין מ"ט, א). ואילו בדינין ועבודות וכו' שמקרא. מרובה (יש להם על מה שיסמכו) בין המדרש ובין ההלכות מרובות. וזהו ששנינו בתוספתא (חגיגה סוף פ"א ובסוף עירובין): אבל הדינין וכו' יש להם על מה שיסמכו, מקרא מרובה, מדרש והלכות מרובות. וכן הבין הבבלי (שם י"א, א) במלת "הלכות" הדינים שבמשנה ואביזריהם, כי הוא אומר "ומאי נפקא מינה? אי מסתפקא לך מילתא בנגעים עיין בקראי, ואי מסתפקא לך מילתא באהילות ושמקרא מועט והלכות מרובות) עיין במתניתין". הרי ש"הלכות" הן אלה שנשנו במשנה, והכללים והפרטים היוצאים מהן פ.

להלן שואל בעל דוה"ר (487): "אם כן הדבר, כי הדרשות מהם נולדו ההלכות, והיינו כי כשנסתפק להתנאים איזה דבר פנו אל דרשות המקרא, ודרשו דרשות על פי דרכי הדרשות 10, ומזה הכריעו שהדין הוא כך וכך, אם כן הדבר מדוע לא השתמשו בדרך זה עצמו כשנשאלו מאחרים בספק של חקירה חדשה. ומדוע זה לא נמצא כן לשום אחד מראשי התנאים הראשונים, כי פשטו ספק על ידי דרשה דקרא ככל דרכי הדרשות ההם עצמם. ובכל מקום אשר נמצא כי נשאלו והוצע לפניהם ספק של חקירה חדשה, נראה שם כי פשטו הדבר או מדברי יסודי המשנה המקובלים לכל או מקבלתם אשר שמעו וקבלו הם עצמם ביחור, או לא פשטו כלל והשיבו על זה "לא שמענו" וכו' ". כדי לחזק את דבריו הוא מביא את המשניות בכריתות פ"ג, ז-ט, שר' עקיבא שאל את ר"ג ור' יהושע שלש שאלות, והם השיבו בכריתות פ"ג, ז-ט, שר' עקיבא שאל את ר"ג ור' יהושע שלש שאלות, והם השיבו קלא שמענו, אבל שמענו ב... ורואים אנו שהדברים קל וחומר". בברייתא חולין קכ"ז, ב הוציאו שאלת ר"ע (במשנה ח) מן המקרא, אבל ר"ג ור' יהושע "לא עלה על דעתם לפשוט זה מדרשה דקראי, לפי שכל הדרשות האלה השתמשו בהם

<sup>9</sup> ועי' ירושלמי שבת פ"ה ה"ד.

<sup>10</sup> לא ביאר לנו המחבר מה הן .דרכי הדרשות' שאין ללמוד מהן, ומה היא .סברה נמורה של דרכי התורה', שאפשר להכריע על פיה, כמו שאומר שם להלן בסוף העמוד.

רק על הדין המוחלט, אבל לא השתמשו בהם להכריע הספק על ידם ולברר הדין טרם נודע". אכן אנו ראינו למעלה שהכריעו על פי דרשת הכתוב, אבל ר"ג ור' יהושע לא ידעו לפשוט מן הכתוב, ו"לא שמעו" לא דרשה ולא קבלה, כי במלות "לא שמענו" נכלל גם שלא שמעו מן התורה, ורגיל במכילתא וספרי לבמרבר הביטוי "שומע אני, עונש שמענו אזהרה לא שמענו, אבל לא שמענו" במקום למדנו מן התורה... והוא הדין במחלוקת ב"ש וב"ה בצרת ערוה אם היא פטורה מן החליצה ומן היבום ב" ב"ש והבאים אחריהם לא ידעו ולא דרשו הדרשות שנדרשו אחרי כן (עי' בבלי יבמות ג', ב וי"ג, ב), ועל כן לא הכריעו על פיהן במחלוקתם. אבל במקום שהיו להם דרשות מכריעות החליטו וקבעו ההלכה כפי הדרשות ואין הבדל בין "ראשי התנאים הראשונים" לבין האחרונים, ואפילו בין התנאים.

ירושלים, אלול תש"ז.

11 עי' בספרי על מדרשי ההלכה עמ' 69, 71, 76, 7. ר'ג ור'י לא דרשו הדרש שבברייתא חולין קכ'ז, ב, כיון שהכתוב מדבר בשרצים ולא בבהמה (עי' חולין ע'ד, א וברש"י חולין קכ'ז, ב) ועיקר הכתוב הוא למיתה עושה ניפול, כמו שכ' התוס' שם, ואין ר'ג ור'י סוברים שיש ללמוד ממנו ממילא גם לאבר המדולדל. ובזה גופלים כל דברי דוה'ר שם.

12 ראה בדוה'ר שם 489 ואילך. – ועי' עוד נגעים ז', ד וספרא נגעים פ'ב, י (ס'א, א) ובפי' הראב'ד שם. דם, עודל לכ' פיילכופלד עם' 66 ואילך.

שלשה המלים האחרונות נכתבו באוחיות יותר קטנות. ה השוה ארחות חיים ח'א בהתחלה, ועוד נ' פעמים מביא בעל א'ה את דברי ר' יצחק הסיר (הל' ציציה כ'גן: הל' ק'ש י'הן: הל' הפלה י'ו). ועל ס' חיי עולם עי' מש'ב לעווענטהאל

להשחמש בו ולפרסם מיבו.

ו ואני מביע את חודתי הנאמנה לה' שוקן ולספרן ה' א. מ. הברמן שנחנו לי את האפשרות

רמודעי ומודעי רנפקי מנו מודעי", ועל "רלא כאסמכהא", ואחרי זה באים שמרות שונים ער רף מ"ו ע"א. עמוד ב' הוא חלק. השמר הראשון הוא שמר שותפות שנעשה ביום ה' ה' שבת שנת ה"א קמ"ג "במתא א ג ד ר ג' (Asembhah) במדינות

כתה"י שאני רושם אותו כאן שייך לאוסף כה"י של רש"ו שוקן בירושליםי. כתוב הוא על נייר בתבנית פוליא בכתיבה אשכנוית קורסיבית מן המאה הי"ו (?), ויש בו מ"ח רפים מלבר השער. על השער כתוב בכתיבה מרובעת: "ספר כתיבת יר חירושי רינים מרבינו תם ושארי בעלי תוספת (!) מותק (!) מספר כתיבת יר על קלף ישן נושן וספר חיי העולם":

ש. אסף

CNU

ספר פסקים לר"י הזקן, ר"ח ושאר בעלי תוספות

קולוניא" בין ר' אליקים ב"ר שמואל הלוי ובין ר' משלם ב"ר אשר הלוי. אח"ו הזמן "רביעי בשבת באחר עשר בחרש טבת שנת ה"א קמ"ג למנון שאנו מונין כאן במרינת קולוניא". המטבע שבשטרות אלו היא "מטבע קולוניא".

ברף "ב ע"א נמצא "קיום שטר קהל": "נחנו חחומי מטה קהל קלוניא גורנו בנוירת החרם על פב"פ ועל יורשיו שלא יערערו עוד לא בד"י ולא בדא"ה על רפב"פ מחמת אותו ערעור שהיה לו עליו ולא יהי' רשאי לא להושיב שליח צבורי ולא שום דיין להוקק בדין על ערעור זה. ואם יש בירם שום שטר או שום קנין או מחנה שישיבו ליך רפב"פ, או אם עשו קנין או במחנה או אם מוסרו ומודעי? או מחנה שישיבו ליך רפב"פ, או אם עשו קנין או במחנה או אם מוסרו ומודעי? ארם שיורע ערות ברבר זה שיורו לפני הקהל, ולא בא לפנינו לא ערות ארם שיורע ערות ברבר זה שיורו לפני הקהל, ולא בא לפנינו לא ערות וה מהיום הזה והלאה, ומה שנורנו בנוירת החרם בחבנו וחתמנו ונחנו ביר רפב"פ להיות בירו לזכות ולראיה".

באותו עמוד עצמו בא שמר הרשאה שנכחב במחא בונא בשנת ה"א ק"פ. ברף י"ב ע"ב באה "הרשאה לשלוח שליח לקרש לו אשה", "בין בחולה בין אלמנה בין גרושה בין חלוצה". ואחר זה "הרשאה אחרת לאשה המיוחרת לו". ברף י"ג ע"ב בא נוסח בתובת בחולה "מפי הרב ר' אליעזר ב"ר יואל הלוי"ז. ברף מ"ו א' בא "נוסח שבועת אלמנה", וברף מ"ו ע"א בא נוסח גם מיאון.

אחרי זה מחחיל עיקרו של כה"י, והוא ספר הרינין. הוא חופס את הרפים "ז-מ"ה ע"א ובו קפ"א סימנים. ואף שבשער הספר נתיחס לרבנו תם, אבל בא מ ת ס ו ר ר ע"י א ח ר מ ת ל מ י ר י ר"י ה ז קן. רוב ההוראות והפסקים שבספר הן לר"י, אבל יש בו הרבה פסקים גם מר"ת. כן באו בו קצת פסקים מרש"י, מר"ש משאנץ, הריצב"א ואחרים.

שהספר סורר ע"י אחר מחלמירי ר"י יוצא ברור מכמה מקומות ללא כל פקפוק. "רבי" סחם שבקובץ הוא ר"י הזקן. ונביא בזה קצת רוגמאות, מעט מהרבה:

א. שאלו את רבי על אווו שנשבר עצם שלה למעלה מן הארכובה... והשיב רבי אין אני בקי ברבר זה לא לאמור ולא להחיר ורומה לי ממברא וכו' (סי' ז'), וכל הענין הובא באו"ז ה"א סי' המ"ב, ושם: והשיב רבינו יצחק ז"ל אני איני בקי ברבר זה וכו' וכו' ושלום יצחק ב"ר שמואל יצהק ז"ל אני איני בקי ברבר זה וכו' וכו' ושלום יצחק ב"ר שמואל

ימנחג בכל הקהלות כשארם קורא חברו לדין ולהושים (כצ'ל) החון על ככה שאינו יכול להושיב החון בברכו לבטל תפלח יוצרי. ועי פינקלשטין, mommyood-los district הוצ' אלפנבין עם \*e:

פ צ'ל: או נחנו במחנה או אם מסרו מודעי על ערעור זה.

<sup>6</sup> השוה גולאק, אוצר השטרות סי' קצ"א. 7 עי' משפטי הכחובה לראבי"ה, יאהרבוך ד. יוד. – ליט. געו. פפד'ט 1995.

ב. שאלו את רבי על אפרוחין שמלגן עבד של ישראל בלא ראיית ישראל... והשיב לו התורה חסה על ממונו של ישראל, ואני רגיל לרקרק מתחלת חולין שמתיר רבא ביוצא ונכנס לכתחלה... ושלום יצחק ב"ר שמואל (סי' ח').

ג. מעשה בא לפני ר' בדבש שבשלוהו במחבת של בשר בת יומא... והתירו ר' אע"ג דבת יומא היא אשכחן דשמנונית בדבש נותן טעם לפגם וכו' (סי' י"ג), והדברים באו במרדכי לע"ז פ"ב בשם ר"י: ומעשה בא לפני ר"י שבשלו דבש במחבת של בשר והיתה בת יומא וכו's.

ר. אם הניח ישראל גבינים בבית גוי ואין חותמן ניכר אלא קצת נראה לר' שהתורה חסה על ממונם של ישראל ושרו והלכה כר' יהושע בן לוי דלא אסרו גבינות הגוים אלא משום ניקור ועכשיו אין אנו נזהרים מגלוי כלל וכו' (סי' י"ז). ובמרדכי לע"ז פ"ב: שאלו את ר"י על גבינות הרבה שעשו ישראל ברית הנוים ורו'?

ה. שאלו את רבי על טלה אחר שמלח ונתבשל והריאה עמו וכו' והשיב ר' וכו' (סי ל"ב). והדברים באו בשבה"ל ח"ב, "הסגולה" חוב' י"א: שאלו את ר"י ב"ר שמואל טלה שנמלח ונתבשל והריאה עמו וכו' והשיב וכו'.

ו. שאל [ו] לר' על יין מבושל שנתערב בו מעט יין ונוגע בו הגוי ואינו יודע אם במבושל כנגד יין החי והשיב תדע כי בענין זה נשאלתי מאתמול מאחד מבני ישראל ואמרתי אפילו יין נסך ביין מבושל כשר וכו' (סי' ע"ג). והשוה או"ז למס' ע"ז סי' קנ"ו: ושאלו לרבינו יצחק בר שמואל ז"ל והשיב: תדע כי בענין זה נשאלתי מאתמול מאחד מבני ויטרי ואמרתי לו כי אפילו יין נסך ביין מבושל כשר וכו'.

מסדר הקובץ מביא מעשים מרבו, ואביא כאן קצתם: מעשה בא לפני אבא מורי במחבת שבשלו בה חלב והעבירוה מעל האש ושהתה על גבי קרקע ועירו מחלב שבמחבת בקערה שנשתמשו בה בשר וחזרו ועירו החלב לתוך המחבת ואסר הרב את הקערה והתיר את החלב...; שוב מעשה בבית אבא מורי שחתכה שפחתו בסכין של בשר גבינה של גויים... ואמר הרב שהסכין כשר... (סי' ל"ו); מעשה בא לפני ר' בקרירה של בשר שאינה בת יומא שהיו מבשלין בה פולין ושמו בה כף חולבת והתיר ר'...; מעשה בא לפני ר' בביצים שנתבשלו בקדירה חולבת בת יומא ואחר מעשה בא לפני ר' בביצים שנתבשלו בקדירה חולבת בת יומא ואחר כך שמו אותם במוליאתא שקורין פשטירא של בשר ואסר ר'... (סי' מ"א), ועור כמה מעשים מסוג זה באו שם ובסימנים הבאים. ואפשר שהמסדר הוא ר' יצחק כמה מעשים מסוג זה באו שם ובסימנים הבאים. ואפשר שהמסדר הוא ר' יצחק

ובשו'ת מהר"ם מרוטנבורג ד' פראג סי' רי'נ: מעשה בא לפני ר' בדבש וכו'. מו בכ"י שלפנינו.

<sup>9</sup> אף פסק זה הובא בשו"ח מהר"ם שם סי' רי"ד: אם הניח ישראל גבינות וכו' נראה לר' שהתורה חסה וכו'.

ב"ר יהודה שיר ליאון, המביא כמה דברים בשם ר' (בר"י) באו"ז לעבורה זרה, והיה אחד מתלמידיו המובהקים של ר"י הזקן. ואף בתוספותיו לברכות הוא מכנהו תמיד "רבי" סתם. ושם לדף מ"א ע"ב: "דבר זה מפי רבי ומפי הרב ר' אלחנן בנו"וו.

יש בקובץ זה כמה פסקים ותשובות מר"ת ור"י הזקן שאינם ירועים לנו ממקום אחר, או שהם מובאים בספרי ראשונים בקיצור ובשנויי נוסחא חשובים. ואני מביא בזה חלק מהם.

כה"י הוא משובש מאד, וחסרים בו לרוב מלים וגם משפטים שלמים, ברומה לספר הישר לר"ח, ובכמה מקומות לית נגר ובר נגר דיפרקינן. הזמנתי צילום מכת"י אוכספורד 1408 (= כ"י אופנהיים ו-70 fol), ואף בו אותם שבושים. נראה שכ"י אופנהיים וכ"י שוקן נעתקו מכ"י ישן נושן א ח ד, אמנם דומני שהעתק כ"י אופנהיים הוא קרום קצת מכ"י שוקן. בכמה מקומות לא ידע המעתיק (או המעתיקים) לקרוא בכ"י שלפניהם מלה, או מלים אחרות, והמקום השאיר חלק, אבל לא תמיד עשה כך. ואע"פ ששני כה"י נעתקו מכ"י אחד מכל מקום יש בהם שנויים קלים, ולפעמים אפשר להגיה את האחר על פי השני.

בחרתי מקובץ זה קצת תשובות ופסקים שטרם נתפרסמו, או שלא נתפרסמו עוד בשלימותם, והנני מגישם שי לכבור ידירי הנעלה פרופ' ר"א מארכס שליט"א, המוקיר את תורתם של ראשונים, והקדיש להם כמה ממחקריו החשובים.

ט"ן רין חמאה של גויים מותר באותו של חלב אבל אותו שהיא מנסיובי דחלבא אסור והדבר יודעי לפקחים.

החמאה היא מנויה<sup>2</sup> בני בבל ובני ארץ ישראל אנשי מזרח מתירין החמאה ואומרים שאינו מקבל טומאה, שחלב<sup>2</sup> טמא אינו נעשה חמאה, כמו שאינו עומר לגבינה, ואנשי מערב אוסרים מפני הלב שחלבו גוי ואין ישראל רואהו ומשום בשולי גויים ומשום תערובת חלב טמא. ואני שמעתי שהיו אוכלין אותו בצרפת גויים ומשום תערובת חלב טמא.

10 אנב יש להעיר, שבשו"ת מהר"ם מרוטנבורג מובאות כמה תשובות ופסקים בשם ,רבי" (.השיב רבי" ,הורה רבי") ובמקומות אחרים הן מיוחסות לר"י הזקן.

ו ידוע, ואפשר נם 'ודע.

<sup>2</sup> ובשערי דורא סי' ע'ח: וה'ר ר' אליעזר מטוך כתב דחמאה היא מנויה בחילוק [שבין] בני בבל ובני א"י. ועי' בחילוקים שבין אנשי מזרח ובני א"י הוצ' מרנליות עמ' 112–114 והוצ' לוין עמ' 28–28, ושניהם ציינו את המקורות הנונעים לחמאה של גוים בחשוה"ג וספרי הראשונים.

<sup>3</sup> מכאן .עד לגבינה' זוהי תוספת פירוש, ועי' בשערי דורא שם.

<sup>4</sup> האם הם דברי ר'א מטוך? בשערי דורא חסר משפט זה.

על הוראת זובארץ האים שמעתי שהיו מערבים בו קיפוי ניסיובא דחלבא הנקרא צנצרון. ואין נראה ליז לאסור על כך. שכיון שחלב טמא אין עומד אין ניסיובא דחלבא מצויין אלא מחלב טהור. ומשום בישולי גויים ליכא, דחלב נאכל כמו שהוא חי. וגם אל s ר"ת למאן דאמר כל שאינו עולה על שולחן מודה דכל שאינו נאכל י היינו, דלא חשיב באיכא ביניהו אלא דברים שאינם עוליו על שולחן ואינן נאכלין חיין. ובתשובת ר"ת אשר השיב אל דרום 10 אסר אם יש בה נסיובא דחלבא, אבל מספק אין לאסור דספיקא דרבנן לקולא. כך שאל ר' שמואליי על חמאה של גויים, שקו' בורא בלע"ו. יש אוכלים אותו ויש פורשים, ובמלכותנו מרתיחין החלב על האש ומלקטין שומן החלב ופעמים שנותנין נסיובא דחלבא והשיב לו ר"ח: על החמאה נראה לי להתיר התר גמור כמו שפסקתים על גויים החולבים לצורך עצמם לגבל 13, דאין מערבין חלב טמא, ולא חשוב אלא לבקור 14. וסיעת' מפי' ר' חננאל דכתב בהו אגבי איטפא קאי איזהרא 15, ואעפ"י שנגזר הגזרה על גבינות הגויים אי לאו קאי ביה זיהרא בי' איטפא הי' היבש מותרת, ובחמאה 61 ליכא זיהרא, ואז חמאה מותרת שעירבו בו ניסיובא רחלבא, ואותה שאין מערבין בה ניסיובא רחלבא מותרת מיד. ואם ספק שעירבו בה ספק לא עירבו בה נסיובא רחלבא מותרת רספיקא דרבנו לקולא. ובמלכותנו אין מערבין אותה ואוכלין אותה מי שדעתו יפה ומטגנין 

- 5 נראה שצ'ל: על פי הוראת ר'ת.
- 6 אנגליה. אסגם בשערי דורא שם: ובארץ הזאת יש מקומות שמערבין בה נסיובי דחלב שקורין ציגר בלשונינו.
  - ז בש"ד: ומיהו בשביל כך אין לאסור.
- 8 א'ל, אמר לי. כי כמו שנראה להלן הע' 17 הם דברי ר'י הלבן תלמיד ר'ת. כי ר'א מטוך ודאי שלא שמע מפי ר'ת, והכונה לדברי ר'ת שהובאו בתד'ה איכא ביניהו, ע'ז ל'ח א'. 9 צ'ל: דכל שאינו נאכל חי אין בו משום בישולי גויים, דלא חשוב וכו'.
  - .176, עי' גליא יודאיקה
- 11 צ"ל: ר"י בר שמואל, ושאלת ר"י ותשובת ר"ת הובאו בתשובות מיימוניות להל' מאכלות טורות סי' ט"ו; שו"ת מהר"ם ד' לבוב סי' קס"ב, וש"ד שם, בשינויים מרובים.
- 12 ובש"ד, על פי תיקון סדור טרוייש כת"י גולדשמיט דף שכ"א ע"ב: כמו ששמע' שפסקו גאונים.
  - וו צ'ל: לנבו.
  - 14 צ'ל: ולא חשו בו אלא לנקור.
- 15 אגב איטפי קאי זיהרא, ע"ז ל"ה ב', ועי' שם ע"א תד"ה לפי שא"א בלא צחצוחי חלב.
- 16 דליכא אטפי ליכא זיהרא לכן יבש שריא וכו', ויש לתקן את הפיסקא הבאה ע'פ הנמ'יי ושו"ת מהר'ם.
- 17 עד כאן תשובת ר'ת, ובכ"י יש עוד מו'מ ארוך בדברי ר'ת, ביחוד בנוגע לנבינות. והנה במבוא לראבי'ה עמ' 200 מביא ר'א אפטוביצר ז'ל מראבי'ה סי' תתרע'ח פיסקא זו מתשובת רבינו יצחק: ,זה לי עשר שנים שהייתי בצרפת ושמעתי שהיו אוכלים אותה על פי הוראת רבינו יעקב. ובארץ ה ה י א שמעתי שמערבין בה קופא ניסיובי דחלבא שקורין בלשון אשכנז ציצרין'. ואפטוביצר, שער שם בצדק שר' יצחק זה הוא ר'י הלבן. ועייש גם עמ' 300.

מ"ן רין! מחבת פליאונירא שאפו תחתיה פשטירא ורינו: לאפות פלאון: שאין להחמיר בה יותר משאר הסקות שהיו מחמין: אותו לאפות אף בלא הסקה אפו: תחתיה אם לא נגע מחבת מכל צרריה יש להתירא דריחא לא מילחא היא.

שאלו את רבי על מחבת של ברזל שאופין (את) תחתיה פשטירא של בשר ואחר כך מגבינה בלא ליבון סרטאי או פלאון, והפשטירא שנאפיתי חחילה לא נבקעה ולא יצא ממנה כלום, ושאל השואל אם בלעה המחבת דרך הבצק מן הבשר, ואם חימצי לאמר בלאי אם יש חקנה לטרטראי או לפלאון שלאחריה בקליפה שסביבותייי מקום מגעו כגון צלי, ואם חימצי לאמר אין לו חקנה למה לא נאמר כבלעו כך פולטו, מה בליעתו בלא ליבון אף פליטתו בלא ליבון, כי בשעת אפיה ליבון לא הוי, וקורם אפיה משימין אותו על האש ומחממין אותה קורם בשעת אפיה ליבון לא חמה משעת שאופין תחתיה, ואם בלעה הבשר פלטה קורם אפית הפלאון.

והא לך השובת ר': ועתה שאלתי את הגברת חמותי אלמנת רורי הר"ר יצחקיי רהוומרי רעוברין בי היאך נהנות הנשים ברבר, והוה אמרה שכך נוהנת מעולם שתחת מחבת עצמה של ברול שאופה פשטירא אופה פלאון, כיון שמסיקה אותה היטב בררך האופין, ולא ראתה מעולם שהי מחמירין יותר אך מחמת נקיפת לבה פעמים שמחממים יותר מן הרגילות. וכשהיא משאלת אותה לגויפי לאפות אודי מרקרקת יותר (לה) להחמיר ולהסיקה יותר, ולא מפי שמועה אומרת שמחממת בין בוה ובין בזה יותר אלא העצמה?!

t לחשובה זו יש חשיבות רבה, כי היא מכילה כמה פרטים מלאים ענין לחולדות ר"י הוקן ומשפחת רש"י. חמצית ארוכה ממנה הובאה בהשובות מיימוני בסוף הל' מאכלות אסורות סי' ה', וכמה פרטים חסרים שם או שקוצרו ומושמשו. אמנם יש שם כמה דברים שאינם בכ"י שלפנינו, ואולי כתב ר"י שתי חשובות בענין זה. ה"א נמצאת גם בס' הנייר כ"י הלברשטם, וגרום בע"ב ב". t בר"ז בר" עמי משנה שתי שורות, והן משובשות, ומוציא ממנה מסקנת מומעות.

ולו, לחלן הערה פו.

s ILZII

41

- צ בעומי": פלדון, וכן במקום אחד בכ"י שלנו.
- ₽ αΠαα′[.
- פ מלה זו נראית מיותרת.
- פ בכ"י אוכספורד: שרטא.
- ז בכי"א: שליבון חחילה, ואין לוה מובן.
- 8 בלעה.
- פ ולעיל: סרטא.
- 11 הוא הריב"ם, ונראה מכאן שהר"י היה חתן אשת הריב"ם, ולא חתן ריב"ם עצמו, כי
- נשא את בת אשתו, וכן להלן אינו מוכירו כחמיו.
- 11 בכיא: דגוברין. 12 הוכחה על יחסי השכנים בין יהודים לגויים.
- זו מעצמה.

(אלא). שלא יהא לבה נוספה. וגם היא ברור בידה שלא היה מצריד מורי הר' יצחק בעלה להסיקה מן פשטירא לפלאון יותר משאר פעמים, ולא ראתה מימיה מדקדקין בדבר להצריך הסקה לא בין פלאון לפשטירא ולא בין פשטידא לפלאון לא בביתו של הרב ר' יצחק ולא בבית זקני הר' מאיר חמי'. וגם בבית הר' שלמה 17 אשת הה"ר אליטור שתופסת מנהנ טמה 17 מרת מרים בתו של ר' שלמה ובת הרב ר' יהודה זהני חתו ר ש"י אינה נוהגת להחמיר. ויש שאומרת דכשיהוו ובו זכורות מסיקות אותו יותר מטט ממה שרגילות להסיק בשעת אפיתו גם כשאופות פלירוו אחר פשטירא. וכשאיו זכורות אינן תופסות איסור בדבר בדיעבד, ואם אינן נביאות בנות נביאים הן וגדולי הדור. ויש לסמוד על המנהג. אבל כשאופה הגברת חמותי תחת מחבת של חרס אז יתנו לה שתים 19. ונ"ל לפי מה שהנהינה בכלי חרם לפי שהי' סובר לפי שהסיהו מבפנים ובתנור מהנייא הסקה משום דהסיקו מבפנים ועדיו 20 אחקור אם יצא מפי ר"ת לאיס' כי (נראה) נראין הדברים כי על פין היתה עושה הגברת אשתו כו, ואם על פיוב הקדוש עשתה אבטל קצת דברי ומנהג הגבירות שבכאו לאחוז. כי גם לי ללכת אחרי רבי' אם על פיו היה, אע"פ שיש בידי טעם להעמיד כמנהג שאומרת חמותי שהיתה בבית זקני ר' מאיר ורודי הר' יצחק, כי לא מלאני לבי לחלוק על דברי רבנו להקל שאת לעצמי. כי נראה בטיני היתר בדבר כאשר פרשתי, וגם המנהג אני סבור שהוא כו<sup>22</sup>. וקצת נראה לי בבית אבי ראיתי שהחמירו. אבל איני זכור, והסומך על מנהג בת23 זקני ורודי לא אענש24 בו. וצורי יצילני מכל עונש ושלום רב יתו צורנו לכל אוהבי תורתו ואין למו מכשול ועל רל יווראל ווולוח

<sup>16</sup> בהנמי": ,וכן נוהגין בבית רבינו מאיר זקני ובבית מרת מרים בת בתו של רבינו שלמה". 
ונרוס מביא מכ"י ס' הנייר: ,וכן אמרה לי אשת הר' אליעזר מנרמזא שתופס מנהג אמה בת 
בתו של רש"י וחתנו אביה ה"ר יהודה". הוא מסיק מכאן שאשת ר' אלעזר בעל הרוקח היתה 
נכדת בת רש"י שהיתה נשואה להריב"ן, ואין ספק שזהו שיבוש, ונראה שצ"ל בכ"י שלנו: כי אשת 
הה"ר אליעזר שחופסת מנהג אמה מרת מרים בתו של ר' שלמה ובת הרב ר' יהודה זקני וכו'", 
היינו שאשת ר' אליעזר היתה בת מרת מרים בת רש"י שהיתה נשואה לריב"ן. ובהנמי"י צ"ל: 
מרת מרים בתו של רבינו שלמה". ועי' אפטוביצר, מבוא לראבי"ה עמ' 909, וגם עמ' 340–341. 
ועי' גם אפשטיין, פירושי הריב"ן, תרביץ שנה ד' עמ' 12 ושם הע' 0.

<sup>.</sup> אמה.

<sup>18</sup> דכשהו.

<sup>19</sup> בהנמי": ,ויש מחמירין לתקן שנים, והיינו דוקא בשל חרס דילמא פקעי בליבון קצת דשכיחי דפקעי, אבל מרת מרים אשת דודי רבינו תם היא מחמירה ללבנה עד שתאדים . . . ולא נודע לי אם על פי בעלה עשתה או על פי בעלה הראשון ה"ר אברהם שהיה רניל בחומרות".

<sup>21</sup> פיו. ובהנמי'י: ,ואילו ידעתי שרבינו תם היה מחמיר הייתי מבטל דברי מפני דבריו, אך בעוד שאין ידוע סמכינן אסברתינו ועל עדות בנות גדולי הדור'.

<sup>.</sup> ا⊃ 22

<sup>.</sup>בית.

<sup>.24</sup> יענש

מ"ט ריוי קררה שאינו בת יומא בשלו בה היחר אף אם (כל) הקררה אסורה כל ההחר שיחבשל שרי בה, רנותן מעם לפנם מוחר, ולא חזר האיסור ונעור בכלי עם ההחר. הנניי הקמן ממשמשין ותלמירין מחלה פני הרי הרב שיפרוש לי קרירה אסורה שאינה בת יומה שנחבשל בה היחר, רקיימא לן כר' ונותן: מעם לפנם מותר, אם חזר ובשל בה היחר ושוב חזר ובשל בה היחר אחר בו ביום היא: אמרינן ביון שהקררה אסורה נתנת עחה! המעם בחבשיל השני מעם לשבח מכח ההיחר באו ומותר. ושלום יוסף בר

והשיב ר'תם: אשר שאל אחי על הקררה שאינו בת יומא שנתבשל בה התר אם נתבשל בה אחר אותו התר אח' " השני מה רינו. ער (עתה) שאתה שואלני על השני צא ושאלני על הראשון אם נשתהה בקררה אחר יריעתו מה הוא, אלא בי היכי רפשימא לו על הראשון ביום או יומים יעמור רשרי כך הוא התבשיל השני. וכן פומאה שבטל "חורה ונעור אפילו על ירי איסור כ"ש ע"י החר גמור יעק ב

ס"א פעם אחת שמעתי שאטר ר"ת בפסח להשתמש בהגעלה במרוכה, ושאל תי את פיו בכתב מה מעם היה אומר בהגעלה, ואם הוא אומר במרוכה של גויים מאיוה מעם. וה שיב לי, כי אפילוי הוא תופס החר בהגעלה בין במרוכות הגויים בין בפסח אלא הואיל ונפק מפומיה ררש"ים, רהיה נוהג להחמיר בפסח, הואיל ואין רק זמן מועט של ימי הפסח, והמץ גמור™ הוא. וזקני הד' יהור בן הר' י"ם 2 פי' [בית] הרוסת רקאמר הלמודא שהוא כבית

ו אחרי הכחובת של המסדר מתחילה כאן השאלה. והנה שאלה והשובה זו באה בס' הישר לר'ת סי' הקצ'ג בלי שם השואל. ורוונטל (עמ' 22) מיחס השאלה לראב"ן, רק על סמך זה שסי' הקצ'ב הוא לראב"ן, והנה אנו רואים שהשואל הוא ר' יוסף ב"ר יצחק מאורליאנש, אחר מבעלי החוספות ומחלמיריו של ר"ת.

בם, הישר: וקייל דנותן וכוי.

מכח ההיתר בא מותר.

E"T GN'T.

'ZHG.

<sup>2</sup> צ'ל: מי אמרינן.

<sup>+</sup> בס, בישר: נוחנת נחה בתבשיל השני מעם לשבח אסור או דילמא ביון שהמעם לשבח

פ א.ל: ההיחר השני.

בסה"י: וכי מומאה שבמלה.

ו מלה זו נראית מיותרת.

ב דעת רש"י מובאת ברא"ש פרק כל שעה ובשאר ספרי ראשונים.

<sup>22</sup> צ"ל: חמור הוא.

צ דברי ר' יהודה ב"ר יו"ט הובאו ברא"ש שם: ,וה"ר יהודה ב"ר יום טוב ז"ל כתב שקבל מרבותיו דוקא ללוש בה מצה קא אסר הכא, לפי שכח התבלין נורם לעיסה להחמיץ בראמרינן לקמן (דף מ' ב') שהחרסת מחמיץ את הקמח". מתקשה אני בשאלה איך היה ר' יהודה ב"ר

שאור שחמוצו קשה זהו ללוש בו, שאם ילושו בו העיסה בפסח יחמיצנה ריח התבלין הנקלט בתוכה: בית החרוסת שהוא קשה וחזק. ואני אומר דפי'5 כל שעה בסוף איכא כי האי גוונא שהחרושת מחמיץ הקמח. ואויבך שמו ימח6, יפלח כבדו חץ ורומח, ואתה תחזה ותשמח, לחיים ולשלום

יצחק ב"ר שמואל

ע' דין קנקן מזופף של ישראל שנתן בו גוי יינו לפי שעה שאין צרין' עירוי, דלא הוי מכניסו לקיום. ולא דמי לבורות, כיון שנתנו בו יין מבושל בטרם נתן בו ישראל יין חי כשר. פעם אחת שאל גוי אחד כלי של דלעת מזופף שנותנים בו יין והיה של ישראל ושאל לו גוי, ונתן בו יינו שלו לילה אחד והחזירו לישראל, ולאחר זמן מרובה שכחו שנשתמשו בו יין נסך ומלאוהו מן המבושל והריקוהו לחוך קנקן של עץ מזופף כשר וחזרו ועירו אותו לתוך חבית של יין מבושל להשתמר לתוכו ושוב חזרו ומלאו את הקנקן השני יין שאינו מבושל ושאלו את ר' ב לתוכו ושוב הכל אמונת אומן כי ר"ת אסר כבר כלים המזופפים והשיב הכל אמונת אומן כי ר"ת אסר כבר כלים המזופפים על ידי ועכשיו חזרתי להתירו? שכבר נחלק בהם עם רבנו אליהו מפרי ש בבורייאס בחופת ר' מתיתיה בה"ר יהודה שנשא בת הר' שמשון, שר' אליהו היה מתירו? ור' אוסרו וחוורו בו בסוף ימיו והתירו, ולא מטעם ר' אליהו, כי היה ומתירון לפי שאינו מוצא שום בו בסוף ימיו והתירו, ולא מטעם ר' אליהו, כי היה ומתירון לפי שאינו מוצא שום איסור רק חזינן שאין מכניסן לקיום ולכך צריכין עירוב. ור"ת דקדק מהלכות גדולות שכתוב בהן סבור מיניה הני נמי שות? שאין מכניסין לקיום.

יו'ט זקנו של הר"י. ולעיל בסימן הקודם הוא קורא לריב'ן זקני. ועי' אפשטיין, פירושי הריב'ן, עמ' 2 הערה s.

- 4 בתוך בית החרוסת.
- . ב'ל: דבפ', והוא מרמז לגמ' שם בדף מ' ב'. ואולי צ'ל: והיה אומר.
- 6 אין אנו יודעים למי נשלחה תשובה זו ולמי הוא מרמז. והנה תשובת ר"י זו הובאה בקיצור במדרכי הנדול (עי' ב"ח לטור או"ח סי' תנ"א). ושם פיסקא החסרה לפנינו: וחמץ חמור, אפילו אין רנילין לתת בו קמח כדפירש"י בבית חרוסת שרגילין לתת בו קמח אפ"ה היה ר"ת אוסר את המדוכה בפסח אפילו בהנעלה כשיטת רש"י מפני שרנילין לתת בו פת.

ו הוא ר'י הזקן.

<sup>2</sup> להתירן.

<sup>3</sup> עי' באור זרוע לע"ז סי' קס"ו: "ורבינו אליהו זצ"ל היה מתיר... ושוב חזר בו ר"ת זצ"ל". ועי' בע"ז ל"ב ב' בתוד"ה כך.

<sup>4</sup> וחזר בו. ועי' בס' הישר סי' תקי"א וסי' תקט"ו.

<sup>5</sup> צ'ל ,הני מילי נודות". ובחוספות שם: ,אכן ר"ת הקשה לו מן ההלכות נדולות שפירשו ד.ני מילי נודות שאין מכניסן לקיום" וכו".

ע"ה מעשה אירע בבד בבית הר' יעקב שהי' יין יוצא דרך אמצע שולים של פטס גדול בינו'ג כי לא היו שולי' מנה ודקין זה את זה, ונתן יהודי נעורת שדרך לסתם בה נגד הנקב לסותמו ועדיין היה יין יוצא, רק היהודי הי' תופס הנעורת כנגד הנקב ומונע קצת היין מלצאת, ובא הנגר גוי וסתם הנקב עד שיהי' סתום היטב, ושא לו ר"ת והיתיר, מטעם שהיה מדמה דבר זה ל" של עור, רק שאם יתן אצבעו הגוי מבחוץ ותחב אותו בתוך הבגד והעור מפסיק אין זה דרך ניסוך. וקשה בעיני היה דמותר כי סברא גדולה נראה לי לחלק ביניהם וכשת רתי" עם בעיני היה דמותר כי סברא גדולה נראה לי לחלק ביניהם וכשת רתי" עם אשכולות ומטעם משם בעם הארץ שהושים ידו לגת ונגע באשכולות אפי' כשהמשקה הולך. וענני שאין לדמותו לזה כי שם מדבר שאחר הדריכה והוצאת יין מן הגת ומהודקת יחד והאשכולות עצורות בעין שהם בשעה שעוצרים אותם כתפוח על גבי גיגות שלנו שקורין פריש וויירש בלע" וסמכו אנשים הרבה על היתר ר"ת וגם אני לא מחיתי בהם ד

שוב שמעתי שהי' בני הנדרי'® הנז' ר' אברהם בנו לומרים אצלינו והוגד לי כי בבורייש® אירע יין ברזא שלא היתה מהודקת בחבית והי' היין נוטף ובא גוי והקיש עליה אבן וסותם יפה כך הוגד יו ר' יצחק בר אברהם וגם ר' שמואל אחי כלתי אמר לכינו בהיותו הביא ר' יצחק בר אברהם דבר זה שאירע בטוריישאני שהתירו רבי מטעם שדימה אותו לחתיכה אצבע הנוד מבחוץ על סתימת המנופה... וגם אתה אם תרצה על זה תסמוך על עצמך כי אין לאסור מה שהתיר פעמי' וגם ראיתי שעם בו זה כתב בתשובה על עד מחת בין תשובותיו ואיך אאסור אעפ"י שאי אפשר בי שהייתי מחמיר בשלי אם נארע לי כי נראה לי לחלוק.

ושלום יצחק ב"ר שמואל.

- ו בינוני?
- 2 מקום חלק כשעור תיבה, ונראה שצ"ל: לנוד של עור.
  - ? וכשהתראיתי 3
  - 4 דף ע"ה ב', וצ"ל: הכא מפסקן אשכולות.
    - 5 אולי: דאתמר שם?
      - 6 צ'ל: בלעז.
- 7 ובמרדכי לע"ז סי' אלף שכ"ח: ..ואומר ר"י דמותר לתחוב נעורת סביב השולים במקום שמתחברים אל דופני החבית..... וכן בספר התרומה סי' קפ"א: .ואומר מורי רבינו שמותר לגוי לתחוב נעורת וכו'", והובאו הדברים גם באו"ז לע"ז סי' רל"ב.
- 8 אולי: הנדיב, ובכ'י אוכספורד כתוב נ'כ: הנדרים. ונראה שצ'ל: שהיו בני הנדיב ר' אברהם לומדים וכו'.
  - 9 עי' גליא יודאיקה, 123.
  - 10 הוגד [לי ע"י] ר' יצחק.
  - 11 אולי: אמר לי כי בהיותו, וכאן מקום חלק בכ"י שוקן כשעור תיבה.
    - .224 עי' נליא יודאיקא 218, 224.
      - וו שטעם?"
      - 14 צ'ל: אעפ"י שאפשר.

קמ"א רין חוטי רגלי בהמה רגילים להסיר חוט אם הוא מארים, אך לא נמצא בתלמוד שלנו ואינו בכלל אחרים. וחוט החזה עמא דבר להסירו ונר' שהוא בא מן הצואר. וריאה של עוף לא מצאנו קריעה כלל אף לשל בהמה, וגם מנהג ליכא בעוף ואין לחוש בשל בהמה.

חוטים הנמצאים ברגלי בהמה ווביריכין העוף ששאל אדוני אם הם אסורים אם מלאים דם או מותרים אי ידעתי בהם חוטים שיכולים להאדים, ואם אירע באקראי דומה לי כי טוב להזהר ולהשליך אותן גירין או לחתכם או למולחם כעין מזרקי ואומצא דאסמיק. כי יש לחוש שמא בולעים: דם, כיון שאינן רגילים להיות אדומים. ואין רגילין העולם ולהסירן ומתוך המנהג דומה לי שמותרין, שאין לומר זה דם אלא גידין אדומים הם, ואע"פ קשה 5 לאוכלם כשבאין לידי ואם הם אדומים או שחורים מלאים דם, ואע"פ [כן] אינו צריך לנקרם קודם בישול, דלא חזינן לרבנן קשישאי דמצרכי הכי. ואותם של חזה שבראשי הצלעות מכאן ומכאן נוהגים אין? נוקרי' למליח' ונר' שהן יוצאין מן הוורידין של צואר גם חוטי הצלעות וחזה העור (?) שכתבת איני בקי, ואפשר שגם הם מן הוורידין או מן הטרפש דליבא. וגם<sup>9</sup> נר' מלאים דם יש להחמיר בהם<sup>9</sup> או לחתכם או למולחם. ועל חוטין הנחתכין והנמלחין כיון שהצריכו חכמים כי לאינו לאחר כך נמצא מלאים מכונסים דם יש להשלים. מיהו נר' כל כמה דלא חזינן לא מחזקינן איסורא דמסתמא בחתיכה ואון מליחה יצא כל הרם כיון שעושה החתיכה כחוטין וי כמו שרגילין כאן וכאן במקומות הרבה. וריאה של עוף ששאלת אין מולחין אותה עם העוף בלא קריעה שדמה אסור מן התורה כראמ' בכבדא צריך קריעה שתי וערב וחתיכה ולא מצינו הצרכת קריעה בשביל דם המתכנס במספונות כי כבדא דנפיש ביה דמא ואם תבא להחמיר מסברא2י אף בריאה דבהמה משום שאנו רואים אותה וחותכין אותה יוצא דם מן הסמפונות כל כך גרולים שיהא ראוי לכך ואפי' בבהמה מי שבא13 צריך ראיה, כי דומה שאין מתכנס בסמפונות הריאה 14 על ידי נפיחה.

ו ראשיתה של תשובה זו באה על שם ר"י באו"ז ח"א סי' תמ"ו ובמרדכי לחולין סי' תר"ס, ותקנתי את השבושים על פיהם. ועי' גם בב"י לטור יו"ד, סי' ס"ה.

<sup>.</sup> ב"ל: רגלי הבהמה והעוף לא ידעתי וכו' שיהיו רגילים להאדים.

<sup>3</sup> בלועים מדם

<sup>4</sup> ואותם שנמצאים ביריכי העוף שרגילין תדיר להיות אדומים ואין העולם רנילין להסירן מתוך המנהג נראה שמותרין דיש לומר שאין זה דם.

<sup>5</sup> ואע"פ כן קשה בעיני לאוכלם.

<sup>6</sup> איני מצריך.

<sup>2</sup> DN1 8

<sup>7</sup> שאין.

<sup>9</sup> אוצ'ל: להסירן.

<sup>10</sup> אולי צ'ל: שהצריכו חכמים חתיכה ומליחה כי לא חתכם ולאחר כך נמצא מלאים... יש להשליכם.

<sup>11</sup> בחוטין.

<sup>.12</sup> תחמיר אף.

<sup>13</sup> להחמיר! אלא?

קמ"ב שאל אדוני כברא עילוי בישרא דיעבד אין לכתחילה לאז מי אמרינן כי היכי דשרינן לצלי דיעבד הכי נמי שרינן במליחה או דילמא לא דמיא מליחה לצלי כראמ' כבולעו כך פולטו מה שאין כך במליחה. מה שכתב אדוני כבולעו כך פולטו במליחה לא אמרינן אפי' כששתי המליחותיי נמלחו יחד והן מונחות זו על גב זו א"כ לדבריך יאסרו כשמולחין בשר הרבה יחד ויש באחת מן החתיכות גומא שהדם הנפלט מן העליונה נשאר שם מבלע ולא יכול לפלוט. ועוד כל בישרא היכי שרי במליחה על כרחך משרק שריק כיון דלאי כבולעו כך פולטו. לכן הוא אמת דאפילו מאן דלית ליה כבולעו כך פולטו בפסח ובעי למיסר מליאתוי משרא עילוי בשרא שרי משום דם משריק שריק. ומהאי טעם נמי מכשר תלמודא הדא כבדא עילוי בישרא דיעבד גבי צלי. ומאן דאסר לכתחלה משום דנפיש דמיה מבישרא. והואיל וכך וגם במליחה יש לנו לומר כן שנאן (?) בין במליחה בין בצליה תתיר בישרא עילוי בישרא מטעם דם משרק שריק חשוב בצליה והוא הדין במליחה.

יצחק בר שמואל

ק"ן השיב ר' אחאי ר' יצחק שלומ' יגדל. הזקיקתני חתימות (!) הנר'
ר' יצחק להשיב על דבר החטטין איך תטבול האשה שבראשה אין חוששין או לא ואם חוצץ לא השבו תטבול האשה שיש יבלת בעיניה אמנם בהלכות נדה כתבו רבותינו תלמידי רש"י משמן הכתובים במחזור שסדר הר' ר' שמחה מויטרי צריכה אשה שתסיר כל גלד ומכה וחטטה וחבורה שלא יחצוץ על בשרה, וכן נוהגות הנשים שבארצותינו שבחפיפה שביום טבילה מסירות כל גלד ומכה וחטטה מעליהן ואחר כך אין חוששות שמא [בין] חפיפה לשבילה הגליד גלד קשה וראוי לחיק כדאשכח' בריבדא דכוסילתא דעד ג' יומי לא חייץ. ומחטטין של גרדנות שאתה שואל שאלתי בריבדא דכוסילתא דעד ג' יומי לא חייץ. ומחטטין של גרדנות שאתה שואל שאלתי לנשים מה נוהגות, וענו לי שלא ראו יהודית שצריכה לכך, ואינן יודעות שום מנהג

ו עי' חולין קי"א א'.

מו החתיכות?

<sup>2</sup> אמרינן.

<sup>3</sup> נראה שצ'ל: מולייתא עילוי בשרא משרא שרי משום דם וכו'. ועי' פסחים ע"ד.

ו זוהי מליצה ע'ד לשון הנמרא בכתובות ב' ב' ועוד פריך רב אחאי או פשיט רב אחאי. זוהי תשובת ר"י הזקן, והשואל היה ג'כ שמו ר' יצחק, וצ'ל: הנכ' = הנכבד.

<sup>2</sup> מקום חלק בכ"י, אבל אפשר שבמקום החלק השני לא חסר כלום.

<sup>&</sup>quot;ל: משמו

א עי' במחזור ויטרי עמ' 610: ,ועוד צריכה שחסיר מעליה כל גלד וחבורה וגרב שלא יחצוץ על בשרה'.

<sup>5</sup> לחייץ.

<sup>6</sup> נדה ס"ו א".

ובי מקשה וכי שאחה מקשה וכי להחיר. ומצלתs שאחה מקשה וכי אם עלתה יבלת בעיניה לא תטבול לעולם אינו קשה, דכל מקום שהית' בגוף וכן חבלולין בעין אין חוצצין, כי בטלים הם לגוף, וכן חבלולין של בשר וכיוצא בהן, ויתרת אפי' עומדת לחתך ואברי בשר המרולדלים באדם שנינו שאין חוצצין 9, וכן שנינו גבי צפורן שפירשה רובה שאינה חוצצת, כי כל הרברים האלה שהזכרתי הם מעיקר הגוף יותר מגלד, ומהם גלד של מכה מחלק במשנה במס' מקואות בין גלד שעל מכה לגלד שחוץ למכה, שהי' הגלד שעל המכה כל זמן (שלא) נחיבשה כל כך שדרך בני אדם להסירו, שאם הם מסירין אותן היה במקומו חבורה ודם יוצא מוגלא והיה מזיק או מצטער, שאז לא היה חוצץ, שלא מקפיד חשוב, כיון שאינו ראוי להסירו מעולם כל זמן שהי' כמו שהוא עכשיו, ואפי' אם יקרא מקפיר חשוב מעיקר הגוף, כיון שאין דרך להסירו בעוד שהוא [לח] כל כך מפני הצער. ועל סברא זו אני סומר לענין חציצה לנטילת ירים לחולין שהעלה הגלר, אבל לענין איסור מדותייו אע"פ לא מלאני מלבי להקל כי מי פרץ גדר של חכמים יו ומנהג אבות ודברי רש"י אין לעקור ולהקל בלא ראי' ברורה, ורש"י חילק בין גדר 12 גרדנות לשאר גלד, אע"פ שאותו של גרדנות יותר 13 לגוף לפי שהוא מחובר, וגם עמר לזמן ארוך, אעפ"י שבחציצה זו אינו יכול להיות איסור דאורייתא לפי שהוא מיעוט המקפיד לא. 14.4 וגם אינו 15 אוסר אם תמצאו סמך טוב להתיר, חס ושלום אין לה תקנה להתיר לטבול אם נאסור. תודיענו העניין היאך הוא ונתיישב ברבר למצוא לה תקנה 16

ושלום יצחק בר שמואל.

### ולבסוף אביא עוד פרטים אחדים מכ"י זה:

ו. בדידי הוה עוברא שנטף הציר על גבינה מלוחין... ושאל תי פי רבי בטרוייש מהו לשום אותן בתבשיל... והתירם רבי... אע"ג ששמע ע"י ר"ת שלא היה רוצה לחושבן אין נאכלין מחמת מלחן..." (סי' קי"ר). "רבי בטרוייש" הוא ר"י הזקן, שישב שם זמן ידוע, עי' או"ז ח"א סי' תמ"ב: "פ"א הלך רבינו מטרוייש לרמרו".

<sup>7</sup> ואין?

s נראה שצ'ל: ומיבלת.

<sup>9</sup> מקואות פ'ט ותוספתא שם פ'ו.

<sup>10</sup> צ'ל: נדות אע'פ כן.

וו חלק בכ"י כשיעור נ' או ד' תיבות.

<sup>12</sup> נלד.

<sup>13</sup> אוצ'ל: חשוב יותר עיקר לנוף.

<sup>14</sup> חלק בכ"י.

מיני.

<sup>10</sup> ועי' בב"י ליו"ד סי' קצ"ח ס"ק א': "השיב ר"י כי יבלת בכ"מ שתהיה בגוף ותבלול בעין אינם חוצצין שהם בטלים בנוף", ותשובת ר"י זו נזכרת במרדכי לשבועות.

- 2. "ושמעתי שר' כתב בתשובה אחת שלח לצאיי (?), שמתחיל: שמעתי את קולך ואירע (!) שאע"פ שרש"י חזר בתשובתו ממה שפירש בע"ז דסתם כלי גוים אינן בני יומן מ"מ אמת הוא" (סוף סי' נ"ג).
- 3. "דין בשר שנמלחה והניחוה בקערה קורם גמר פליטה, וזה היה מעשה ואסרה ר"ת אף בשהיה מועטת ... ושמע ר' שאסרה ר"ת ... וכך נוהג ר' כמו שנהג ר"ת ואע"פ שלא ידע ראיה ברורה לאיסור" (סי' ד').
- 4. "דין סכינם של גויים לחתוך בה צונן בנעיצה י' פעמים בקרקע ורותח סגי בהגעלה... ודודי ה"ר יצחק מצריך ליבון, מפני שהגוי מתקן בהן את הנר המודלקת בחלב, ומיהו אין לחוש מאחר שאין עשויים לכך" (סי' י"א). אלה הם דברי ר"י ורודו ה"ר יצחק הוא הריב"ם, שדבריו מובאים בתוס' לחולין ח' א' ד"ה שלבנה באור.
- 5. "השיב ר' משה מכנף הארץ על הריחיים של חרדל של גוים כל מדוכה ששאלו שנשתמשו בה כל השנה כולה אם מדמינן ליה לבית שאור..." (סי' ס').
- .6 בשר יבש שלא הוזהרו במליחתו, וכמו כן בגבינה (הכונה, שלא נזהרו במליחתה) מותרת בספק (צ"ל: בפסח) דאפילו למ"ד חמץ בזמנו בין במינו בין שלא במינו אסור דמשמע במשהו הני מילי היכי דאיתיה בעיני' דקנסינן ליה משום במינו אסור דמשמע במשהו הני מילי היכי הכא לא נעשה שימור בבשר ואיכא למאן (?) למימר שמ' נמלך בדבר שיש בו חמץ ואפי' הכי אינו אסור אלא בנותן טעם, ושלו' לו יצחק בר של מה" (סי' פ"א). והנה בין החתומים על תקנות ר"ת וחבריו יש גם אחד יצחק ב"ר שלמה טרוייש, או יצחק ב"ר שלמה משנץ. עי' פינקלשטיין Self-Government, עמ' 155 וגליא יודאיקה שלמה משנץ. עי' פינקלשטיין אוריה.
- 7. "שלום לכם חתומי האגרות. אמנם אתם מקילים לשביתת בהמתו כאשר עשה זה הנדיב נראה לי שאין להתיר על ידי הפקר אלא היכא דלא אפשר, כגון גיגית נר וקדירה" (סי' צ"ו). ולא נרשם שם המשיב והשואלים.

### תרגום ערבי של משניות

(T.-S. E1 124; 124a)

מאת

### י. נ. אפשטיין

שני קטעים שהם כ"י אחד, הראשון – לפנים E2, ועכשיו ב-1 1240 בקר אחד, מכיל עדיות פ"ה מ"ו (היה מתיר שער בכור – שנלחו ב"ד] . . .). והשני, 1244 ב"א דפים נפרדים, מכיל כלים פ"ה מ"ו (יקול יחתאג ינקלהו: חֲלֶקוֹ לִשְׁנַיִם) – פ"ו מ"א (או אלי אף; פ"ז מ"א (הַקַלַתּוֹת שֶּלְבַּעֲלֵי־בָּתִּים) – מ"ה (מנגֹסין); פכ"ז מ"א (מנגֹס מן אֹל אֵניה) – מ"ז (שָׁהַר מָן־); פכ"ח מ"ב (מִן־הַמּוּכַּן טָהְוֹר) – מ"ו (אָרִיגֹּ: מָלַשֹּׁאַה אדא גשאהא עלי).

הפנים כולו מנוקד ניקוד טברני וסימני הפסק של נגינה, והתרגום הערבי הוא תרגום מילולי. ובצד התרגום גליונות בכתב־יד הסופר, שבהם שינויי נוסחאות ופירושי מלים.

לכלים פ"ה מ"י, בפנים: זה תנורו שֶּלְחַכִינֵי, ובגליון: ואהל אל עראק יקרון עכנאי ואהל אלשאם יקרון חכינאי ולה כבר משרונח] פי נזיקין פי הזהב (פירוש הגאונים שם, 15 פ, 150, 4 150 תשלום פיה"ג 23 ובמבוא התשלום, שם 19). ולהלן שם, בפנים: זה תנורו שלבן דינאי, ובגליון: אל מתאיב ("הישיבות"!) יקרון בית דינאי והי צפה מדכורה פי אלמע... פי אלתלמוד וכו'.

במשניות למן ד"נ ועד ד"ו ש"ז ומשב"ג: בית. ובערוך ע' בן דן: אמר הגאון אנו קורין (כך בד"ר וד"פ, אבל בד"ו ובזיליא וכי"י ווינא: אנו שונין) אותו תנור של בן דינאי שהיו (ד"ו ועוד: שדנו) בו דברים, – כנראה בניגוד לנוסח "בית דינאי" של ישיבת סורא, או שטעות־סופרים בערוך, וצ"ל: אנו קורין וכו' של בית דינאי.

ובכלים פ"ז מ"ב, לתרגום "דכון" – בגליון: קאל שרירא גאון אן דכון מכבה וכו', שהוא לקוח בוודאי מתוך "שרח אלפאט" לרש"ג (תשלום פיה"ג, 4).

והנה בין שהגליונות הם של המתרגם עצמו ובין שהם של הסופר

– הרי לכל המאוחר חי המתרגם בזמן הגאונים האחרונים.
אבל "אלמתאיב יקרון" ("הישיבות קורין") מראה בכל־אופן
שאין המתרגם, שהוא קורא "שלבן דינאי", גאון בבלי. ואם־כן
אינו בוודאי תרגום רב סעדיה גאון (עי' תשלום פיה"ג, 6).

אף מצד אחר רחוק שהוא תרגום רס"ג; שכן שלא כדרכו של רס"ג אין המתרגם מפרש כלום אלא נותן תרגום מילולי, ולא כל שכן אם הגליונות הם של בעל התרגום עצמו, שאי־אפשר כלל לייחס תרגום זה לרס"ג.

ובכלים פכ"ז מ"ו בתרגום "אמפיליא" וכו': אלגורב ואלראן וכו', דומה ללשון רב חפץ, V JQR (פיה"ג שם), וכיו"ב בכלים פכ"ח מ"ג דומה לרב הפץ, שם 1440 וו, 434 ו.

ונראה אפוא שהמתרגם הוא בן־ספרד או אפריקא.

ר' יוסף אבן שטנאש תירגם לערבית, לדברי אבן דאוד "כל התלמוד", אלא שבוודאי אינו אלא תרגום משניות. וספק הוא אם אבן שטנאש בא כאן בחשבון המתרגם.

התרגום שלנו כלל בכל-אופן כל המשנה, שהרי יש כאן קטע עדיות וקטע כלים.

נוסח המשנה של המתרגם מדוייק, ככ"י פרמא ועוד, ושוה לכי"י שהיו בידי השואלים מן הגאונים מאפריקא וכדומה (עי' "מבוא לנוסח המשנה" עמ' 1271). בעדיות פ"ה מ"ו: דְּכְמָה, ככ"י פּרמא וערוך ע' דגם וירוש' מו"ק פ"ג, פא ע"ד. ובגליון: ויקרא דְוגמנהו. הכתב הוא ישן, בערך מן המאה העשירית. מפליא הוא שבכלים פכ"ז מ"ה נמחק מן "שלקטן" עד "שלקטן" גם במשנה (ואינו מנוקד ברובו) וגם בתרגום, בניגוד לכל הנוסחאות, ואיני יודע מי הוא המוחק ועל יסוד מה מחק.

אפשר עוד להעיר כמה דברים לנוסח משנת הקטע החשוב הזה, אלא שלרגלי שעת החירום כאן איני יכול להאריך בו יותר.

ירושלם, בכסליו תש"ט.

### T.-S. E1 124a

נעמוד א') הָיָה מַהִּיר שַּעַר־בְּכֿוֹר בַּעֵל

מוְם שֶׁנָשַׁר וְהִנִּיחוֹ בַּחַלְּוֹן

נחַכְמִים אוֹסְרָין הוְא היה וּ

מִיְרַמִּים אוֹסְרָין הוְא היה וּ

מֵירְמַשְׁקִן לֹא־אֶת־הַנִּינְרוֹתוּ

נחַכָּמִים־אוֹסְרִין מֵשְׁקִין אָמְורוּ

נחַכָּמִים־אוֹמְרִין מֵשְׁקִין אָמְורוּ

לוֹ מַעֲשֶׂהֹ בְּכַּרְכִּמֵיתֹ בְּשִׁבְּוֹחָהוּ

מְשְׁוֹחְרֶרֶת שֶׁהַיְיְהָהׁ בִּירוּשְׁלַיִם

נְחָכְּמָה הִשְׁקוּהְ וְאֵבְּהַ וְנִדּוֹהוּ וּמֵתׁ

נְחָלְּהָ בִּיבּוֹיוֹ וְסָקְלוּ בֵּיתֹ דִּין אֶתֹ־אֲרוֹנְוֹ:

בְּנִידּוֹיוֹ וְסָקְלוּ בֵּיתֹ דִּין אֶתֹ־אֲרוֹנְוֹ:

נוֹאלחכמאו יטהרון' הו כאן

נוֹאלחכמאו יטהרון' הו כאן

נייִר בּיִּרִי בִּיִּרִי בִּיִּרִי בִּיִּרִי בִּיִּרִי בִּיִּרִי בִּיִּרִי בִּיִּרִי בִּיִּרִי בִּיִּרִי בִיּוֹי בִּיִּרִי בִּיִּרִי בִּיִּרִי בִּיִּרִי בִּיִּרִי בִּיִּי בִּיִּרִי בִּיִּרִי בִּיִּרִי בִּיִּרִי בִּיִּרִי בִּיִּרִי בִּיִּרִי בִּיִּרִי בִּיִּרְיִי בִּיִּי בִּיִּרְיִי בִּיִּרְיִי בִּיִּבְּרוּנִי בִּיִּרְ בִּיִּרְיִי בִּיִּרְיִי בִּיִּרְ בִּיִּרְיִי בִּיִּרְיִנִי בִּיִּרְיִי בִּיִּיְבְּיִי בִּיִּיוֹ וְּבִּירְבִּעִּי בִּיּבְּיִי בִּיִּיוֹ וְבִּיְבִּוֹי וְבָּקְלוֹ בֵּיתִ בִּיִּ בְּיִבְּיִבְּיוֹי וְסְקְלוּ בֵּית בִּאן ינֹנִבְּם שער אלודיעה ואלדם

ווואלחכמאו יטהרון' הוּ כאן

ו עדיות כ'ה מ'ה.

15

| ועמוד ב'ו | ניזקנולז לים יסקון לא אלדכֿיי                   | ולא גאריה |
|-----------|-------------------------------------------------|-----------|
|           | מעתוקה ואלחכמא יקולון יסק                       |           |
|           | ן כובור פי כרכמית פ                             | ארינהו    |
|           | ומזעתוקה וכזאנת בבית אלמק                       | ī         |
| ٤,        | נואזסקוהא שמעיא ואבטליון ק                      | l         |
|           | נלהזם נמודג אסקוהא וסמתוה                       |           |
|           | ומואת בסמאתה ורגמו אהל א                        |           |
|           | חכם תאבותה: אָמַר־רִבִּי־יְ                     | ٦̈        |
|           | חַס־וְשָׁלוֹם שֶׁעֲקַבְּיָהֹ נִחְנַדְּהֻ        |           |
| 10        | -שֶׁאֵין-הָעֲזָרָהֿ נִנְעֶלֶת עַל־כָּל          |           |
|           | אָדָם בְּיִשְׂרָאֵל בַּחָכְּמָהֿ וּבְּיִרְאוּוֹ |           |
|           | חָטאֹ כַּעֲקַבְּיָהֹ בֶּן־מַהֲלַלְאֵל           |           |
|           | וְאָתֿ־מִי נִידִּוּ אֶתֿ אֱלִיעֶזֶר בֶּן־הַנֵּן |           |
|           | שפקפק בטהרת (                                   | [         |

JW

1

12

01

Q

نابندر تاذربت ذئات فرساب

לאחנין ואחד וכובוירו וואחד צניר אלכביר גנס ואלצניר טאהר קסמה לחלחה ואחד כביר ומחול אחנין אלכביר גנס ואחנין צגאר טאהריון)

T.-S. EI 124

### נדף א' ע"בו

קטעה כֿרז פי

נוהוא) טְהָוֹר:

סעתה נאקץ מן ארבעה קבצאת טאהר מסחה באלטין הו יקבל אלנגאסה מד יסגרה חתי יכבז פיה ספנגיאת אבעד מנה אלאצאפה וגעל רמל או חצא בינהמא פי הדא קאלו אלמבעודה ואלטאהרה יכבזון פיה והו טאהר: תנור־שַׁבַּא־

> מְחָוּתָּךְּ מִבֵּיתֹ־הָ<mark>א</mark>וּמֶן וְעָשָּהֹ לוֹ לִימּוּדָּין נוֹתְּנַן – עָלָיו וְהוּא־ טָהֶוֹר נִיטַפָּא סִ<mark>ילֵ</mark>ק אֶת־הֹ הַלִּימּוּדָים טָהָוֹר הֶחֶוִירָם לָוֹ טָהוָר מִירְחוֹ בַּעֵיט מְקַבֵּל־ טִוּמָאָה וְאֵינוֹ צָּרִיךְּ לְהַפִּילָנוּ

שֶׁכְּבָּר הָוּפֵּק תנור אדא גא מפַצל מן ענד אלצאנע ועמל לה קראראת יגעלהם עליה והו טאהר

UTTLL אלחלמוד כמא סמיח אלצפה אלחי נפסט פטו ווס ואל עם ואלא פהו **सद्वत** או כאו אלחטיין יקדר יקף עלי aLCILL אלחי יחפר פי אלארץ ויטין באלטין ZEL LILLE בדא תנור חכיני קדור אלאעאריב 91 LL. G. udil Lith. ב, אליעור מטהר ואלחכמא מננסין Ē,U G ברו וגעל רמל בין כרוה וכרוה .dul amLI[L] אלמחאיב CEL שׁמונן מֶּלְבּוֹן בוּתֹאֵנ: פֹּגַעִנ LGU חבינאי ด้ผิง เล่อ รุงเ ด้บุเน ใบ ,dul בשנע בהמוד בפנידעאמוד พรดพอ ואנוב בֹּאֹבֹּא וֹמֹשַבּמִוֹמ אִסַוֹכוּג מֹכֹנֹא. וְנְנְיִיבְיֹבְיִנִם מְּצִיאַ.עוָפּֿר ,dul NGALNO מׁמֹפֹאָגו וֹנִישַׁתּנוְ מֶּלְנוֹבֹתָנֹ LNUS בבּיבְימֹוֹבַמֹּמוֹבַ וֹשׁבֹּמִים. لأتاليارح قدلي الأثيار خايارة טושבן שלווע יסגרה לאן קד סגר:

הַבְ תַּבְנָאַנ:

[LL C, K, X]

01

פהו יקבל אלנגאסה ולים יחתאנ אנארהם לה מאהר מסחה במין עונים ללע אלקראראת מאהר

מְמֵאָה מִירְחָה בַּמִּים בּיוֹד زَعُلْكُكُ مُمِّلِ كُلِّ فَمُونَمُلًا هُ مُهُمَـ خُجٌ، مَسُّحُسُ نَظَرُبُ رَفِئْمُنِ 12 ໄຂ້ຊື່ຜູ້ຮູ້ບໍ່ ຕຸກເປົ້າ ເຕີດສຸກ פי אלמוקד: دَرُلْكِ مُرْجُدُكُ פי אלחקב חחי יכרג מנה אלנאר וכדלר או זיארה מן מין פהו נגם כם יכון או אנעלם או אנשק עמל לה פרע 01 וונם מו און אבע אבסבר אוטלב או מן חגר או מן כל מא יסבף פהו מאהר בו באור וברבביבה: בּמֹנונוֹא בּוֹעֹר בּנונחָנֹגאַ ด้ตู้เริ่น พนดเอินกัลรีดเด ด้ฉัพ וושל ופול וטול השעון ດໍມີເພ ໄດ້ຕຸ**ສ** ດໍສິ<mark>ດ</mark>.ຂໍ້ຊໍ ດີນີ້ຂໍນ unı makatlimatadığu מאהר הדא תנור אבן דינאי:

[ ב ב , ל "ב]

15

[דף ג' ע"א]

מִבּפְֿנִים בֵּין מִבַּחָוּץ מְהוֹרָהֹ רָבִּי יְהוּדָּה אוֹמֵר מִבּפְֿנִים־ש טְמֵאָהׁ מִבַּחוּץ טְהוֹרָהָ:

מוקד מן חגֹר ומן אלמסבוכאת טאהרה ונגֹסה מן אגֹל אלאת אלמסבוכאת אנתקבת אנתֿלמת אנשקת עמל להא כתל מן טין פהי נגֹסה מלסהא באלטין מן דאכל או מן ברא פהי טאהרה ר' יהודה יקול מן דאכל נגֹסה מן כארג טאהרה:

פרקו

הָעוֹשֶׂה שְׁלוֹשֶׁהֹ־פַּטְפּוּטִין־ בָּאָרֶץ וְחִיבְּרֵן־בַּטָּיט לִהְיוֹתֹּ־ שׁוֹפֵת עֲלֵיהֶן אֶתֹּ־הַקְּבִירֶה טְמֵאָה לָבַע־שְׁלשָׁהֹ־מַסְמְרִין בָּאָרֶץ לִהְיוֹת־שׁוֹפַת־עֲלֵיהֶן אֶתֹּ־ הַקְּרֵירֶה אַהִּ-עֵּל־פִּי שָׁעָשָׂה

## [דף ג' ע"ב]

בְּרֹאשָׁן מְקוֹם־שֶּׁתְּבֵא הַקְּדַּרָה יוֹשֶּׁבֶּת טְהוֹרֵה: אלדי יעמל

תלתה כתל מן טין פי אלארץ וגמעהם
ואצאפהם פי אלטין ליכון יעלק
עליהם אלקדר נגסה או צרב תלתה
מסאמיר פי אלארץ ליכון יעלק עליהם
אלקדר ועלי אנה קד עמל פי רוסהם
מוצע אלדי תכון אלקדר גאלסה פהי
טאהרה: הַעוֹשֵׁה שָׁתַּי אַבָּנִים

בּילָה וְחִיבְּרֵן בַּשָּיט טְמֵאָה רבִּי יְהוּדָהֹ־מְטַהֵּר עַדֹּ־שֶּׁיַעֲשֶׂה שְׁלִישִּית אוֹ־עַד־שָּיִסְמוֹדְּ רֹ לַבְּוֹתֶל אַחַתֹּ־בַּמִּיט וְאַחַתֹּ־ שֶׁלֹא־בַּטִיט טְהוֹרֱהֹ: אלדי יעמל תלתהי אחגאר מַוקד וגמעהם

באלטיט פהי נגסה ר יהודה יקול מטהר אדי אן יעמל תאלתה או אלי או אלמקאלי אלדי לאהל אלביוחאת אדא אופכתת אקל מן תלתה קבצאת פהי נוסה אד הו יסנר מן אספל ואלקדר תנטבך מן פוק זאיד ען הדא מאהרה נעל חנר או צראר פהי מאהרה מסחהא במין פהי קאבלה אלנואסה מן אלואן חאלי

ויפטר הקלה מעהא קלמוח ממלהא מרק מרק מלחא מרק מלחא מרחא בה ההנא בה

ודף ד' ע"או הקלמות שלבעלי היהים מפרילה בשיים מקב היהי מלמעלן ימרימיפר שיהי הלמעלן ימרימיפר שהיה הלמעלן ימרימיפר שהיהי הלמעלן ימרימיפר שהיקה מלמעלן ימרימיפר שהיקה מלמעלן ימרימיפר שהיקה מלמעלן ימרימיפר שהיקה הקלמים ממאה שרוא מיים הלמעלה המהיה היהים הלמל היהים הלמעלה הלהים הלמעלה היהים הלמעלה הלהים הלמעלה הלמעלה הלהים הלמעלה הלהים הלמעלה הלמעלה הלמעלה הלמעלה הלהים הלמעלה הלמעלה

12

```
· u uoan Lcul:
ע צורםו
                                   . חחח אלמכבהי פחכון
CCN
G.LX
May
ILEGN
agilin
         מוסובר ור יהודה מנוס וכדלך אלדי
140
         מולב ואלוסע אלדי לה ד מאיר
C117
CELL
         לה מן דנא בהם לים הו נגם מן אגל
CCEL
או בכיו אול אלה מסחועיה ואלאנואב אלדי
INI
         מאצור מן אול מוקדה ונום מן
aL.LX
         כאתו אלדי פיה מכאן תגלים קדור
CNC
  בּפָׁל וֹמִישֶּׁה צַּלְ־נָּבְיוֹ בִּיְרֶה:
  מְאָן נַבּׁנִמְאָּנִר מְׁמְעַנֵּר וֹנִבּנִי
 המא מהֶּם בּינִע בַּוֹנִע בַּנַבַּ
            בַּנְנִנֹת בַּבַּבוֹגַאָּתִנְב
 mal
 מחֶם בֹּבְ, לוּצִּׁוּלְ עַּאָבַוּוּ
 מֿעוָר מֹמֶּם בֹּגנִר וֹמֹמֹא
 בו בוע ליבול לבינוע
    או מלי פם אלצהרינ:
                             Leil ain.
         פי אלתנור אדא געלה עלי פם אלביר
         הדה כאנת פתוי נואב ר יהודה
```

ST NGMOLIL [IT]

ILL L, K, C)

[דף ה' ע"א]

יכב אלסל ויעמל מן פוקה מוקדה: בִּירָה שֶׁנֶחְלֶקָה לְאַוֹרְכָּהִיטְהוֹרָה וּלְרָחְבָּה־טְמֵאָהֹ כֻּוּפַּח שֶׁנֶחְלֻק בֵּין־לְאָורְכּוֹ בֵּין־לְרָחִבּוֹ טָהָוֹר חַצַר־הַכִּירָה בִּוְמָן־שִׁהִיא־ נְבֹוֹהָהֹ שׁלוֹשׁ־אֶצְבָּעֻוֹתׁ ש וֹבְאָוֹיֶר מְטַמֵּא בְּמַנְע־וּבְאָהֵל פַּחוּתָה קיבן מטמא־במגע ואינה – מְטַמֶּא־בִּאָנֵיֶר כִּאֵיוָה־צֵּדֹ מְשַׁעֲרִין אוֹתָה רְבִּי יִשְׁמֵעָאֹל־ אומר נותן את־הַשְּׁפוֹד מִלְמַטֵּוִי לְמַעְלֵן וּכְּנֶוְדוֹ מְטַמֵּא בִּאָנֵיִר רְבִּי־לִיעֶזֶר בֶּן יַעֵקב אוֹמֶר נִיטַמַאת־הַבִּירֶהֹ נִיטַמַאת הָּחָצֵר נִישַּמָאֹת־הָחַצֵּר לֹא־ נִיטַמַאֹת־הַכִּירָה: מוקד אדא אנקסמת לטנולהוא נ

15

## נדף ה' ע"בו

טאהרה ולערצהא פהי נגסה
טאבון אדא אנקסם שא לטולה או
לערצה פהו טאהר צחן אלמוקד
מא דאם אנהא שאמכה תלתה
אצאבע מנגס באלדנו ובאלהוא
ואקל מן הדא מנגסה באלדנו וליס הי
מנגסה באלהוא כיף יקדרונהא
ר ישמעאל יקול יגעל אלספוד מן אספל
אלי פוק ומקאבלה מנגס באלהוא ר
אליעזר אבן יעקוב יקול אן תנגסת אלמוקד תנגס צחנהא תנגס צחנהא
לם תתנגס אלמוקד:

הייתה־

מְוּפֶּרֶשֶׁתֹ־מִּן־הַכִּ<mark>י</mark>ּרָהׁ בִּזְמָן־ שֶׁהִיא גְּבוֹהָהֹ שֶׁלוֹשׁ־אֶצְבָּעִוֹת מְטֵמָא בְּמַנָּע־וּבְּ<mark>א</mark>ָוֹיֶר פְּחוּתָה מִיכֵּן אוֹ־שֶׁהִיְתָהׁ – חֲלָקָהֹ־טְהוֹרֻה מִיכֵּן אוֹ־שֶׁהִיתָהׁ שָׁלוֹשָׁה שֶׁלְשָׁלוֹשׁ

ויקאל נררא נדף ו' ע"או

הַם־טְמֵאִין אֲפֿילוּ הַם־אַרְבָּעֶהֿ:

כאנת מפצולה מן אלמוקד מא

דאם אנהא שאמכה תלתה

אצאבע פהי מנגסה באלדנו ובאלהוא

נאקצה מן הדא או כאנת מקסומה

פהי טאהרה כתל אלמוקד תלתה ממסוחה

מן תלתה אצאבע נגסין באלדנו ממלסה

ובאלהוא אקל מן הדא כל אל . . . . .

הם נגֹסין ולו אנהם ארבע: נִיטֵל

אֶחָדֹ – מֵהֶוֹ מְטַמִאֹין – בְּמַנָּעִ

וְאֵינָן – מְטַמָּאִין באויר דברֵי־

רבי־מאיר ורבי

[דף ו' ע"ב]

עָשָּה שְׁנִיִם זָה־כְּ<mark>נ</mark>ֶנֶד־זֶּהְ מְטַמֵּיו בְּמַנָּע וּבְּאָוַיֵר דְּבְּבִי רִבִּי־מֵאִּיר

עמל

הָיוּ־גֹבוֹהָים

ָרבִּי שִּׁמְעוֹן־מְטַ<mark>הֵר:</mark>

אתנין הדא באיזי הדא מנגסין באלדנו ובאלהוא כקול רׄ מאיר רֹ

שמעון מטהר:

מָשֶּׁלוּשׁ־אֶּצְבָּעוֹת<mark> מְשָּׁלוּשׁ־</mark> וּלְמַמָּׁן מְטַמִּין במַנָּע וּבְאָוֵרְ מִשֶּׁלוֹשׁ וּלְמַעְלַן מְטַמִין בְּמַנָּע וְאֵינָן מְטַמִּין-בְּאָנֵיֶר דְּבְרֵי־רְבִּי מֵאִיר וְרִבִּי־שִּמְעוֹן מְטַהֵר:

כאנו שאמכון מן תלתה אצאבע מן תלתה אלואספול מנגסין בדנו ובאלנהוא מן תלתהו ואכתר מנגסין

[דף ז' ע"א]

מנגס מן אגל אַניה אסתיעי וכל מא ליס לה גוף פי אניה אלכזף פליס לר

מהר: מוּסַףּ עָלָיו הָעֵץ ש

שְׁהוּא מְטַמֵּא מְשֶּׁם־מוּשָׁבֿ וְכֵן טַבְּלֶהֿ שְׁאֵין־לָה לְזְוְיֵז בִּכָּלִי־עֵץ־טִמֵּאָהֿ בְּכִלִי־חֵרֵס

טָהוֹרַה: יויד עליה אלכשב

לאנה מנגֹס מן אגֹל מַקעַד וכדלך אלמאידה אלתי ליס להא חאפה פי אַלה אלכשב נגֹסה פי אלה אלכֿזף נגֹסה(!):

> מוּסַךְּ עָלָיו הָעוֹר שְׁהוּא־ מְטַמֵּא־מִשֶּׁם־אֲהָלִים מוּסַף־ עַלָּיו־הַפַֻּק שְׁהוּא־מְטַמֵּא מִשֶּׁם־ אָרִיגַ מוּסַךְּ עָלָיו הַבָּגָד שְׁהוּא־ מְטַמֵּא מִשֶּׁם־שָׁלוֹשׁ עַל שָׁלְוֹשׁ: יזיד עליה אלגלד לאנה מנגֹס מן אגֹל

> > ו כלים פכ"ז מ"א-מ"ז.

15

אלחוב מנגם מן אגל חלחה עלי חלחה ללמוטא מן אגל חלחה עלי חלחה לנגם מיח אלמסח ארבעה עלי ארבעה אלגלר כמסה עלי כמסה מטרח סחה

អ្នក្នុងក ពុក្ស<mark>ត</mark>្រំ ជម្ងះជ្រុក:

מאור – אומר הפק שיניו א

ZáLLa lzáanay Lt.

מפֿא מִמְּע הַלְמִמְּע מִנוֹם

4 . . . . . . . . .

הְעִּיר חֲמִשְּׁה <mark>עַ</mark>לֹּ־חֲמִשְּׁה

ũãd ÁLŧāu<mark>. Ā</mark>ζ-ĀLŧāu

הְּבְהַ הַּבְ-הַבְּהַ בְּהִבּאַ־מֵּטִ

مَرْ مُرْهُد رَمْلُدُو مُرْهُد.

لَاقُدُدُ مُمَّقَةٌ مُمْمَاءً مُرَهُمًا

אלחביים ויויד עליה אל מסח לאנה מננס מו אגל אלנסג ויויד עליה אלחוב

ודף ו' ע"בו

C

מסט טלמה מן אלמסח וואחד מן אל-

ממנו מעוָב:

אבנ . המב

ئىلىقىدى ھۇنى خالىقى ئىد ئىخى خىلىقىنىڭد ئى خال ئىد ئىخى خىلىقىنىڭد ئى خال ئىمۇد خالىقىقى ئېئىد خال ئىخىد خالىقىقى ئېئىد خال ئىخىد خالىقىقى ئېئىد خال ئىخىد خالىقىقى ئېئىد خال ئىخىد ئېئىد خالىقىقى خالى ئىخىد ئېئىد خالىقىقى خالى ئىخىد ئېئىد خالىقىقى خالى ئىخىد ئېئىد خالىقىقى خالىقى ئىخىد ئېئىد خالىقىقى ئىخىد ئىخىد ئېئىد خالىقىقى ئىخىد ئىخىد ئېئىد خالىقىقى ئىخىد ئىدىنى ئىخىد ئىخىد ئىدىنى ئىدىن

> עלי סחה מחסאויין ללמוטא וללונס מן מוְח רׁ מאיר יקול אלמָטח בקא פצלאחה ארבעה בראיחה מהֿ יכמֶל:

ודף ח' ע"או

21

01

מִשׁוּלֵי הַקְּוּפָּה שָפַּח עַל-שָפַּח שָמֵא מצרדיֻ

גמלחהם פֿחר עלי פֿחר פהו גנם ומן אמראף אלקפה פתר עלי פתר פהו גנם ומן אגואב אלקפה ר שמעון מטהר ואלחכמא יקולון ואיצא אלמגשי פתר פי פתר מן בל וגה פהן גנם: בְּלוּנִי נְפָּה וֹּכְבְרָהַׁה

מַּלְנִם מַמֵּא: אַלְבִּי יְנָתּי מּנ בּמְלַבְּּי מְפָּׁם מִבְּּלְ-מִּמְנִיר נְנִיבְּׁמִים אִנְמִרְיֵּנְ אָּלְּ-מִצְּרְבִי בַּמְּׁמְנִים בְּבִּי מִּמְּמְנִוּ מִצְּרְבִי בַּמְּׁמְנִים בְּבִּי מִּמְתְנִוּ מִבְּנִבְּם מִפַּם הַלְ-מִפְּם הַמְמָא

.aa

אלגלר ארבעה מן אלגלר וואחר מן אלחציר מאהר כמסה מן אלחציר וואחר מן אלגלר ארבעה מן אלגלר וואחר מן אלמסח חלחה מן אלמסח וואחר מן אלחוב נגס הרא גמלה כל אלאבף מנה מאהר: הְמְּקִבּיִעַּ

ודף ח' ע"בו

ודף ט' ע"או

שֶׁהְתָּקינָן־לִּישִּיבֶּה רְבִּי־עֲקִיבָּה מְטַמֵּא וַחֲכָּמִים־מְטַהֲהָין עַד שֶּׁיִ<del>מַצְּ</del>ע בִּפָּא־שֶּׁלְּקָטֶן <del>שָׁיִשִּׁ־לוֹ רַגְּלַיִם אף על פּי שאין</del> <del>בו גובה טפח טמא חלוקי</del> שלקטן רְבִּי־לִיעֶזֶר־אוֹמֵר בָּל־שְׁהָוֹא וַחֲכָמִים אוֹמְרְין עַדֿ־ שָּׁיָהָא־בֿוֹ-בַּשֵּׁיעִיוּר וִנִּמְדַּדֹּ

כָפּוָל: אלבלי מן אלמנכל ואלגרבאל

אדא אצלחהם ללגלוס ר' עקיבא מנגס ואלחכמא מטהרין אלי אן יגשי אלכרסי אלדי <del>ללצביאן אלדי לה רגלין עלי אנה ליס פיה שֶׁמךׁ פֿתר פהו נגס תוב</del>י ללצבי ה אליעזר יקול מא באן ואלחכמא יקולון אלי אן יכון פיה כאן ואלחכמא יקולון אלי אן יכון פיה כאלמקדר אלמחדוד ויִמסח מצעף:

ג מחוק בכתביהיד, ועי' בהקדמה.

נדף ט' ע"בו

אֵילוּ נִמְדָּדִים־כְּפוּלִים אמ אַמפּילִיָה וּפִֿימִל<mark>ְנִי</mark>ָה וּמְכְּנְסֵיִם וְכֹּוֹבַע וְכִיס־שֶׁלְפָּוֹנְדָּה וּמַמְלֵת־שֶׁמְלָיָה עַל־הַשָּׂבָּה אָם – פְּשׁוּמֶהֹ נִמְדֶּדֶהֹ־פְשׁוּמֶהׁ

וְאִם – כְּפוּלֶהֹ נִמְדֶדֹתֹ־כְפוּלֶהֹ:

והאולי יָמסחון מְצֹעפיו מטויין אלגורבי ואלראן ואלסראויל וכיס אל־ צָדרה ואלקלנסוה וחאשיה חַשאהא עלי אלאטראף אן כאנת מבסוטה תִמסֵח תִדרע מבסוטה ואן כאנת הבנד מטויה מְסחַת מטויה:

> שָׁאָרַנֹ בַּוֹ שְׁלֹשָׁהֹ עֵל־שְׁלֹשָׁה נִטַּמָא מִדְרַכָם וְהִשְׁלִים־עָלְיו אַתֹּ־כַּל־הַבָּנֶד נָטַל אחד מתחלתו חוּט אֶחָד מִתְּחִלָּתוֹ טָהַר מִן־

# מאברה מצמאר פי תוב פאנה מענים מא פי חוב או פי גלר פהי

מְבִיא נֹנְתְבָוי: אגני יעמל אָּגְ – בַּבּנִג מִמְאָנ מִפָּנִ, מִ בבּוֹשְׁמֹלוֹן בּוֹבְנֹמִנְיִאָּבְ אִנְמֹר בֿבּנֹב מִבוְנֹב וּבָּמוָב מִמֹאֹב יביר בְּעוֹר מְהוֹרֶה מְלוֹנְמָה בותומע אם בל ניע בולבבנר

ונם ומא לים מן אלמעד מאחר: פעו מאער ל עקיבא יקול מן אלמער ולוג מא מו אגמהר או גים עו מו אגמהר פהו נגם בקול ר אליעור ה יהושוע מו אלמער שא או יכון מו גיר אלמער לימסח בה אלטאחונה. שא אן יכון ליסד בה אלהמאם. ליחרך בה אלקדר מן חלחה עלי חלחה אדא אצלחה

מֹנְעַמִיכוֹ מִּעוֹנִי: אַלַּגְ

[[ [ [ ( , [ ( , ] )]

.. --- ---

10

al

מַמָּאַ מִבְינִם וּנְ<mark>ט</mark>ָּוּוָ הַּלְ-נִיםׁפֶּׁר בְפַּח שְׁרוּא מאבראח: ונסאט עבל נמליאל יקול האולי והאולי מאהראת ואלרי לים הם מטרואת ממאי ואל הילל יקולון אלמטרואת או ניר מטרואח ננסאח כקול אל אלמצאחף שא אן חכן מטרואח אָגן לאָגן מ<mark>ב</mark>וָבוֹם: athric. מֹמֹאָנְעַ בַבּוֹנִמֹלְיִאָל אַנְמָּב מִבוְגוֹע וּמְאֵינִגוֹבעׁ בֹּמִי מִּיבוֹנִים וּמְאִינִגוֹבוִעִי מַּמֹּ בּיתְיהַבְּלְ אִוְמִבֹּין מֹֹצִיוּ בִּיתִ מֹאַנוֹנוְנְיְ מִמֹאִנְע בֹּבִלְנִ, בּּיִעַ. מֹפָּבׁנִם בּנּוֹמְצִׁינִבְינִי וְבָּנוֹ הֵאָינֹוֹ מן אול אוהא חוחפץ: ជុំជុំខ្ពុំក្រុក אבן נמליאל יקול איצא פי אלחוב נוסה

מאטרה ופי גלר גנסה רבן שמעון

Memaril

[14 , 6, 5]

[CL]

קנאע הו גוֹם מומא וגעלה עלי אלכחאב אלדפחר מהר מן אלמומא בל גום נגאסה מיֿח אדאוה אדא עמלהא סטיח וסטיח עמלהא אדאוה מאהר אדאוה עמלהא מזוד ומזוד אדא עמלה אדאוה מטרח אדא עמלה

[רף י"א ע"א]

מנמאני אנא נמאניא מלי ด้นนี้ดีเล้น นี้ดีเล้น ตัดติล ลิ่นั้น  $\hat{\mathbf{x}}$   $\hat{\mathbf{u}}$   $\mathbf{u}$   $\hat{\mathbf{u}}$   $\hat{\mathbf{u}}$ គុំត់ដុំ ៤ ត្រុកក្នុក្ស ជុំប្រក្នុក

> לקצד אסם אכר פהו מאהר: ជាជំងឺម כל מא נירה לקצרה אסמה פהו מס ארא עמלהא מכרה נגסה הרא גמלה מכרה ארא עמלהא מקנעה ומקנעה סבניה וסבניה אדא עמלהא מטרח

ודף י"א ע"בו

## פרקים ממדרש תהלים כח"י

CNU

#### מנחם ארצט

מדרש חהלים נתפרסם באחרונה ע"י שלמה בובר (לבוב חרנ"א) ע"פ שמנה בתב"י. בכ"ו ואעפ"י כן חשוב לנו כל כת"י חרש בין מבחינת השינויים ובין מבחינת האישור של גירסאות מקוריות וקשות. הקטעים שלפנינו שהרב שאול ליברמן העמירן לרשותי נכתבו כנראה באמצע המאה הרביעית לאלף הששי באחת ממרינות צפון אפריקא (לפי רעתו של מר משה לוצקי). בכת"י זה נמצאות גירסאות שאינן בשום בת"י אחר. עיין להלן פרק ע"ח הע' 111, שם הע' 121, שם הע' 121, שם הע' 121, שם הע' 121,

בחיב הכח"י הוא מלא אפילן בהעחקות מן המקרא והוא מרבה להשחמש

בתיב הכחי הוא מלא אפילו בהעוקות כן המקוא הווא מוצה בחפריתו ברכה לעצמה קובעים הגליונות של המניה במררש תהלים ר"ו ש"ו שומצא בספריתו

של הרב שאול ליברמן (ראה מאמרו "על שני כחבי יד" בקרית ספר שנה י"ג ספר א'). המניה השתמש בכמה כח"י, וביניהם לכל הפחות אחר שנאבר מאתנו, שהרי הוא מביא כמה גירסאות מתוקנות שאינן נמצאות בשום מקום אחר. עיין, לרונמא להלן פע"ט הערה 6 ועוד.

בהערות הבאתי שנויי נוסחאות של המניה וגם השויתי את נוסח הכח"י שלפנינו עם הנוסחאות שנמצאות ברפוס קושמא ורפוס ויניציא ובמכירי. כל ההערות בסוגרים מרובעים הן של העורך, הרב שאול ליברמן, שהואיל בטובו להכניסן לתוך הערותי, לפי בקשתי.

#### באחו עובוע ולוגונום

| L"L         |   | רפוס וועיציאה.             | מני, מ       | _ | ערוך השלם.    |
|-------------|---|----------------------------|--------------|---|---------------|
| L,          | - | רפוסים (קושמא, וויניציאה). | ac,          | _ | ילקום המכירי. |
|             |   | לעיל במבוא).               | 4            | _ | ילקום שמעוני. |
| r,          | - | במניה במדרש תהלים ד"ו (ראה | ע, עמ,       | _ | הערה.         |
| במ"ר        | - | במררש רבה.                 | L"L          | _ | דברים רבה.    |
| <b>二</b> 。」 | - | בראשית רבה.                | <b>L</b> " C | - | דפוסים ובובד. |
| C,          | - | הוצאת בובר.                | L,,d         | _ | רפום קושטא.   |

## מומור ע"ר

[אין לנו נביא שיוריענו] כלום שישב נפשותינו אלא הכל סתום בפנינוי ש"ג מתום הרברים (רניאל יב ד) אם אין אחה עושה בשבילנו עשה בשביל שמך הגדול שמך לנצח].

#### מומוג לעו

למנצח אל חשחת מומר לאסף זה שאמר הכחוב כי אל רחום ה' אלהיך (לא ימוצח אל חשחת מומר לאסף זה שאמר הכחוב כי אל רחום ה' אלהים אל חשחת למנצח אל משחת ש"נ וישמע הל נמנצח אל חשחת אמר לפניי רבו" של עשר לנו מיי אנו מספרים כי אקח מוער אני משירים אמר לפניי הב"ה: בשם שעשית למשה עשה לנו למנצח אל חשחת» אמר לפניי רבו" של עולם לא עשית לנו נסים והורינו לך עשה לנו משרים לר ושמך נקריב בפינוי ספרו נפלאותיך מתי אנו מספרים כי אקח מוער אני משירים אשפום:. נמונים ארץ וכל יושביה אני חבותי ענו למשה עשה לנו למנצח אל חשחת» אשפום: נמונים ארץ וכל יושביה אני חבית שעם עשה למי להשר לנו למנצח אל חשחת» אשפום: נמונים ארץ וכל יושביה אני מפי מפי מפול היושנים הלי אני העולם היושנים הלי השלה שאמר הכחוב כי אל רחום ה' אלהים אל השחת מומר לאסף אני מוחת ש"נ וישמע ה' אלהים אל השחת אות בפונים בי אל החום ה' אלהים אל השחת מומר לאסף היו אוני מספרים כי אל רחום ה' אלהים אל השחת אות המוכן (אם מום ה' אלהים אל השחת מומר לאסף היו אוני מספרים כי אל רחום ה' אלהים אל השחת מומר לאסף היו אוני מספרים כי אלהים אל השחת מומר לאסף היו אוני מספרים כי אלה מום אלהים אלהים היו אלהים אלהים היו אלהים היו אלהים אלהים היו אלהים היו אלהים היו אלהים היו אלהים אנים היו אלהים היו היו אלהים היו אלי

מני כני, וובא [ני,] אקנים אנו כל אחר למני (בנאחית א לא) אין לשון וורא אלא ר' לוי כתיי יהי כבוד ה' לעולם (תהלים קד לא) בשעה שברא הב"ה את העולם אמרתי להלולים אל תהימו קדן את העולם

ז מכ': בפניו. 2 מכ' מוסיף: ומחנדף.

E

ו בי: למשה.

ב בב' ונ' נוסף: רבש'ע.

<sup>8</sup> מכ': הוי למנצח וגו'. ב': שנאמר ה' אלהים אל השחת (דברים ט כו) ה'ב ומכ' נוסף:

מופרך (דברים ח ה), וביל' חסר בלפנינו.

אמר אסף וכו'. צנ' גורס: אמר ר' הושעיא אמר דור לפני הקב"ה ולא עשיה וכו'. וביל': אמר ר' אושעיא

<sup>1</sup> בין מוסיף: נסים (כני היל') הוי הודינו שמך אלהים וקרוב שמך בין מכה ובין מטיב הודינו אני מודה לך, וכ"ה בשנויים אצל ב" ויל', וחסר בד' ובמכ".

י ב, ול' ומכ': ושמך קרוב (ב': קרב) בפעו.

ה ב": מתי אנו מספרים בשעת הנאולה שנא' ונו", נ' מוסיף: כשיבא אותו המועד שאמרתי בי למועד מועדים (דניאל ז' י"ב) אותה שעה אני מישרים אשפט וכ"ה ביל' ובכמה כ"י אצל ב' בשנוים.

לא יקבלו ישראל התורה ויהפך העולם לחהו ובהו כיון שאמרו נעשה ונשמע נחיישב העולם 8 מכ': שאמרתי, ד': במה שאמרתם, נ' גורם: אד' אמר הקב'ה אני העמדתי העולם 8 מכ': שאמרתי, ד': במה שאמרתם, נ' גורם: אד' אמר הקב'ה אני העמדתי העולם

פ ג' מפרש: דורש מלשון לחול במחול<mark>ות</mark>.

לשון שמחה שנ' וראך ושמח בלבו (שמות ד יד) כיון (שחטתים) [שחטאתם] סלקתי שכינתי למרום ואני האל חי לעולם וואני לא שמחתי בעולמי והרשעים שמחים יהי כבוד ה' לעולם (י)שמח ה' במעשיו אין כת' כאן אלא ישמח לעתיד לבוא בי ועדין לא שמחתי בעולמי והרשעים שמחים הוי אמרתי להוללים אל תהולו ורבנן אמר' זו [אלי שבע ב (י)ת עמינדב שראתה חמשה שמחות ווי משה בנה מלף משוח בלה כהן גדול אחיה נחשון נשיא ושני בניה סונני כהונה ב' פנחס בן בנה משוח מלחמה בי נכנסו להקריב ונשרפו שנ' ותצא אש מלפני ה' (ויקרא י ב) וכתי' משוח מלחמה בי אהרון (שם טו א) בדיקים לא שמחו בעולם והרשעים שמחים בי אחרי מות שני בני אהרון (שם טו א) בדיקים לא שמחו בעולם והרשעים שמחים בו הוי אמרתי להולל (יום מל תהלו). אל תרימו (למרום) קרנכם תדברו בצור בצור בצור אממוצ ממצא וממערב בשעה שראה בלשצר פס ידא די כתבא (דניאל ה ה) עתק כי לא ממוצ או ממערב בשעה שראה בלשצר פס ידא די כתבא ולא מצא שמרדה בו מלכות כי לא ממוצ או וממערב בשנה שלו הב"ה לכל אפרכיות בשלחת שמא אצלי שלחת אני הוא משפיל ומרים ב' ענ' כי אלהים שופט זה ישפיל וזה ירים אמרו מלכות נכנסת ומלכות יוצאה ב"ב מ" כי אלהים שופט זה ישפיל וזה ירים אמרו מעשה ואמרו כי זה משה האיש (שמות לב א) בזה הושפלו בו בשעה ועשו אותו מעשה ואמרו כי זה משה האיש (שמות לב א) בזה הושפלו בו בשעה ועשו אותו מעשה ואמרו כי זה משה האיש (שמות לב א) בזה הושפלו בו בשעה ועשו אותו מעשה ואמרו כי זה משה האיש (שמות לב א) בזה הושפלו בו בשעה

- 10 ד'ב ומכ': שחטא אדם וכן ג'.
- 11 ד'ב: ואני הוא אלוהו של עולם. מכ': ואני הוא אל אלוהו של עולם חי וקיים לעולם.
  - 13 ועדין . . . בעולמי, חסר בד'. ג': ואני לא שמחתי בעולמי.
- 14 ד'ב, יל' ומכ': שהיו בידה ארבע שמחות וכ'ה בפסיקתא דר'כ הוצאת ב' אחרי מות קנ'ב ע'ב. בזבחים ק'ב ע'א: חמש שמחות, כלפנינו.
  - 15 צ"ל: יבמה, כמו בד"ב.
  - 16 נ' מוסיף: שנא' ויהי בישורון מלך.
    - 17 ב': אלעזר ואיתמר סגני כהונה.
  - .14 חסר ביתר הנוסחאות וראה הערה 18
  - 19 ב' מוסיף: נהפכה שמחתה בו ביום לצרה, וחסר ביתר הנוסחאות.
- ישראל ישמח בעולמי שמח ישראל בעושיו אין כתיב כאן אלא ישמח ישראל 20 שעתידין ישראל לשמח בהקב"ה לכך נאמר אמרתי וכו'.
- 21 בד' ובפסוק: בצואר. אבל השבעים קראו כנראה: בצור, ועין גם בת"י. אבל אפשר שהסופר הושפע מן הכתיב הארמי.
  - 22 בנ' וביל' מובא המאמר הבא בשם ר' שמואל בר נחמני א'ר יונתו.
    - 23 ג' ויל': לכל אפרכיה ואפרכיה.
    - 24 ב: אני משפיל אותך כי אני משפיל ומרים.
- 25 חסר בד', והיל' מוסיף: אמר ר' לוי מלכות משפיל ומלכות מרים מלכות יוצאה ומלכות נכנסת. ג' מביא גירסא כעין זו סתמא: מלכות משפיל ומלכות מרים נכנסה מלכות ויוצאת מלכות. ב: אמר ר' ברכיה בשם ר' לוי מלכות זו משפיל ומלכות זו מרים נכנסו מלכות יון ופרס ויצאה מלכות בבל.
  - 26 ד"ב: ד"א זה ישפיל (בב' נוסף: וזה ירים) מדבר בישראל וכו'.
- 27 כ"ה גם בד' ובמכ' ונמצא גם בפסיקתא דר"כ הוצאת ב' י"א ע"א. ג' משמיט: כי זה משה האיש וגו' וגורס במקומו: ואמרו אלה אלהיך ישראל הושפלו. בב' חסרות המלים בזה הושפלו'.

שאמר להם הב"ה<sup>29</sup> זה יתנו כל הע<mark>וב</mark>ר על הפקורים (שם ל יג) נתרממו בזה, הוי זה ישפיל וזה ירים.<sup>29</sup>

[ו]כי כוס ביד ה' יכול ריקן ת"ל ויין חמר מלא מסך יכול קיוהא<sup>30</sup> ת"ל חמר עתיק<sup>10</sup> ר' חמא ב"ר חנינא ור' יצחק בר חייא<sup>20</sup> אמרי לעתיד לבוא אומ'<sup>30</sup> לפרעה שתה כוסך והוא אומ' לו רבו' של עולם והלא שתיתי כוסי בעולם הזה והוא אומר לו<sup>30</sup> מה שתיתיה<sup>30</sup> כמין אגורה אחת היתה<sup>30</sup> ש"נ ויגר מזה אבל עכשיו אך (שמרים) ושמריה] ימצו ישתו כל רשעי ארץ<sup>30</sup> שתית ולא מצית (שגו) [שכרו] ולא מיין [עמריה] ימצו ישתו כל רשעי ארץ<sup>30</sup> ר' אלעזר ב"ר יוסי הגלילי אמ' הלא [הוא] [ענון ולא [מ]שכר. (ישעיה כט ט)<sup>30</sup> ר' אלעזר ב"ר יוסי הגלילי אמ' הלא [הוא] מוס עמרי (דברים לב לד) כמוס למאוסים<sup>30</sup> אמ' ר' א<sup>30</sup> באי זה כוס כסי ככוס טיברייו לא שכלו אחד אלא דהוא שפיך כוליה בחדא קילקלתא<sup>20</sup> דהיא רחבה מלמטה וצרה מלמעלה ש"נ כוס אחותך (שתית) [תשתי] העמוקה והרחבה (יחזקאל כג לב). את מוציא ארבע כוסות לטובה<sup>31</sup> וארבעה לרעה לטובה דשנת בשמן ראשי כוסי רויה (תהלים כג ה) (ש"נ) ה' מנת חלקי וכוסי (שם טז ה), כוס ישועות אשא (שם קטז יג) הרי ארבע לטובה וכנגדן עתיד להשקות ארבע כוסות של פרענות

28 ג': ובשעה שנתרצה להם הב"ה ואמר להם וכו'.

20 ב' מוסיף כאן: ד'א זה ישפיל ווה ירים משפיל משפחה זו ומרים משפחה זו, וחסר ביתר הנוסהאות.

30 כ"ה גם בב' ג' ומכ' (ובד"ק בטעות: קסיוהא) ועיין כתובות ע"ה א' ובהערת ב' סי' י"ב. 31 כ"ה בד' ובמכ'. ב': ת"ל חמר שהוא חמור ועתיק.

32 ד': ר' יודן ור' נחמיה בר חנינא ור' יצחק בר חייא. מכ': ר' יודן ור' נהמיה בר' יצחק בר' דנינא ור' חייא. יל': רבי יודן ורבי חמא בר חנינא ורבי יצחק. ב': ר' יודן ור' חמא בר' דנינא ורבי יצחק בשם ר' חייא. ור' יצחק בשם ר' חייא.

33 כ"ה גם בד', מכ': אומרים, יל' וג': הקב"ה אומר לפרעה.

34 כ'ה גם במכ' וביל', ד': והן אומר' לו, ג': והקב'ה אומר לו.

35 ב': מה שאתה שתית. יל' וג': מה ששתית, וחסר במכ'.

36 כ"ה בד' ובמכ'. יל' וב': כמין אנרא אחת וכן נ' והוא מביא גם נ"א: ביין מגרה אחת. ובמדרש תנאים (הופמן) עמ' 200: וינר מזה, הא לא שתו ממנו אלא טיפה אחת בלבד.

37 נ' מוסיף: רבי יצחק אמר.

38 נוסח הפסוק משובש בכל הנוסחאות.

39 כ'ה בד' ובמכ'. בכ': הלא הוא כמוס עמדי למאוסים, ג': כוס כמוס למאוסים. ובמדרש תנאים הנ'ל עמ' 200: מנ' אתה אומ' הלשון הזה לשון נוטריקון הוא. כוס עמוס למאוסים. אלו שמאסו בדברי תורה.

40 צ'ל: אחא.

41 ד' ומכ': בכוס טיברי. ב': זה כוס טיברי.

42 כ"ה במכ' ובד'. ב': לא שכלו אח<mark>ד</mark> דהוא שפיך כוליה כחדא, אלא היך חדא קילקלתא. וע"פ ג' יש לגרס: לא שכלו אחד (ומביא ני<mark>ר</mark>סא זו בשם הפסיקתא) אלא דהוא שפיך כולה כחדא כהדא קילקלתא (ומביא גם נ"א: קרישתא) שהיא וכו'.

43 בד"ב כוס ישועות שנים וכו', וכן מכ' בשנויים. יל': כוס ישועה אשא אין כחיב כאן אלא ישועות שתי ישועות, הרי ארבע לטובה (וכ"ה בב"ר פרק פ"ח ס"ה) נ': ב' לטובה דשנת בשמן ונו' ה' מנת חלקי ונו' כוס ישועות, הרי כאן שנים הרי ארבע כוסות לטובה. ובשם הפסיקתא מביא ס"א: הרי ארבע כוסות של נחמה שעתיד הקב"ה להשקות את ישראל לעתיד לבוא, וכ"ה בב'.

לאומות העולם לעתיד לבא+ ואחר כך וכל קרני רשעים אגדיע<sup>45</sup>. תרוממנה קרנות צדיק. עשר קרנות הן שנתן הב"ה לישראל קרן אברהם ש"נ אשירה נא לידידי קרנות צדיק. עשר קרנות הן שנתן הב"ה לישראל קרן אברהם ש"נ אשירה נא לידידי בקרן בן שמן (ישעיה ה א) קרן יצחק<sup>64</sup> ש"נ [והנה איל אחד נאחז בסבך בקרניו] (בראשית כב יג) וקרנו של משה<sup>74</sup> ש"נ כי קרן עור פניו (שמות לד כט) קרן נביאות<sup>55</sup> ותתפלל חנה [אל ה'] רמה קרני [בה'] (ש"א ב א) וקרנים של תורה<sup>64</sup> ש"נ וקרנים מידו לו וקרנה של כהונה ש"נ קרנו תרום בכבוד (תהלים קיב ט) וקרן של לויה<sup>65</sup> ש"נ כל אלה בנים להימן [וגו'] להרים קרן (רה"א כה ה) וקרן של ירושלים ש"נ [ו]מקרני ראימים עניתני (תהלים כב כב) וקרן של מלך המשיח ש"נ וירם קרן משיחו (ש"א ב י) וכן הוא אומ' שם אצמיח קרן לדוד (תהלים קלב יו) ב"ל כיון שחטאו שנמשלו מהם וניתנו לאומות העולם ש"נ וקרנין (עשה) [עשר] לה (רניאל ז ז) שנמשלו אומות העולם כחיות הללו וכל זמן שקרני אומות העולם קיימות ב"ל קרני שראל גדועים ש"נ גדע בחרי אף כל קרן ישראל (איכה ב ג) ולכש[י]רים קרנותיהן של ישראל לעתיד לבוא במהרה בימינו קרנותיהין של אומות העולם גדועות בדיק ושל עולם.

מרוממות קרנן של ישראל ש"נ כל קרני רשעים אגדיע מיד תרוממנה קרנות צדיק קרנות שגרע צדיקו של עולם.

#### מזמור ע"ו

נורע ביהודה אלהים זה שאמר הכתוב אפרים לשמה תהיה ביום תוכיחה (הודעתי נאמנה) בשבטי ישראל הודעת(נ)י נאמנה (הושע ה ט)י בשעה שגלו עשרת השבטים ושבט יהודה ובנימין לא גלו התחילו אומות העולם אומ' אין זה אלא כמו שנושא

- 44 חסר לפנינו ובד' ובמכ' סיום המאמר שמפרט פסוקי ארבע כוסות של פורענות, ונמצאים ביל' ובב'. ג' מביא אותם בקצת שנויים. ועיין ירושלמי פסחים פ"י ה"א.
- 45 כ"ה בד' ובמכ' וחסר בב'. ג' מוחק את המלים: ואחר כך. ונראה שהפסוק: וכל קרני רשעים אנדע פותח ענין חדש.
  - 46 כ"ה בד"ב ובמכ'. יל' וג': קרן של יצחק.
    - 47 ב' קרן משה.
- 48 ד': קרן של נבואה, יל': (שמואל רמו פ"א): וקרנה של נבואה, ב': קרן שמואל בנבואה.
  - 49 ב': קרן סנהדרין בתורה.
    - 50 ב': קרן הימן בלויה.
- 51 כ"ה בד' ובמכ' (וחסר במכ': וכן הוא אומר). ב': קרן דוד באור יום הבא שנא' שם ונו', אבל ביל' (שמואל רמו פ"א) ובאיכה רבה ב' ג' ובמדרש שמואל ספ"ד מונה במנין עשר קרנות: קרנו של יוסף: וקרני ראם קרניו, וראה מה שהעיר על זה ר' שאול ליברמן בשקיעין עמ' 33.
  - .52 ב': וכל ומן שקרני רשעים קיימים.
- 53 כ"ה בד', במכ' נוסף: הקב"ה מרומם קרנותיו של ישראל וכו' וקרנותם של אוה"ע נדועים. ב': ובזמן שירים קרני הצדיקים יגדע קרנות הרשעים שנאמר וכל קרני רשעים אנדע. ג' ויל': ולעתיד לבא מגדע קרנותם של אוה"ע.

ו ג' ויל': א"ר יוחנן בן נורי.

זן אמר להם, כר"ב. 1 2'7: raqua cer icac'. SI X'Y: MATI TI CET'.

81 E': Harr de cicin agey ici'.

+1 t, E, Iac, ala.b: 440.

ונו, וכיה בבי.

צו בן: מפני מה מפני שאמר ונו', נ' מוחק את המלים ,מפני מה' ונורם: א'ל מפני שאמר

הנוסחאות. בו הסופר נקד על המלים הנוספות לסימן מחיקה. ומן ,מפני' עד ,למלכות' חסר ביתר

II EL'E: Mart.

סז ד, מום. ל: א.ל. ב": אמר להם, ובמכ' כלפנינו.

6 t, ala.6: N.4.

s t, מוסיף: יהודים.

ובמכ' בשנויים. נ' מוחק את המלים: שהוא בישראל גדול.

ויסעו הוי נודע ביהודה אלהים בישראל גדול שמו שהוא בישראל גדול, ווה נמצא בד'ב,

ז עח . . . להאריך, חסר בב' ונמצא בד' ובמכ'. בכח"י שלפנינו חסר: דבר אל בני ישראל

6 כ"ה במכ' ובד'. ב': אמר הק<mark>ב</mark>"ה למשה יריריי הם טבועים בים ואחה עומד

ועיין להלן הערה 2). בירוש' (בר"ו) ועוד: נבוכר נצר, אעפ"י שלפי מס' סופרים שם הוא מן השמות שאינם נחלקים

דק בשתי שיטין, אבל לא בשתי חיבוח, עיין חולין ס"ב א' ומ"ש בננוי מצרים עמ' 15. וכן נמצא

ז (בשתי תיבות. ואע"פ שבמם' סופ<mark>רי</mark>ם פ"ה שנינו שהכל מודים שאין עמינדב נחלק, והו

+ t, מוסיף: שבט יהודה ובנימין.

3 צ"ל: הגלן כמו בשאר הנוסחאות (הגלם), ווו היא נוסחא אחרת ל גלו".

ב ביתר הנוסחאות: בני אכסניה שלו.

ול, הים שהיו כל השבטים עומרים ולא ירדו אפי' אחר מהם אלא זה אומ' אני בהיא ערבא ומקיים ארובחיה אם, לוזו (באי) באי זה וה וכוחפי לפי שקפץ לחוך מל המכירה אמי זי על ידי שאמי ישב נא עברך חחת הנער (שם מד לג) אמד לופו נהרוג את אחינו (בראשית לו כו) 13 אמרו לו ריה להצ[ל]ה (שתכפל) [שתכפר] על הביאה אמ' מפני (מה זכה) 1 זה זכה למלכות (ו)מפני שאמר מה בצע כי למלכות 01 מפני שהודה במעשה חמר אמריי לו ריה להוראה (שחכפל) [שחכפר] מאלה זו שאלו חלמיריו לר' טרפון בצלה של שובך ביבנה, מפני מה זכה יהורה ישראל נקראו? על שבט יהודה. ר"א נורע ביהודה מפני מה זכה יהודה למלכות אמ, גו בשלה שאתה עושה חסר עם יהורה כאלו עשית חסר עם כל ישראל שכל משה, בני עומרין בצרה ואחה עומ<mark>ר</mark> ומאריך בתפלה<sup>6</sup> עת לקציר ועת להאריך? מים עד נפש (וטבעתי ב) (חהלים סט ב) היה משה עומד ומחפלל אמ' לו הב"ה נשמון כן למי נובי וירד לחוך גלי הים ועליו הוא אומ' הושיעני אלהים כי באו מבונול זיב אם זיב זוב אומ, אני ארד מחלה וזה אומ' אני ארד תחלה ומתוך כך קפץ דבוב שמו אמ, ב, יבובב כב, אבלאי בשלב שביו ישראב לומדים על הים היו עומדין בלולם ש"נ בשבטי ישראל הורעתי נאמנה באותה שעה נורע ביהורה אלהים ובישראל להם פנים לפי שהם אבסניא שלו: ועל זה לא גלו הגלו: ביון שגלוי הודיע אמונים ארד תחלה 10 בן ון כך ובין כך רץ שבט בנימין לירד בא נחשון בן עמי נרב 20 עם שבטו והיו מרגמין אותן וקפץ לפניו וירד לתוך גלי הים ש"נ שם בנימין צעיר רודם שרי יהודה רגמת (י)ם (תהלים סח כח) שהיו (מרלגין) ומרגמין) אותם והקדמו 21 ש"נ ויהודה עוד רד עם אל ועם קרושים נאמן (הושע יב א) והשלים להב"ה וקדיש את שמו וירד 22 ובזכות זה זכה למלכות ש"נ היתה יהודה לקדשו (תהלים קיד ב)23 לפ' ישראל (במשאלותיו) וממשלותיון של יהודה הוי נודע ביהודה אלהים ב-2. ויהי בשלם סוכו ומעונתו בציון אמר ר' ברכיה מתחלת בריתו של עולם עשה הב"ה סוכה בירושלים כביכול שהיה 25 מתפלל בחוכה ואומ' יהי רצון מלפני שיטשו בני רצוני כדי שלא יחריב ביתי ומקרשים ש"נ ויהי בשלם כיון שגרם (האחט) |החטא | מה כתי' ויחמוס כגן סוכו שחת מועדו (איכה ב י) מקום שהיה מתועד בו שם לתפלה ז׳ כיון שחרב נתפלל יהי רצון מלפני (להכריח) ולהכרית 28 יצר הרע שמחטיא את בני ויעשופי תשובה ואקריב בנין ביתי ומקרשי הוי ויהי בשלם סכו. את מוציא שנקרא בית המקדש שלים ש"נ ומלכי צדק מלך שלם (בראשית יפת אלהים ליפת יורוא שם בן נוח ש"נ והוא כהן לאל עליון (שם) וכתי' יפת אלהים ליפת וישכון (בהאלי) [באהלי] שם (שם ט כז) ששכנו (בהאלו) ובאהלון שהיה משמשו הוי אומ' זה הוא שם 31 ואברהם קרא בית המקדש יראה ש"נ ויקרא אברהם שם המקום ההוא ה' יראה (בראשית כג יד) מה יראה אמר אברהם רבו' של עולם יהי יום זה זכור (לבניך) [לפניך]32 שיש לי להשיבך אתמול אמרת לי כי (ביחצק) [ביצחק] יקרא לך זרע (שם כא יב) ועכשיו אתה אומ' לי קח נא את בנך (ולכשיב אומ') וולכשיבאו 33 למדה זוו 34 זכור להם זה היום ושא להם פנים אמר הב"ה

<sup>19</sup> בד' נוסף: וזה אומר אני ארד תחלה, וחסר במכ', ושם הנירסא: אלא אומרים אני ארד תחלה. 20 [עמי נדב נכתב כאן בשתי שיטין עיין לעיל הערה 5, אבל האיסור לכתוב בשתי שיטין

הוא רק בס'ת]. 12 וכן בד' ובכי'י (עיין ב' הערה י'א) ובמכ': והקדימו, אבל בנ' .ס'א הכל ממ[קומן]"י כלומר מרגמין אותם הכל ממקומן.

<sup>22</sup> כ'ה בד'ב ובמכ'. נ' מוחק את המלה ,וירד'.

<sup>23</sup> כ'ה גם במכ'. נ' וב' מוסיף: בשביל שהיתה יהודה לקדשו לפיכך וכו'.

<sup>24</sup> בב' נוסף: לפיכך בישראל גדול שמו של יהודה. 25 ג': והיה

<sup>26</sup> כ'ה בב', בד' ובמכ': שלא אחריב בית מקדשי.

<sup>27</sup> כ'ה בד' ובמכ' בשנויים, וחסר בב'. בובר משלים בטעות שהיה מתוודע בתפלה. 28 [ושמא אין להכריח אלא להכריע, עיין ב'ר פע'ה א' ובמתנ'כ שם ד'ה הכריחהו, אבל יותר נראה שאין כאן אלא ט'ס].

<sup>20</sup> נ': ויעשו בני תשובה, וכ'ה בב' ושם חסר: להכרית יצר הרע שמחטיא את בני (מכ': להכרית יצה'ר מבני) ועיין ירוש' ברכות פ'ד ה'ב, ז' ע'ד.

<sup>.&#</sup>x27;וסי הוא שם וכו'. א'ר יוסי הוא שם וכו'.

<sup>31</sup> כ'ה בד' ובמכ', ג': וישכן באהלי שם כיון שכתיב וישכן באהלי שם מכלל שהיה משמשו הוי והוא כהן לאל עליון זה הוא שם, וכ'ה בב' בשנויים.

<sup>32</sup> ואולי צ'ל לבני, עיין להלן.

<sup>33</sup> נ': ולכשיבאו בני, וכ'ה במכ'. בב' חסר כל המאמר וראה שם הערה י'ט.

<sup>14 [</sup>וכ"ה בד' במכ' ובכת"י (עיין ה' בובר הנ"ל), ופירושו: לידי עניות וצרה, עיין ירוש'

ארצט [ח]

אם אני קורא אותו<sup>35</sup> כמו שאמר שם אני מבטל דברי אברהם אוהבי שקראו יראה ואם אני קורא אותו יראה אני מבטל דברי שם הצדיק מה עשה הב"ה שתף מה שקראו לו שניהם וקרא אותו ירושלים<sup>35</sup> הוי ויהי בשלם סכו. ד"א אימתי נורע ביהודה אלהים (כשתרקיים) (כשתתקיים) אותה טובה<sup>35</sup> ש"נ והיה ביום ההוא אקים את סוכת דוד הנופלת (עמוס ט יא) הוי ויהי בשלם סוכו ומעונתו בציון<sup>35</sup>.

### מזמור ע"ז

למנצח על ידו (ד) תון קולי אל אלהים (אקרא ואזעקה) [ואצעקה] אמר הבקוק הנביא על משמרתי אעמודה ואתיצבה על, מצור (חבקוק ב א) מה עשה חבקוק צר צורה ועמד בתוכה ואמ' לפני הב"ה רבו' של עולם איני זז מכאן] עד שתעניני אמר לו הב'ה אלי קראת ולא היית מהרהר אחרי אני עונה אותף לכך ויעניני (שם שם ב) אמ' לו כבר אמרתי את הקץ ועבר ואל תאמר שאינו בא אלא [הוי] מחכה וכן הוא אומר אם יתמהמה חכה (שם שם ג) כך שהב"ה מראה את הצדיקים מרותיהם של ישראל הן עומדים ומרעימים לפניו לכך למנצח על ידותון על הרתים ועל הדינין שהראה את ישראל שעוברין עליהם ז כיון שהיו רואים היו צועקים להב"ה וותונים את קולם ש"נ קולי אל ה' אקרא [ויענני (תהלים ג ה) וכה"א אל אלהים והיו נותנים את קולם ש"נ קולי אל ה' אקרא [ויענני (תהלים ג ה) וכה"א אל אלהים

ניטין פ"נ ה"ז מ"ה א" בבלי שבת קנ"א ב", וכן בירו' תענית פ"ב ה"ד, ס"ה ע"ד: נכנסים לידי צרה. ובב"ר פנ"ו: (בכ"ל, הוצ' תיאודור-אלבק 607): באים לידי צרה. ובדפוסים ובשאר כת"י שם וכן בכמה מקבילות (עיין הער' תיאודור שם): לידי עבירות ומעשים רעים, וצ"ל: לידי עכירת מעשים (כ"ה ,מעשים" בלי וי"ו בכת"י הוותיקן), עיין מ"ש בקונטריסים של ילון ש"א צד 48).

.35 ב' וג': שלם

36 ג' מוסיף: חדע לך שכן שהרי כתים והביאותים אל הר קדשי ונו' בית תפילתם לא נאמר אלא בית תפלתי מלמד שהקב"ה מתפלל. וכ"ה ביל' וסוף רמו תתי"ג וריש רמו תהי"ד). 37 ג': הסוכה הטובה.

.38 ב' מביא כאן מאמר ארוך שחסר ביתר הנוסחאות.

ונ' מביא במקום הפסוק הזה את הפסוק: קולי אל ה' אזעק (תהלים קמ"ב ב') וכ"ה בב'.

<sup>2</sup> נ' מוסיף: א"ר יצחק. ועיין כל הענין לעיל פ"ז אות י"ז (הוצ' ב').

<sup>3</sup> כ'ה בד' ובמכ' על תהלים אבל במכ' על חבקוק: עד שחרחמני. ב': עד שחודיעני כמה אתה נותן ארך אפים לרשעים בעוה'ז.

<sup>4</sup> ראה ההוספה בנוסחת ב'.

<sup>5</sup> ג' וב' מוסיף: כי עוד חזון למועד אפילו אמרתי לך את הקץ (ב': בא הקץ) ועבר אל תאמר וכו'.

<sup>6</sup> כ"ה בד"ב ובמכ' בענויים. ג': כשהקב"ה מראה לנביאים צרות על ישראל, וכ"ה בקצת שנויים ביל' רמז תחט"ז.

ז כ'ה בד' ובמכ'. נ': למנצח על ידוחון מהו ידוחון על הדתין ועל הדינין וכו' וכ'ה ביל' ובב'.

והאזין לין אימתי הוא מאזין? ביום צרתי, דרשתי את ה' וענני (תהלים לד ה)? ועת צרה לישראל דורשין להב"ה לכך נאמר מאנה הנחם נפשי לכך הוא אומ' מא(מ)נה להנחם?! שאינה יודעת מתי יבוא הקץ ואני מנחמת!! משל לאדם שבא להכות את בנו ואמ' לו עשר רצועות אתה לוקה?! והיה מונה אחת שתים עד תשעה יש לך להכות!! היה מונה והוליך עד עשרה והיה מתנחם והוליך שהיה יודע למה!! יש לו ללקות כך אמרה כנסת ישראל לפניו מאנה הנחם נפשי למה שאיני יודעת את הקץ עד מתי אני לוקה בין האומות הודיעני ה' קצי (תהלים לט ה) אזכרה אלהים ואהמןין ה כל זמן שישראל מזכירין להב"ה מנחמין להב"ה והומם לו ש"נ אלהים ואהמןין שכל מודתי?! בלילה אלא מה נפעמת אני והולכת חשבתי ימים מקדם חשבתי לימים שאותו?! בלילה אלא מה נפעמת אני והולכת חשבתי ימים מקדם חשבתי לימים שאותו?! שבא מקדם זה אברהם ש"נ ומי העיר ממזרח צדק (ישעיה מא ב) חשבתי לימים של אבות! חשבתי עולמים ולא מצאתי. אזכרה (ישעיה מא ב) חשבתי לימים של אבות! חשבתי עולמים ולא מצאתי. אזכרה לננינתי בלילה אלו סנהדרין!! האפס לנצח [חסדו] מהו אפס לשון יוני אפס הניח לכך האפס לנצח?! וכן הוא אומ' וחסד ה' מעולם ועד עולם (תהלים קג יו) ועכשיו הניחו? גמר אמ' לדור גמר הרבר שאמרתי אספתי את שלומי (מאת) מאת העם הנירמיה מז ה)?!

s נ': אימתי הוא מאזין לי וכו'. ד' מביא את הפסוק: קולי אל (אלהים) [ה'] אזעק. וזה אינו מתאים לסוף המאמר: אימתי הוא מאזין ונו' ששם הוא דורש: והאזין אלי שהוא סוף הפסוק במזמור ע'ז ב'. ב' מביא נ'א לומרי.

9 במכ': ביום צרתי אדני דרשתי וגו'. וראה ההוספה בב' שחסרה ביתר הנוסחאות.

10 ד' ומכ': לכך היא ממאנת להנחם, ג': למה היא ממאנת להנחם וכו' וכ'ה בב' וביל'.

11 כ'ה בד', ביל': שאינה יודעת עד מתי תודיעני עתך ואני מתנחמת. בב': למה היא וכו' עד מתי יבא הקץ, וחסר שם: ואני מנחמת. במכ': ואני מנהמת, וזה שייך לדרשה על הפסוק: אזכרה אלהים ואהמיה אני זכרתי הצרות שעברו עלי ומנהמת וחסר בד' במכ' וביל'.

12 כ'ה בכל הנוסחאות אבל בב' בטעות: עשר אצבעות.

13 בד': הכה אחד ועוד תשע יש לך ללקות. ג': א"ל עוד תשע וכו'. ב': הכהו אחת א"ל עוד תשע, הכהו עניה א"ל עוד שמונה וכ"ה ביל'.

14 צ'ל (כמו בד' ובמכ'): כמה יש לו וכו', ובב' וביל' חסר. ג' מוסיף: ואימתי אינו מהנהם בזמן שאינו מודיעו כמה עליו ללקות, וכ'ה בשנויים ביל' ובב', וחסר במכ'.

15 כ"ה בד"ב ובמכ". בנ": כשישראל מזכירין להקב"ה מעיהם הומין להקב"ה שנא" דודי ונו", וכ"ה ביל' ושם נוסף: וכשהקב"ה מזכיר את ישראל מעיו הומים עליו שנא" כי מדי דברי בו ונו", וכן נורס ג' ונמצא גם בב" בשנויים וחסר במכ" וביל' ירמיה רמז שט"ו.

16 ד', ב': שכל מידותי, ג': כל שמירותיו (ומפרש: לשון אשמורות) וצ'ל: כל שמירותי, עיין לעיל ס'ג, ז' ולהלן קי'ט, קמ'ח.

17 ד': לאותו, וצ"ל של אותו וכו', כמו בנ' וביל'. ב': חשבתי לימיו של אברהם שבא מקדם שנא' ונו'.

18 ב': לימיהם של אבות העולם הראשונים.

19 כ'ה בד' וביל', ב' מוסיף: שעוסקין בתורה בלילה.

20 חסר בד' וג' ממלא את החסר כמו ביל' ובב'.

22 ב' מביא כאן הוספה שחסרה ביתר הנוסחאות.

21 ב': הניחן.

### מזמור ע"ח

משכיל לאסף האזינה עמי תורתי זה שאמר הכתוב השמר לך ושמור נפשך [ונו'] יום אשר עמרת לפני ה' אלהיך בהורב (דברים ד ט-י) לא כרתי הב"ה ברית עם ישראל אלא בשביל התורה (ש"נ) שלא תשכח מפיהם וכן הוא אומ' ויק(ו)ם עדות ביעקב ותורה שם בישראל תורה שנתן להם זהב"ה שם של חיים וכן הוא אומר כי ל [א] תשכח מפי זרעו (דברים לא כא) שלא יאמר אדם שאין וכן הוא אומר כי ל [א] תשכח מפי זרעו (דברים לא כא) שלא יאמר אדם שאין בן אדם חוד חידה ומשול משל (יחזקאל יז ב) וכן שלמה אומ' להבין משל ומליצה ברי חכמים וחידותם (משלי א ו) לכך הוא אומר אפתחה במשל פי אמרו לו לאסף ואין אתה יודיע אמר להם אשר שמענו ונידיעם [ונו'] ז' ויקם עדות ביעקב ותורה שם בישראל מהו תורה שם בישראל תורה שנתן להם הב"ה לישראל רפואה היא ש"נ רופאות תהי לשריך (משלי ג ח) הן הכה צור ויזובו מים כיון שהכה משה ליצני הדור ואומרין עכשיו אנו מוציאם אותה והיא מתבלעת מידם ווצר שחקים ממעל אמר רב כהנא בשם ר' זבדי בן לוינו מזון אלפים שנה היה המן יורד לישראל בכל יום בל יום בי אמר ר' שמעון בן יוחאינו כתי' כאן ודלתי שמים פתח וכאן כתי' וארבות בכל יום בל יום אורר ה' שמעון בן יוחאינו כתי' כאן ודלתי שמים פתח וכאן כתי' וארבות בכל יום אורר ה' שמעון בן יוחאינו כתי' כאן ודלתי שמים פתח וכאן כתי' וארבות בכל יום בי אמר ר' שמעון בן יוחאינו כתי' כאן ודלתי שמים פתח וכאן כתי' וארבות

ו כ'ה בד'ב ובמכ' אבל בנ' ויל': א'ר שמואל בר נחמני לא כרת וכו'.

ם. והמאמר: תורה שנתן ה' וכו' סם של חיים חסר בב' וביל' ובנ'א שהיה לפני נ', אבל ישנו בד' ובמכ'.

3 צ'ל: אלא תורה הם, כמו שנמצאו בד'ב ובמכ', וחסר כאן המשך המאמר שנמצא בד' ובשנויים ביל', בב' ובמכ': ואף הנביאים תורה וכן אסף אומר הואיל והמזמרות תורה האוינה ה' תורתי נ': אע'פ שהן מזמרות תורה הן שנא' האזינה ונו') ולא המזמרות בלבד (יל': הדברים בלבד, ב': הדברות בלבד) אלא אף החידות והמשלות שהן מושלין תורה הן.

4 וכה'א ... פי חסר בב' ובנ'א אצל נ'.

5 כ'ה בשנויים גם במכ' ובד'. נ': אמרו לאסף מנין אתה יודע ראית אמר להם לאו, אשר שמענו ונדעם. וכ'ה בב' בשנויים.

6 ב': סם חיים, ד': סם רפואה, נ' ומכ': התורה שנתן הקב'ה לישראל סם רפואה היא להם.

7 ד': שאמר ויזובו מים, וחסר בכ'י שלפנינו המשך המאמר: א'ר יוסי (כ'ה בד', בב': ר' חמא, בב' מזמור ק'ה: ר' אחא) בר חנינא כענין (ב': כמה) שנאמר ואשה כי תזוב ז.ב דמה הוי ונחלים ישטופו (נ': הן הכה צור ונו' ואחר כך ונחלים ישטופו).

s כ'ה גם בד'ו (בד'ק בטעות: חרבה). נ' גורס: ששטפו מהן הרבה (וכ'ה בב' מזמור ק'ה סימן י'ב). ב' ויל': ששטפו מים הרבה וצ'ל מהם הרבה.

9 בד': מוצאין, ב': מוציאין, ג': עכשיו אנו מוצאין אותה סלע שהיה משה [מחפ]ש (?) אחריו הים (כנראה שצ'ל: המים) ודברו דרך צחוק וליצנות (כמובן שהמלים: ודברו וגו', הם פרוש מנ' עצמו) והיא מתבלעת.

10 המלה .מיד' נמחקה ע"י נ' וחסרה גם בב' אבל ישנה בד' וביל'.

11 יל' וג': אמר ר' אבא בר כהנא בשם ר' זבדי בן לוי.

12 ב': בכל יום ויום וכן בג' וביל' ומוסיפין: מנין (ב': מנין אנו יודעין).

13 כ'ה גם בד' אבל בב', ג', ויל': אמר ר' יודן בשם ר' שמעון בן יוחאי.

לאני בלחם הקלוקל (במדבר כא ה) עד אנה ינאצוני (בכל האוחות אשר עשיתי מאני עושה להם השויחים אותם למלאכים והמה מחרעמים עלי ואומרים נפשינו מעל חמים לתוך הרחים מצימה) (וצינה) מוציאה את הקמח אמר הב"ה בטובה ישראל מטרעמים ואומר, יש לך ילור אשה אוכל ואינו מוציא ראים מימיך ארם אבו ישראב כחיי כל איש ישראב (יהושע י כד) אם, ד' שמעון בן לקישפב שהיו אברים אוכל אישפי ד"א לחם איברים שנעשנון איברים מל (א)כים בי אכל איש משספס כיחי' בלא ואו שהיה ובלע (בראש) [ברמ"ח] איברים בי שבאדם ש"נ לחם והנה על פני המדבר דק מחוספס (שמות מו יד) שלא יהיא אדם צריך לנקביו. אמ, ב, אטא לא היו קוצרים בוספ ומה טעם ברכת ה' היא תעשרוב אמר ריש לקיש מנט טיה יורד המן בכל יום 1 ש"נפי וימטר עליהם מן לאכול ודגן שמים (נחן למר) מוכני מרובה על מרח פורענות חמש מאות אמה?! בכפלים הוי מוון שני אל (א)פים בוע נימבול י"ב חודש וכאן זו ורלחי שמים פחח ארבע ארובות יש בדלחפי ומרה שממס נפטטו (כנאמט 1 א) טבעי צוודו אפטטו לבור המבול ושנו רבוטי, ממפס

פו כ,ע בג, ביל': וכאן כחיב, ב': וכאן במן כחיב. FI X'T: CIT, CWAT TRIGHAIM.

10 בד": ארבע ארובות ע": פתח ארבע ארובות) מפני שארבע ארובות בדלת. ג' מוסיף:

דלחי ה' ארוכות, ביל': ארבע ארוכות בדלת ושני דלחים הרי שמנה ארוכות. ב': תרחין דשין

בשלח הוצ' בובר ל'ג ע"ב הערה קט"ו ויומא ע"ו ע"א. איתפחחו בדור המדבר שמנה ארובות לשני דלחות מפני שארבע ארובות בדלת. והשוה הנחומא

זו אצל ב' חסרה המלה אמה, וכן נ' ויל': חמש מאות כפלים.

פז בג' ויל' חסרה המלה שנאמר. לפי גירסא זו מחחיל הפסוק וימטר וגו' ענין חדש. ועיין 81 ב, וגל,: בכל יום ויום.

05 [בכחה" שהיו לפני ב' (עי"ש הערה י"ד): לא היו קצרים בו, ונוסחת ב' ובי"ו: RIGGR FAWIL'S H'E ET EOS.

אלא מיצר, מצמער, ש. ל.] ובד": לא היו ע": ולא היו בו) קצרי יד עפרש בנ": בלא בעכוע עפיה מו הדרך אטור להחפלל וכו' המיצר אטור להחפלל וכו' ואין מקוצר מחק את המלה רוח) שהיה עושה צרכיו או שהיה מהלך בדרך וכו'. ווהו ע'פ הירושלמי ריש נצבים: שלא פנה להתפלל או מקוצר רוח (כ'ה בד"ר ובהוצ' ליברמן, ובמחניכ לא היו ,מצטערים' אינו אלא פרוש נכון למלה קצרים (השוה: קצירי ומריעי). וכן בדב"ר

25 כ"ה בר' אלא ששם נורס: שלא היה אדם נצרך לנקביו. ב' מוסיף כאן: דק ככפור בב ב': דק מחוספס, שהיה נבלע ברמ"ח איברים כמניין מחספס, ועיין בה' מ"ו שם.

12 והכוונה לסוף הפסוק: ולא יוסיף עצב עמה, כמו והיא בשאר הנוסחאות.

שנצרך לנקביו שנא' לחם אבירים ונו' מלמד שהיה נימוח באיברים. נ' מביא את ההוספה: "שנא' על הארץ מה כפור זה הארץ בולעתו כך המן דק והאיברים בלעו אותו ואין לך אדם מישראל

+2 L, ומכן: תנושו מלאכים, ב": שנושו אבירים במלאכים, נ' מביא נ"א: ד"א לחם לחם אבירים אכל איש שהוא נימוח באיברים. לחם אבירים אכל איש' בנ'א: לחם אבירים מהו לחם אבירים שהוא נימוח באיברים, וכ'ה ביל':

ICL. אבירים מהו לחם אבירים שעשאן (?) אבירים גבורים אלו המלאכים, אכל איש אלו ישראל

95 L : ושמטי, ג': והשווחי וכ'ה בב' במכ' וביל'. פס מוכא ביל' בשם ר' לוי וראה הערה י"ט בהוצ' ב'. בקרבו] (שם יד יא) ואומ' מהו בקרבו<sup>22</sup> בבני מעים שלהם שהיו אוכלים ולא היו מוציאין כלום אמר ר' איבו בשש שעות בא יתרו וירד להם המן כנגד ששים רבוא ובא לו<sup>23</sup> כנגד כל האיברים הוי לחם איברים האך יורד להם המן היתה הרוח מנשבת ומכבדת את המדבר<sup>29</sup> ואחר כך היה יורד הטל ש"נ וברדת הטל על המחנה (במדבר יא ט) והיו יוצאין כל ישראל ומלקטין אותו<sup>30</sup> עד שלא זרחה השמש שלא ימס ש"נ וחם השמש ונמס (שמות טז כא) הוי יודעונ לחם איברים.

(י)ראו ענוים (ו)ישמחו (תהלים סט לג)<sup>32</sup> עד<sup>32</sup> שלשה חלקים נחלק ממונו של המן שליש לתלמידי חכמים ושליש למרדכי ואסתר ושליש לבנין בית המקדש<sup>34</sup> ש"נ כי שומע אל אביונים ה' (תהלים סט לר) אלו ישראל ואת אסיריו לא בזה (שם) אלו עקרות שהב"ה פוקדון. ר' נחמיה אומר ואיתימא ר' אחא בשם ר' יונתן<sup>35</sup> שלש מןפןחתות הם<sup>36</sup> מפתח של רחם<sup>37</sup> ומפתח של תחיית המיתים<sup>38</sup> ומפתח של גשמים ואין משלטין לכל בריה אלא לידו<sup>38</sup>, של רחם מנין ש"נ וירא ה' ויפתח את רחמה (בראשית כט לא) של תחית המיתים ש"נ וידעתים כי אני ה' בפתחי את קברותיכם (יחזקאל לז יג), של גשמים יפתח לך ה' את אוצרו הטוב (רברים כח יב) כשהוא רוצה מוסרן לצדיקים, של עקרה נתן לאלישע ושל תחיית המיתים נתן לאליהו שהחיה בנה של צורפית ש"נ תשוב נא רוח היליד הזה (מ"א יו כא) נתן לאליהו שהחיה בנה של צורפית ש"נ חוקאל<sup>34</sup> (ו)היתה עלי יר ה' התחיינה פיו על פיו ועיניו על עיניו (מ"ב ר לד) וכן יחזקאל<sup>34</sup> (ו)היתה עלי יר ה' התחיינה העצמות האלה (יחזקאל לז א) ונתן מפתח של גשמים לאליהו ז"ל ש"נ אם (יהיו) היה הואלה מטר (מ"א יח א) הוי כי שומע אל אבי [ו]נים ה' אמ' ר' לוי בשם אחאב ואתנה מטר (מ"א יח א) הוי כי שומע אל אבי [ו]נים ה' אמ' ר' לוי בשם אחאב ואתנה מטר (מ"א יח א) הוי כי שומע אל אבי [ו]נים ה' אמ' ר' לוי בשם אחאב ואתנה מטר (מ"א יח א) הוי כי שומע אל אבי [ו]נים ה' אמ' ר' לוי בשם ארו בשה בתור מ"א יח א) הוי כי שומע אל אבי [ו]נים ה' אמ' ר' לוי בשם

27 כ'ה גם במכ', ג': מוסיף: בקרביו בבני מעים וגו', יל': בקרבים וכו'. ב: בתוך קרביו ומעיו של ישראל.

25 ב': בשש שעות ביום בא יתרו וירד המן לישראל בשבילו כנגד ששים רבוא. וירד לו כנגד כל האיברים הוי לחם וכו'. בד': בשש שעות בא יתרו וירד לו מן כנגד ששים רבוא ובא לו (מכ': כאלו) כנגד כל האיברים וכו'. ג': וירד לו המן בשש שעות כנגד וכו', ובשם ס'א:

29 כ"ה בד' ובמכ'. ב': כל פני האדמה ומוסיף: ועושין אותן כשלחנות של פז ואבן יקרה (וזה חסר ביתר הנוסחאות).

- .30 ב' מוסיף: עד ארבע שעות, וחסר ביתר הנוסחאות.
  - .31 חסר ביתר הנוסחאות.
- 32 ב' מוסיף: זהו שאמר הכתוב ליהודים היתה אורה וגו'.
- .33 עד' חסר בד'ב ובמכ' (מזמור ס'ט), ב': תני וכ'ה לעיל במזמור כ'ב.
  - 34 עיין בהוצ' ב' לעיל סוף מזמור כ"ב.
- 35 בד'ב ובמכ': ר' נחמיה אמר לה סתם ר' אחא בשם ר' יונתן אמר וכו'.
- .'ב שלא מסרן ה' ביד שליח, וכ"ה בבבלי תענית ב' ע"א וחסר בד' ובמכ'.
  - 37 בבבלי (תענית ב' ע'א): של חיה.
    - 38 ב': של קברים בתחית המתים.
  - 39 כ'ה גם בד' ובמכ', ג': אלא בידו הן.
    - 40 ב': וליחוקאל בבקעת דורא.

ר' שמואל בר נחמני מהו ה' לי בעוזרי [ואני אראה בשונאי] (תהלים קיח ז) איני יודיע מה יעשה לשונאי אני אראה בשונאי<sup>11</sup> אין לך ארם שאתה מסייעו כמשה (וארון)<sup>12</sup> ואהרון ועל ידי שאמר שמעו נא המורים (במדבר כ י) לא נכנסו (לאהרץ) [לארץ] ובחורי ישראל הכריע מכף זכות לכף הובה.

בכל זאת חטאו (לו) [עוד] ולא האמינו בנפלאותיו ר' ברכיה ור' לוי ור' שמעון בן יוחאי בשם ר' מאיר 43 אמ' הראה הב"ה ליעקב סולם היתה עולה בבל שבעים חוקים 44 ויורדת מדי חמשים ושנים ויורדת, יון מאה ושמונים ויורדת, אדום עולה יותר מראי והיה רואה ומתיירא אמר לו הב"ה אל תירא יעקב עבדי (ירמיה ל י) כשם שנפלו אלו כד יפלו אלו אמ' לו הב"ה עלה גם אתה אמר לפניו רבו' של עולם מתיירא אני שמא אפול 45 אמר לו הב"ה חס ושלום אל תירא ומנין אתה אומ' שהראה הב"ה ליעקב בית המקדש בנוןין וחרב וקרבנות (מקריבין) (מוקרבין) וכהנים משרתים ושכינה מסתלקת ש"נ ויחלום והנה סולם מוצב ארצה (בראשית כח יב) אין לך (חולם) [חלום] [אלא] שיש לו פתרון הנה סולם זה בית המקדש וראשו מגיע השמימה אלו הקרבנות עהקריבו וריחם עולה לשמים והנה מלאכי אלהים עולים ויורדים אלו הכהנים שעולין ויורדין בכבש שנקראו מלאכים ש"נ כי מלאך ה' צבאות הוא (מלאכי ב י) והנה ה' נצב עליו ראיתי את [ה'] נצב על המזבח (עמוס ט א) אמ' ר' שמעון בן יוחאי6+ ר' מאיר היה דורש בכל זאת חטאו לו ואמר שאלו עלה ולא ירד עוד זי ולא היה לו להשתעבד השעבוד הזה שאנו משועבדין. ויכ (ו)ל בהבל ימיהם ר' נתן 48 אומ' מתשעה באב היו בוכים מרננים 49 ר' נתן אומ' היו מתלקטין 50 בכל שנה ושנה 15 ושנותם בבהלה אם הרגם ודרשוהו ושבו ושחרו

<sup>.</sup> בשנויים. אני יודע מה אעשה לשונאי אני אראה בשונאי וכ'ה במכ' בשנויים.

<sup>42</sup> נקוד ע"י הסופר לסימן מחיקה.

<sup>48</sup> ד': ר' ברכיה ור' שמעון בן יוסי בשם ר' מאיר. מכ' וב': ר' ברכיה ור'ל ור'ש ב'ר וסי בשם ר' מאיר.

<sup>.</sup> חסר בד', בג' ומכ': עוקים, ב': עווקים. והיא עווקים היא חווקים.

<sup>45</sup> כ'ה בד' ובמכ'. ובג': מתירא אני שלא ארד אף אני. ב': שלא ארד.

<sup>16</sup> ד': אמר ר' שמעון בר' יוסי, ב': א'ר יוסי בן זימרא א'ר שמעון בן יוסי, ועיין לעיל הערה 45, ועיין ב' ה' ל'ו.

<sup>47</sup> ביל': שאלו עלה לא ירד להשתעבד, והשאר חסר. ובנ': שאילו עלה לא ירד להשתעבדים ב': שאילו עלה לא ירד עוד, ולא היינו משתעבדים שיעבוד זה. שיעבוד זה.

<sup>48</sup> ד': רבי ור' נתן, ב': ר' יונחן ור' נתן, ג': רבי ור' נתן, רבי אומר וכ'ה ביל' ובמכ'. 49 ד': מחים (וכ'ה ביל' ובמכ'), ב': מתשעה באב לתשעה באב היו מחים, ואולי צ'ל כאן: היו בוכים מחיהם.

<sup>50</sup> כ"ה גם בד' ביל' ובמכ'. ג' מתקן: היו מתקטלין ובכמה כת'י אצל ב': מתלקטין, ובהערה אומר ב': ואולי צ'ל מתקטלין. [יותר נראה: מתבלקטין, עיין ספרי זוטא הוצ' הורוביץ סוף צד 172: והרשעים היו מתבלסים בו ומתבלקטים בו עד שנפשם יוצאה ועיין בהערה שם, וכן במדרש הגדול בשלח (הופמן צד 172: והוא מתבלקט ובהערה 2 שם: כפי ענינו הוא הוא מצטער ומתאונן (ר"ח ילון בקונטריסים ש"ב עמ' 94–95). [ש. ל.].

<sup>51</sup> כ'ה גם במכ', ובד': כל שנה ושנה אבל בג' ויל': כל השנה. ובב': בכל שעה אבל

אל אפי' אם הורג אותנו<sup>22</sup> מקוים אנו לו (ולא) [ולו] אנו בעון<sup>53</sup> הוי ושבו ושחרו אל. ויפתוהו בפיהם ולבם לא נכון עמו אעפ"י הוא רחום ביל. והוא רחום יכפר עון<sup>55</sup> זה שאמר הכתוב (יסרני) יסרני ה' אך במשפט (ירמיה ' כד) אינו אומ' אלא ה' במשפט<sup>55</sup> אך מעוט וכאן כמו<sup>55</sup> לא יעיר כל חמתו [כל חמתו] אינו מעיר אלא מעיר הוא מקצת. ויזכור כי בשר המה רוח הולך ולא ישוב סברי דאמרי אינשי דלית מתים חיים שאמר (רוח) רוח הולך ולא ישוב אלא זה יצר הרע שהוא הוליך עמו בשעת מיתתו ולא שב עמו בשעה שיעלו המיתים מס כמא ש"נ (וימרוהו) הוליך עמו בשעת מיתתו ולא שב עמו בשעה ש"נ במדבר הזה יתמו (במדבר יד לה) מתנחמים במדבר ש"נ הנה אנכי מפתיה והולכתיה המדברה (הושע ב טו) אמר ב"ל חניגא כי אינש דאמר אני מחי<sup>55</sup> לברי כך אמרו ישראל לפני הב"ה רבונו של עולם אל ישלוט בנו אדם אלא אתה הוי דן אותנו הוי וקדוש ישראל [התוו] המכות היו נרשמות בנופן הוי<sup>56</sup> אשר שם במצרים אותותיו (שמו אותותם אותות) ומופתיו בשרה צוען (המכתו) [המכות] היו שותפות בהם 66 ר' יהושוע בן קרחה אומ' בשם בשדה צוען (המכתו) [המכות] היו שותפות בהם 66 ר' יהושוע בן קרחה אומ' בשם

בהערה הוא מנסח: בכל שנה ושנה ואפשר שהנירסא "שעה" היא טעות הדפוס. [והני' כל השנה נכונה, עיין מ"ש בתוס' תענית ל' ב' ד"ה יום שכלו, בשם יש מפרשים ווה מתאים לסוף הפסוק ושנותם בבהלה, שהיו מתבלקטים כל השנה ודעת ר' נתן היא בנינוד למסורת הירושלמי סוף תענית ומדרש איכה פתיחתא ל'נ עיין בתוס' הנ"ל.].

.'וביל': אפילו הוא הורג אותנו וכו'.

. מוסיף: שנא' הן יקטלני לו איחל וחסר ביתר הנוסחאות.

14 ביתר הנוסחאות: אעפ'כ והוא רחום. במכ': אפילו אם הוא הורג אותנו וכו' ולו אנו בעיון וכתיב ושבו ושחרו אל למה (וישכחו) [ויוכרו] כי אלהים צורם ואל עליון נואלם שנאלם משעבוד מלכיות בחזק יד.

. בר': א"ר סימון וכ"ה בכמה כח"י אצל ב'. ביל': א"ר יודא (ב': אמר יודא) בר' סימון.

56 צ"ל: אינו אומר אלא אך במשפט, וכ"ה בד' ובכמה כת"י אצל ב'.

57 צ'ל: נמי, כשאר הנוסחאות.

58 כ"ה בד' ובכמה כת"י אצל ב' ובפניון האמונה לריימונד מרטיני צד 584. וראה גי' ב" שם. ביל': הדא אמרה דלית וכו', ג' מתקן: אמרי אינשי ולית מתין חיין שנא' וכו' (והוא מפרש: מכאן יש להוכיח שאין תחית המתים בתורה).

59 ב' מוסיף: חס ושלום, וחסר ביתר הנוסחאות. גי' ב' שונה מיתר הנוסחאות: זה יצר הרע שהוא עמו בעולם הזה.

60 ג' מוסיף: ימרוהו במדבר חטאו במדבר וכו' וכ'ה ביל'.

61 כ"ה נם בד', ונ' מוסיף: ולקו במדבר שנא' במדבר הזה יתמו ונו', וכ"ה ביל'. המבטא לקו במדבר נמצא גם בב' אבל שם הנוסח שונה: ימרוהו במדבר יעציבוהו בישימון בשאילת מן ושליו ומי באר ושאר נסיונות מה סופיהן במדבר הזה יתמו ושם ימותו במדבר לקו ובמדבר מתנחמין שנא' ונו'.

62 ג' מוסיף: וקדוש ישראל התוו אשר שם אותותיו שהיו המכות נרשמות בגופן. וכ'ה לפנינו לקמן וגם בד'ב וביל'.

63 כ"ה בד"ב, ג' מוחק את המלה "אני" (ומפרש: מחי הוכיחו) וכ"ה במכ'.

64 ב' מוסיף: שהתאוו לשלפנותן, וחסר ביתר הנוסחאות.

65 נ' מוחק את המלים המכות... הוי, ומכנים אותן למעלה ראה הערה 62. ב': ד'א שהיו המכות נרשמות בגופן שנאמר והתוית תו (יחוקאל ט' ד').

66 כ"ה בג' אבל בד' ובכמה כת"י אצל ב': שפותות. ב': מפיתות ועיין הערה 165 ומש"ש.

ר' שמעון [בן] יוחאי ורבנן 67 תנו שבעת ימים היתה המכה ושלשה ועשרים יום היתה המכה עושה בהם ו(ב)שבעה ימים ב[י]ן מכה למכה ש"נ וימלא שבעת ימים אחרי הכות ה' את היאור (שמות ז כה) 68 הוי אשר שם במצרים אותותיו 69. ויהפוך להם יאוריהם בתחלה היו ממלאים ישראל בספלים והמצרים חביותיהם, של ישראל מים בספל שלו, ושל מצרים דם וחוזרין והיו ממלאים מים בספל והיה המצרי אומ' לישראל אני ואתה נשתה יחד ושניהם היו נותנין פיהם בספל והיה המצרי שותה דם וישראל שתה מים ז אמר ר' אבין כל מים שהיו המצרים שותים היו לוקחים אותם בדמים בן מן ישראל ומשם העשירו שאם היו לוקחין בןלאן דמים (ו)היה נהפך לדם ר' יוסי אומ' מן ושאלה אשה משכנתה (שמות ג כב) ד"א (משלח) ישלח ב [ה]ם ערוב ר' ר' יהודה אומר נשכיתא? דר' נחמיה אומר ערוב מלמטה דובים ואריות ונמרים מלמעלה 37 ר' נתן אומ' מלמעלה ערוב מדווגין ובאוח 37 ועורבות ועופות, מלמטה (ו)אריות וזאיבים ונמרים. ר' חמא ור' יהושע שניהם אומרי'75 מין חיה הוא ושמו פנתרין 76 והביאו הב"ה עליהם. ר' יאשיה אומ' העריב עליהם את המאורת אמר ר' שמעון בן לקיש אמר הב"ה לפרעה אתה בקשת לערבב זרע אברהם אוהבי אני מערבבך מן העולם ש"נ ישלח בם חרון אפו עברה וועם ולא ערבוביה בלבר אלא וצפרדע ותשחיתם אמר ר' יוחנן כל מקום שהיו רובצים שם זי נעשה צפרדעים 87

<sup>.67</sup> ג': ר' יהושע בן קרחא ורבנן, והשאר נמחק.

<sup>68</sup> כ"ה גם במכ": (שבעת ימים היה בהן המכה וכו") בד": שבעת ימים היה מתרה בהם וכו". ג' מוחק את המלים: תנו שבעת ... עושה בהם, ומביא תחתן: ר"י אומר ז' ימים היה עושה בהן המכה וכ"נ ימים הית [ה] רווחה בין מכה למכה מכה בכל חדש ורבנן אמרי" עשרים ושלשה היתה המכה ושבעה ימים היתה רווחה בין מכה למכה שנא" וכו". ב": חדש היה קצוב לכל מכה כיצד שבעה ימים התרה בהן המכה ועשרים ושלשה ימים היתה המכה עושה בהן התראה ושבעת ימים היה בין מכה למכה בהרויחה שנא" ונו". ועיין שם הערה נ"ג.

<sup>69</sup> כ"ה גם בב' וחסר בד' וג' ממלא את החסר.

<sup>70</sup> הגירסא שלפנינו ובד' משובשת. ג' מתקן: בתחלה היו ממלאין בחביות והיו ישראל והמצרי ממלאין חביותיהן כאחת והיה חביתו של ישראל מתמלא מים וחביתו של מצרים דם וחוורין והיו ישראל והמצרי ממלאין מים בספלים והיה המצרי אומר לישראל נשתה אני ואתה בספל אחד, היו שניהם נותנין פיהם בספל והיה ישראל שותה מים והמצרי דם, וכ"ה בשנויים ביל', בב' ובמכ'.

<sup>17</sup> ג' מוסיף: יקרים וכ'ה ביל' ובב' (בדמים יקרים מישראל).

<sup>27</sup> כלומר, חיות נושכות, אבל בד', בכמה כת"י של ב' ובמכ': נשריתא. ב': נעוריתא, ג': ס'א נערות שלח בהם. יל': פוריתא. ולנירסת נשריתא, השוה להלן: בר גזין, והערה ג'ט אצל ב'. ועיין חולין פ'נ מ'א ובעה"ש ערך גז.

<sup>73</sup> כ"ה גם בד' ונ' מתקן: דובין ואריות ונמרים חאבים היו, וכ"ה בב' ובמכ' (ובמכ' חסר היו").

<sup>74</sup> צ'ל ברמין ודאות. ד' ומכ': נרמין, נ' מפרש: מין עוף הדורס ועיין לעיל הערה 72. 75 כ'ה בד'ב ובמכ', נ': ר' חמא בר חניגא ור' סימון, יל': ר' חנגא ב'ר פפא ור' סימון

<sup>67</sup> ב' מוסיף: ויש אומרים כמלנית שמה.

<sup>77</sup> ג' מפרש: המצרים.

<sup>78</sup> ג' מוסיף: ובתי (יל': בבתי) השיש ובתי הספיפין (יל': הפסיפסים, ב': הספים) מה היו עושין הצפרדעים היו וכו'.

(שהו) [שהוא] כמין שעורה הוא נחוף פבלי מוכין מלא של עופרחים ואם היה לא מטו (ער) ול ארעיה גובא ער די שליטו בהון אריוחא (דניאל ו כה) ובשמיר עאַתני בלולנא שמהים אמני אמר ב, יהורהא אף שני האריות רכותפא מה, כתי' ברכיה ב"ר הנינא 28 בשם ר' יהורה שרשי חמים בקועות בארץ חמשים אמה ושרשי במצחו (ש"א יו מט) (של גליח), ושרשי האינה רבין שמבקעין את הצור אמר ר' (מ"א כב לד) ואבן שהשלויוך דוד וקבע במצחו של גליחas ש"ג וחמבע האבן עמביין והכהו ש"נ ו(ה)איש משך בקשת לחומו (ייך) (ייכהן את מלך (ארם) (ישראל) עינו+8 ש"נ וגם את הצרעה (רברים ז כ) וחץ נעמן שהכה את אחאב ונכנם לתוך אימוריין ונכנסין עליהןs מקישות לו אחת לחוך אחת ואחת לתוך פיו ואחת לתוך הספסל והוא עולה ושומט את בני מעים וכן הצרעה בניןטי יהושוע שהיו יוצאין ה ו) והיה הפלשתי יושב על הספסל e של נחושת כיון שהיה עולה נבקע מאליו הב"ה את הרך בקשה ואלו הן עכברים של פלשתים ש"נ ויך אותם בטחורים (ש"א והוסיפם 10 נבקעו מפניהם. אמר ד' יהודה בשם ד's וה אחד מן הדברים שהשלט ונית בנאול ולונקול בעוכלם: ונית אומבים אנו מקונוים מל מי מאמר וניה העולם

80 צ"ל והפסיפס נבקע. ד"ב ומכ": הספים נבקעים, נ": והסיפפין, יל": והיו נבקעות פל כ"ה בד"ב. ג": היו בוקעות ועולות לחובן, וכ"ה ביל".

areina.

וא כיה גם בדיב ובמכי. ג': ד' יהודה בדבי וכיה ביל' (דמו תח"כ) אבל ביל' מלכים

ס"ט) ובמכ": על הספל, חו היא הנירסא הנכונה, ופירושו שהיה עושה צרכיו בספל (עיין נדה 28 כ"ה ביל' מלכים דמו דכ"ב, ויל' שמוח דמו קפ"ג. (אבל בכח"י של ב' ועי"ש הערה (רמו רכ"ב): ר' יהודה בר' סימון.

בחוך הספל וכו'. ש. ל. ן. שמואל פ"י) וכו' היה אחד מהן יושב על הארץ וכו' עשו להם ספלים וכו' והיה אחד מהן יושב מהן יושב בטחור (כלומר, ברחיקה לנקבים, עיין ערוך ערך טחר, כפירוש הרד"ל במדרש פ"ט מ"ב), וכן מפורש במדרש הגדול בהעלוחך (לפי הורביץ ספרי ווטא עמ' 609): היה אחר

(יל': קורעות) את האבנים ונכנסות עליהן. האמוריין נכנסין ונטמנין במערות היו נוחנין אבנים בפתח המערה והיו שתי צירעות בוקעות

צו ל, מודם לפי גירסה היל' (שמות רמו קפ"ג, שמואל ק"ב, מלכים רמו רכ"ב): ביון שהיו

28 כ"ה בר"ב ובמכ'. ג' מחקן: והאבן שמח בה גליח כיון שהשליך דוד אח האבן נכנסה עבוי עוב, ליברמן צד וג. 8 צ"ל: אחח לחוך עינו אחח ואחח לחוך עינו אחרח, כראיחא בר"ב ובמכ". ועיין דברים

88 (ב': בר חניגא בר איקא, וצ"ל ב"ר (≔בשם ר') חניגא וכו'. ונעלם מב' שהמאמר האבן בברול שעל מצחו של גליח ומבע במצחו של גליח. ב': שנכנס אבן מעצמה ומבעה במצחו.

18 צ"ל רכין. כמו שהוא בשאר הנוסחאות ובירוש' ובב"ר הנ"ל. יהודה וכו', ובהערות שם: "ובכל המקומות לא גרסינן ר' ברכיה' ונעלם ממנו המדרש שלנו). נכונה. ובב"ר ספי"ג, היאורור 1921; ר' הנינה בר עיקה ר' (בר' שם: ור') ברכיה בשם ר' מובא בירוש' (ברכוח פ"ט ה"ג ובמקבילות בתענית ובע"ו) ומשם ברור שהגירסא: בר איקא

88 בד"ב, ביל' ובמכ": בד חייא.

68 "בכוע, ליחא בד' אבל איחא בנ', יל' ומכ'.

מוכין ומלא סובין וכ"ה ביל".

19 בד"ו ובמכ": מלא מוכין של עופרה ובד"ק במעות: עופות). ג': כלי של עופרה מלא 00 צ"ל: שהוא נחון. בד": כמין שעורה נחון, נ": שהיה נחון וכ"ה בב' ובמכ".

פסו ד'ב נוסף: כחיב.

201 t,: t44L"

שנו ד'ב סייריה, ועיין לעיל הערה בנו.

ושפעהו למיא . . . ושפכעהו לחמרא ואטמעהו סליק וכו'.

201 הנירסא לפנינו ובד' קטועה ומשובשה. ג' מחקן לפי נוסח הנמרא: כרא בירא מחחאי

ווחוב בני וב' נוסף: המפורש. ועיין לחלן הערה וויו. ואח'ב צ'ל: דעמרא, במקום דסמרא.

צפו "בישא דמנהדרי" חסר בנמ' וביל', ועיין ברכוח ד' דע"א.

201 ד'ב: וסייר. ועיין להלן הערה 201.

מתיבתא (בד': ממתיבתא) דארעא.

101 ל, מעלו לפי נוסח הגמרא: סליק... דרקיעא וגמר ממחיבהא דרקיע ונחיה וגמר

ספו צ"ל: וכבשינהו (בנמ' מוסיף: אהדדי).

99 חסר בבבלי ונמצא שם: אמר ליה היכי אשתכח אמרו ליה וכו'.

86 כ"ה גם בר"ב ובמכ". בנמרא: ראייתי משה לאבני אפור.

אמני ליה וכו' וכ"ה בעניים בנ' ועיין נימין שם.

למאי אחבעי לה, דכחיב והבית בהבנותו אבן שלמה מסע נבנה אמר להו לרבנן היכי ליעביר למאי אחבעי לה, דכחיב והבית בהבנותו אבן שלמה מסע נבנה אמר להו לרבנן היכי ליעביר

16 ב"ה בד' ובמכ' (אלא שבשניהם: ושרחין) ב' מוסיף: במערבא אמרי שירחא. אמר

96 בני ובב' נוסף: ומרחצאות וכ'ה בניטין ס'ח א'.

56 C'T LT' (LUC'. L': TTIC'ER.

de't itt'.

אל הבחמה ועל העוף שא"ל היאך השמרי קבוע והלך הגשר והביאו לו, וכ"ה ביל' מלכים רמו בב'. ועיין סומה מ"ח ב' ובמקבילות.

15 בד' ביל' ובמכ'. כל אבני מורח. נ' מחקן: כל אבני ביה המקדש, כדאיתא לפנינו

ברותפולא וביים אתכחיה חמרא אמי, soi לץ היין הומה שבר (משלי ה א) דכתי מטטאי ושפך למיא וחחים ליהפסו וסליק ויחיב באילנא (די) בי אחא שדיהפסו אלה שם נים ושושלהא דחקיק עלה שם ונבאבי דסמרא חיקי דחמרא אול בריא (ו)בירא וחחים ליה אול שרריה לבניהו בן יהוידע רישא דפנהדרי 101 והב ליה עוקהא דחקיק כתו בומר אנו ושרירבסו לגושפנקיה ומגלי ליה ושבי ליה והדר (ליה) מכסי ליה בתמפולא וכל יומא סליק למחיבחא דרקיעא ונחיה ועמר למחיבהא רארעאיים! ליה בטורא דפלן הוא וכרייתי ליה גובא ומליא מיא ומכסי ליה במינרא וחחם בן אנו (בא) ידעינו דלמא אשמראי מלכא דשרי (ידע) אמ' להו והיכי איתיה אמרו שרה ושרחין תכבשיהוססו איפשר (ארעי) (דירעי) ומגלה להו אול איתניהו אמרו ליה אית לך שמירא שבו פסל משה אבני אפורצי ואח יכיל למעברני זיל איתי מעבלי ליא (אמא) [אמר] להו הכי אעביר בעיה למבנייה בית מקרשא אמרו של מים 6, שדה ושדות (שם שם) אלו מרחצאות הכא תרגמו שדה ושדות 79 ולמאי שרים ושרות (קהלת ב ח) אלו מיני ומר, ותענונות בני האדם (שם שם) אלו בריכות בן עי) ומי הביאו הנשר 24 ואמרי ליה לא הביאו הנשר אלא ברבחי"6: נשיחי לי מלמה כל אבני בית המקדשפפ מפני שכחוב בהן לא חניף עליהן ברול (דברים מעמ (אפה"י) (אפי") על ההר או על הצור היה יורד ובוקע למטהפי ובו הלק

פסו ב": וכחוב אחר אומר. פסו (צריך להוסיף ע'פ שאר הנוסחאות והבבלי: בי צחי לא סניא ליה אישתי, ופירש'י: לא סני ליה, לא יכול להתאפק. וביטוי זה נמצא גם במס' בלה הוצ' הינר 1989: לילא חד הוינא

לא סני ליה, לא יכול להתאפק. וביטוי וה נמצא גם במס' כלה הוצ' הינר ספה: לילא חד הוינא היה, כלומר, לילה אחד הייחי שכור וסנרו את הדלה בעדי, וצריך הייתי להטיל מי רנלים, ולא יכלה' להתאפק פתחתי את החבית (שממנה שחיתי את היין) והטלחי (את מי רנלי) לתוכה.

ווו (בנוסחאות ובבבלי: ורוא ונגי, אבל גירסת הכת"י אינו שיבוש ברור. עיין עירובין

111 בבכלי: כי נקיט ליה ואחי מטא דיקלא, וחסר לפנינו יחר המאמר: חף ביה שדייה מטא לביחא שדייה מטא נבי כובא (ד': נובא) דההיא ארמלחא נפקא ואיהונא וכו'. 111 כ'ה גם בד', ג' מחקן: דהוו מחדו ליה. בנטין: דהוו מחדרן (באגדות החלמוד שם:

+!! ביחר הנוסחאות חסרה המלה עמיא ואולי צ"ל: שמע, נוסח אחר ,לחוא".
און אבוממני המה הבהלו וכולי נמיא בה"ה נוונו מוספט שבה ה"ל בווא".

ס"ר ב": שחה יותר מרביעית כל שכן דרך מודדתו ושינה משכרתו ש. ל.).

פנו אריפתא' חטר בבבלי וביל' ונמצא בר'ב, ועיין חוספתא שבת פ'ו (פ'ו) <sub>פ</sub>ינו.

דוו עיין הנירמא בנמרא: שקל לבינתא אותיב אחברתא . . . שקל לבינתא אותבה

מחדי לה).

אוו בבבלי: נגודו מיניה מיכלא (בב': ניגוור מיכלא) וכ'ה ביל', ובר': נקרו חבא מקמיה

מכן בפסחים קט"ו ב": מעקרי חבא מיקמן). פוו חסר באן: שקל קניא ומשח ארבעה נרמידי ושרא קמיה.

20 צ"ל: מחיח, בבבלי: כי מייח ההוא נברא. 21 צ"ל: ליח לך בון אלא ד' נרמידי.

פפו עפר לפנינו: ולא שבעה עד דכבשה נמי לדידי אמד ליה לא בעינא מינך מידי אלא

פסד הגן קמרא (בד'ק במעות: לשרא) דימא וכ"ה בב', ביל' ובבבלי. בעינא וכר', אשבועתא ומאי עביד ליה ממטי ליה לטורא דלית בה ישוב ומנח ליה אכתרא 124 רטורא (וֹשֹׁלְעָ) 125 ופקע טורא ונקיט 25 בי זמני 127 להיעול להתם 128 ושרייה לאקרוחיפים והיינו דמתרגמן מור מוראונו בקוב קינא אתרנגלה 133 דאית לאקרוחיפים והיינו דמתרגמן 130 נגר טוראונו לה בני וחפיוה לקינא בזוגיתא חיורתא כי אתא למיכל בנו לא מציא אזלא אייתי שמירא אותבא עליה ורמו ביה קלא שריה ושקלייה אזלה חנקה נפש על שבועתא כי אתא אמרין ליה (אימלא) [אימא] לן כל אילין מליא דתמיאה דעבדת באורחא מא טעמא כי חזית ההוא סמיא אסקתיה כדי הוה טעי באורחא אמ' ליה דמכרזי עליה ברקיעה רצריק גמור הוא ומאן רעבר ליה ניח נפשא זכי לעלמא ראתי. ומאי טעמא כי הזית לההוא רויא דהוא קא טעי אסקתיה אמ' ליה דמכרזי עליה ברקיעה דרשע גמור הוא 135 ואימינא אשבקיה דליכול עלמא מאי טעמא חזית ליבם אמי ובעיא למנטריא ליבם ברא בגו חלתין יומין ובעיא למנטריא ליבם חליסר שנין ומאי טעמא כי חזית 136 לההוא גברא דקא [אמר] לאישכאפא עביר לי מאסני שבע שנין 137 ומאי טעמא כי חזית לההוא קסמא דקא קסם אריפתא חייכת אמ' ליה מאי (טעמא) דאיכא חותי לא [ידע] מדי אחרינא ידע שהיה גביה (על) עדן דמבנייה לבית מקדשאפנו ליומא חד הוה יתיב לחודיה אמ' שלומה כתי' כתועפות אלו מלאכי השרת, ראים לו (במדבר כד ח) ואמרי' כתועפות אלו מלאכי השרת, ראים אלו השירם מאי רבותי' כעין 140 אמ' ליה שקיל שועולתא מנאי והב לי עזקתא

124 בנמרא: אשינא וכ'ה ביל' ובנ'. בד': אטינרא [כנראה שהיא כתרא היא קתרא, שן סלע, עיין יסטרוב ערך קתרא].

125 נקוד לסימן מחיקה.

126 בבבלי וביל': ומנקיט מייתי, ד': ונפיק, נ': ומייתי, ב': ומשקל.

127 צ"ל בזרוני כשאר הנוסחאות.

. ומעייל להתם, ב': ומעייל. 128

120 כ'ה גם בד'. ג' מוחק את המלים האלה וגורס: וקדחי ועביד תמן קיני, וכעין נירסא זו גם בב': ושדיא להתם לאקדוח ועביד קיניה להתם. ובבבלי: ושדי התם והוי ישוב וכ'ה ביל'. 130 כ'ה בנמרא, בד' וביל'. ג' מוסיף: דוכיפת וכן גורס ב'.

131 תרגום זה עתיק הוא שכן כבר נמצא במכילתא לויקרא (נתפרסם מכ"י ע"י רי"ן אפשטיין בסה"י לכבוד קרויס עמ' 33): הדוכיפת זו חורשת שב שדות. נגר טורא, איפוא אינו אלא חורשת שבשדות (טור = שדה, עיין אפשטיין בתיקונים והערות שם בריש הספר, ומ"ש ר"ש ליברמן בתרביץ ש"ח עמ' 367), אבל בספרי ספרד פירשו שנגר טורא נקב את ההר שנפל על צוארו של עוג (עיין דברים רבה הוצ' ליברמן עמ' 27 הערה 6), ולפ"ז נראה שפירשו בבבלי טורא כפשוטו.

132 צ"ל ב[ד]קו בקינא, כמו בבבלי, יל", ב' וג'. בד' בטעות: בעו.

133 צ"ל: דתרננולה ברא.

134 צ'ל: למיעל, ב', יל' וג': בעי למיעל.

135 בבבלי וביל' נוסף: ועבדי ליה ניחא נפשיה. וחסר בד'ב.

136 בבבלי וביל': כי שמעית.

139 בבבלי: תרחיה גביה וכו'.

ומסאני בעלמא ומסאני לית ליה בעלמא ומסאני ההוא נברא שב יומין לית ליה בעלמא ומסאני לשב שנין בעי.

. וחסר גם בד"ק ובב'. בבבלי: דהוה יתיב אבי גזי דמלכא, וחסר גם בד"ק ובב'.

140 צ"ל בהון, ב' וג': רבותיכו מינן.

אם, מלך והדיום היהספו וחד אם' (מלך) והדיום ומלך היה. גבורים סביב לה כולם אחווי חרב מלומרי מלחמה (שה"ש ג ז) רב ושמואל חר סאיה ופרח ואפי' הכי הוא ליה ביעחותא מניה ש"נ הנה מטחו של שלמה ששים לשלמה ויהבו ליה עוקחא דחקיק עלה שם ושושלהא דהוה עלוהי שם כד הוא עייל ובמלום לא אחייציו וקא חבע נמי לב(י)ח שבע אימיה ביון רשמעו הכי אחיהיו אם, לדו לא שלחו להו למלכוחא קא אתי מלכא לגביה ואמרו להודדו אין באני [האין דקא אמד אחופני אמרו ליה לבניהו בן יהיידע קא בעי לך מלכא בוו בוושלים (קה' א יב) אמרי מכרי שמיא אחרא מלחא לא שצריך באי (ראי היכא דהוא מטי הוא קא אמר להו אני קהלה הייחי מלך (ישראל) על ישראל לחרא נפאינו רארעה וחרא נפאינו דרקיעא פחקיה ארבע מאה פרסה בל בעליק עליה שם וויו ואחוי לך שקל מיניה שושולחא ויהב לי עוקחא ובלעה ואוחבא

ביה יורד הברד וקטע אח כל האילנות אמ' ר' יוחנן מן הרא דר' שמעון בן לקיש כב כה)201. יהרוג בברר גפנים ר' יהודה בשם ר' שמעין בן לקיש אמ' כפלקין לעשות שליחותה הני וצפרדע. ותשחיתם בענין ש"ג כי משחיתם בהם מום בם וויקרא וצפררע ותשהיתם ש"ג ותעל הצפררע (שמות ח ב) שהיתה מסעת ועליהופו

יהרוג בברד גפנם ושקמוחם (בחנמל) בפו ביון שהיחהפפו הברד עתיד לבוא אנו ממל חרתין בחנמל בא חן מלפנו.

ודו ו' מוסיף: המפורש. ועיין לעיל הערה בסו.

211 2'7: ICM.

++1 [כב,: גבול (−סביר, עיין הוספה ראשונים יומא עם' 185 הערה 14 וכד' וכך הבבלי: 195 חסר כאן ובד' יחד המאמר, ועיין בבבלי וביל' וכנראה שההמשך אינו מעיקד הספר.

סריך אבל באנדות החלמוד שם: צריך. ושצריך הוא שפעל מצרך (=סרך).

פון כ"ה בד', ונ': דקא אמר אחי.

שוו ל, ובבלו: לובייכו

בדו כ,ע בב, ונבלי: שלחו להו.

נבר, חסר: הבעיהו לכולא נשיא דשלמה (כראיחא בב') וקא חבעי להו בנרחייהו (כראיחא וכיה בבבלי, בני וביל' בשנויים וב' נורס: וכמו קיקא אחיא, וצ"ל ובמוקי קא אחיי. בכיי שלפנינו פדו כ'ה בד', וצ'ל: שלחו ליה אין קאתי שלחו להו בדקו בברעיה שלחו להו במוקי קאתי,

ם' א', מסוי לאפא, שם ס'ב ב': סוי לבה ופרש": ראה לבה, והיא סאיה היא חוייה). פון בבבלי, בר'ב וביל': חוייה ולפנינו נירסא מקורית, ופירושו: ראה אותו, עיין בתובות דנדני יל, ונ,)

ופו צ"ל (לפי ד"): צפרדע אחת היחה (כל זה חסר בב") והיחה מסעת ע": בוקעת, ספו ד, מוסיף: וחו לא.

שמו'ר פ"ר-ג ופט"ר-כ"ו. ג' מוחק את הפסוק: כי משחתם בם, ומביא במקומו את הפסוק: כי 231 כ"ה גם בד' והיא נירסא קטועה וצ"ל: שהיחה מסרסת אותם כענין שנאמר וכו'. והשוה וכן בי) ועולה.

צפו ל, מביא ס'א: נה מל, ועיין שמו"ר פנ"ח) ובנליון שם: גרסת רש"י באשר ברפוס והוא משחיתים אנחנו וגו' (בראשית י'ם י"נ).

פי' פסוק מהו חן מל.

13 במעות הביא הסופר את הפסוק ששייך לעיל וצ'ל: ויהרג בברד את בעירם.

פפו כ, ונ,: מכט צבובי

אמ' משה לפרעה שלח העז את מקנך (שמות ט יט) אמ' פרעה עכשו 156 אנו באין לשמוע דבריו של בן עמרם אמ' ר' רעיא בתריתא מא דהוא חד שרביט כולה משתברה ליה־157 כיון שבא נעשה ככותל הזה בפני (עצמו) 158 צאנו הוי ויסגור לברד בעירם ולא היו יכולין להלך והיה המצרי אומר אוי לו לאותו האיש מה הוא עושה נוטלה ושוחטה ומאכיל בניו ממנה כיון ששחטה היה נוטל את בשרה על כתיפו והיה העוף יורד ונוטלה מעל כתיפו ש"נ ומקניהם לרשפים כענין ש"נ ובני רשף יגביה (ו) עוף (איוב ה ז). ישלח בם חרון אפו ר' יוסי הגלילי אומר טשר מכות לקו המצרים במצרים ש"נ אצבע אלהים היא (שמות ח טו) וכמה לקו באצבע עשר מכות ובים לקו חמשים מכות ש"נ אצבע (אלהים) היא 159 הרי חמשים מכות 160 עשר ועל הים לקו מוא ותים מכות ש"נ ישלח בם חרון אפו עברה וועם (וגו') עברה אחת זעם שתים צרה שלוש משלחת מלאכי ארבע הרי מאתים מכות שלקו על הים ש"נ וירא ישראל את היד הגדולה (שמות יד לא). ר' עקיבא אומ' במצרים לקו חמשים מכות על כל אחת ואחת עשר 161 ש"נ אצבע אלהים היא 162 הרי חמשים 163 ועל הים מאתים וחמשים ש"נ ישלח בם חרון אפו (וגו' חרון אפון אחת עברה שתים זעם שלוש צרה ארבע משלחת מלאכי רעים חמשו-16 ר' הונא בשם ר' אבין אמ' כל מכה ומכה שהיתה באה על המצורוים במדה ובמשקל היתה

לא חשך (במות) [ממות] נפשם165 ויך כל בכור במצרים אמ' ר' אבא בר'

156 צ"ל וכי עכשיו כבד"ב ובמכ'.

157 ב': אמר רעיא בתרייתי מה דהוה חד שרביט הוה, משתברא ליה. ג' מביא הוספה מס"א: הוה מחי ליה משתברה וכו' וכ'ה גם ביל'. (והעיר ב': משל הדיוט הוא, ולא פירשו. ואולי צ'ל: אמר רעיא: בתרייתי (= בתריית' היא, כלומר מכה אחרונה היא, עיין שמות פ'ט י"ד) מה (= אחרי, מכיון. עיין הירוש' כפשוטו, מבוא צד כ'ג) דהוא (כני' הכת"י שלנו וילקוט ד'ר) חד שרביט מחי לה משתברה ליה, כלומר, מפני שהוא שרביט אחד הוא מכה ומשתבר ואין לפחד יותר) או שצ'ל: מאן דהוה וליהן חד שרביט מחי בה ומשתברה ליהן.

158 כפילות מוטעית מהמלה הבאה.

159 צ'ל וירא ישראל את היד הנדולה ונו'. בד'ב ובמכ' נוסף: והיד חמש אצבעות.

160 חסר בכ"י שלפנינו מה שנמצא בד"ב ובמכ' (בשנויים): ר' אליעזר אומר במצרים לקו ארבע מכות שנאמר אצבע אלהים היא טטרנון (בד"ק ובמכ': נוטרינון) היה על כל אחת ואחת הרי חמשים מכות וכו'. נ' גורס: ארבע בלשון טטרנון היה וכו' וצ"ל ארבע בלשון יון טטרנון וכו'.

161 בד' נוסף: ש'נ אלהים נצב בעדת אל, ובנ' כלפנינו.

162 חסר כאן: טטרגן (כבד"ו) הוא וראש האצבע עשר הרי חמשים. בובר מתקן את הגירסא ולא הועיל כלום בתקנתו.

163 ג' מוסיף: במצרים.

164 נשמט הפסוק: יפלס נתיב לאפו.

165 חסר כאן: דאמר ר' יהושע בן לוי כל מכה ומכה שהיתה באה עליהם מכת ברד שפא (ב' ומכ': שפה) עליהם שנא' וחיתם לדבר הסניר. נ' מביא ס'א: מכת דבר עליהן שנא' וחיתם ונו'. ביל': מכת הדבר נשפע עליהם. [והני' שפה נכונה, עיין במדרש חדש שפרסם מאן בספרו The Bible As Read And Preached וכו' צד ק"ז הערה 26, מדרש ל'ב מדות צד 258, ובחנם הניה פרלס בסה"י לכבוד אברהמס צד 182].

אחא בכור לאיש ובכור לאשה בכור לבהמה בכור לכל ואם לא היה שם בכור אפטרפוס שבבית-164 ש"נ כי אין בית אשר אין שם מת (שמות יב ל). ויסע כצאן עמו מה הצאן הזה אין מתקינין להם איפוטיטין־10 פי' אל מרעה 165 כך (יצא) ויצא העם ולקטו (שם טז ר) מה [הצאן 165 הזה מחבלת אילנות אין בעליה מעלין עליה 170 ישראל אי מה הצאן הזה גזה וצמרה 171 של בעליה כך ישראל אמ' ר' יוחנן בשם ר' אלעיזר בשם ר' יוסי הגליליני (אתינה) [ואתן] צאני וצאן מרעיתי אדם אתם (יחזקאל לר לא) צאן לעונשין אדם אתם לקבל שכר ר' שמעון בן וסי בן קרסתא ור' יודן 171 אמרי בשם ר' יהושע בן לוי כאיזה צאן כצאן של יתרו בע הר בעליה כך ישראל נמשכין אחר משה ואהרון ש"נ ויסע מה הצאן הזה נמשכה אחר בעליה כך ישראל נמשכין אחר משה ואהרון ש"נ ויסע משה את ישראל מים סוף (שמות טז יב). (ויבאום) [ויביאם] אל (הר) [גבול] שבטי ישראל שכן 175 ישראל באהלים מלך 177 ויטוש משכן שילו כתוב אחר אומ' תביאמו ותטעמו (שמות טז יז) וכתי' תביאמו משכן שילו פתוב אחר אומ' מלמעלה ר' זעירא אמר קרשים היו ש"נ ויטוש משכן שילו 175 בית למטה ויריעות מלמעלה ר' זעירא אמר קרשים היו ש"נ ויטוש משכן שילו 175 בית למטה ויריעות מלמעלה ר' זעירא אמר קרשים היו ש"נ ויטוש משכן שילו 175.

ויתן לשבי עזו זה הארון בחוריו אכלה אש זה נרב ואביהו שחצים 150 היו שהיו אומרים 151 [אנו] בני כהן גדול משה דודינו מלך, זקינינו נשיא 152 איזו היא אשה הוגנת לנו לכך בחוריו אכלה אש ומפני מה על כי בתולתיו לא הוללו.

160 צ"ל: שבבית מת כמו ב. ג' ויל': היה מת.

167 ד': איפוסיהן, ב': איפלטיסן (ובהערות שם מכת"י שונים: איפלטיתון, אפוטיהם, איפוטיהן, איפוטין, אופוטהון) מכ': איפוטרין [הנכון הוא: אפוטסין, אפותסין. ובשמו"ר פכ"ד נ' (בד'ק): אפוטיתון, ובכתי"א שם: אפותינון, וצ"ל אפותיסין  $\dot{\alpha}\pi \delta \partial \epsilon \sigma ts$  אוצר, עיין בצוואת שמעון פ"ב-ט' הוצ' שרלס, אוקספורד 1908 צד 17. וכן מתורגם לנכון במ"ר מסעי, כ"ג ב' (שהעיר עליו ב'): אוצרותן.

168 פירוש מן הגליון שנכנס לפנים וליתא בשאר הנוסחאות.

169 כ"ה בנליון כתה"י.

170 [פירושו: אין עושין אתה חשבון (מעלין בדמים) וכן בבמ'ר פ'ב ט'ז: כך הם ישראל כשהן חוטאים אין הקב'ה מעלה עליהם].

171 בד' בב' ובמכ': מזה וצמרה ושטפה, בג': גיות צמרה וכו'.

172 כ"ה גם בד' וצ"ל: בנו של ר' יוסי הנלילי כמו בב' ובנ': בש"ר = בנו של ר'.

. בד': ר' שמעון בשם ר' יוסי בן קצרתא, ב': ר' שמעון בן חנן בשם ר' יוסי בן קצרתה.

. ומכ': מה עדר וצאן של יתרו וכו'. ב': מה עדרו וצאנו וכו'.

175 ב' ונ' מוסיפים: ד'א.

. שיכן, השכין, והמלים שכן ישראל חסרות בשאר הנוסחאות.

177 צ'ל: של שלשים ואחד מלך כמו שהוא בד' ובמכ'.

178 צ'ל: ותביאהו בית ה' שילו כמו שהוא בב'.

170 כל המאמר מ,ויטש משכן שילו" עד כאן חסר בכמה כת"י שהיו לפני ב', וגם ג' מעיר: ס'א אינו, אבל ישנו במכ' ובכת"י אחרים שהיו לפני ב' (בשנויים).

180 בד'ב: שקרנים, ג': שחצין ועיין בהוצ' ב' ובמכ': שרוצנין (צ'ל: שחצנין).

181 נ' מוסיף: אין אשה הוננת לנו. יל' וב': איזו אשה הוננת לנו.

182 כ'ה בד'ב ובמכ'. ביל': אח אמנו נשיא.

Ct

VX.

ויבן כמו (ראימים) [רמים] מקרשו כשהיה רועה דור מצא (אח) את רמים יוסף אינה אלא בשבט בנימין אף בחירה שנאמרה בשבט יהודה (אינה) אלא לבנימין. אפרים לא [בחר] אמ' ליה ודה מסעייא ליה לאבוה 182 מה מאיסה שנאמרה בשבט ען אמ, ליה ר' שמעון בן חייא 11 בחיי בחיי וימאס (בשבט) [באהל] יוסף ובשבט שבטן יהודה את הר ציון אשר אהב. [רבי] הוא יחיב ופשיט כל החופות של בנימין ר' השמילי ר' המצעיפצו ר' הרי שש עשרה פנים יש לה. ייבחר (בשבט) אח עני ה"נ (התאחרי הימיני השימי השמילי (יחוקאל כא כא) ] התאחרי ד' הימיני הקץ כגבור מחרונן מיין. ויך צריו אחור +st חרבו של הב"ה שש עשרה פנים יש אלעור ער שלא יבא הקץ הב"ה כישן עושה עצמונפו כביכול ויקץ כישן ה' ולכשיבא כוהניו בחרב נפלו זה חופני ופנחס. ויקץ כישן ה' אמר ר' ברכיה בשם [ר']

פרקים ממדרש חהלים בח"י

לכך מהו אומ' בסוף חהלת ה' ידבר פי חהלה לקילוסו של הב"הופי. מומל עם חבירו בשרה אחוחה אמי דור לפני הב"ה כל מיני קילוסין אני מקלם [כטום] לבבו ב, אבנו בשם ב, יונול אמ, ישב (ומשב) (וחשב) שלא היה משמר ש"נ (ואחנה) [ואחן] צאני וצאן מרעיחי ארם אחם (יחוקאל לר לא). וירעם (בחום) מק החבים אמר הב"ה הואיל ויורע לרעות צאן ניןרעה צאני ומי הופיי אלו ישראל אם בחישים ומאכילן אמצעותן של עשבים ומוציא את הוקינות ומאכילן עיקרין שהיה דור כולאפצו אל (י)ו מפני אלו מוציא את הגדים ומאכילן ראש עשבים ומוציא ישן לכך ויבן כמו רמים מקרשוצצו. ויבחר ברור עברו ויקחהו ממכלאות צאן

מומור לאסף אלהים באו גוים בנחלחיך זה שאמר הכחוב לא האמינו מלכי מומוע ל, מ

בא וראה בשעה שבא גדוד עמלק אל סיקלג ושרפה ושבה כל מה שהיה בתוכה מאמין שירושלים נכבשת ביד השונאים מאחר שנעשו בה כל הנסים בימיוי של סנחירב ארץ וכל יושבי חבל כי יבוא צר ואויב (איכה ד יב) (מה) [מי] היה

שאו כ,ע נם במכ, בג,: איר שמעון בר חייא ובב': איר שמעון לר' חייא (ביל': לר'

181 בר"ב ובמכ": אמר ר' יצחק בר מריון חרבו וכו'. (במכ": ימין של הקב"ה). ולעיל

881 כאל המאמר קטוע ונמצא במלואו לעיל בהוצ' ב' מומור כב ס' כ'ח. 181 כ"ה בד". ב' ויל": לאבוך, ווה מחאים יוחד לנירסת הירושלמי הנ"ל.

פאז בר"ק ובמכ": בולא וצ"ל: כולא. ג' מפרש אח המלא כולא: היה כובל אוחם בכבלים

שלא ילכו לאכול.

חייא רבה), ובירושלמי מגלה פ"א ה"ר: ר" חייא רבה אמר לר" שמעון ברבי.

1061 למו בן. שפר ביתר הנוסחצות.

פו לשון המקרא: השימי.

101 המאמר קטוע ומשובש לפנינו, ונמצא במלואו במכ' סוף מומור קמ"ה.

פל'א: ר' יצחק בר תרדיון, ובנ' שם: ר' חנינא בר תרדיון.

צאו ני, ב' ומכ': עושה עצמו כישן. ובד' כלפנינו.

אנשים ונשים וטף כיון שבא דור ומצאה שרופה התחיל מצטער הוא ואנשיו מה אומ' לפני הב"ה הירדוף אהרי הגדוד הזה אם אחדל 2 אמר לו רדוף וכן עשה הלך ומצא אותן והרגן שם ש"נ ויכם דוד מהנשף ועד הצהרים: למחרתן (ש"א ל יז) אסא לא עשה כן אמ' לפני הב"ה רבו' של עולם אין בי כוח לרדוף אחרי מלך (הכוסי) [הכושי] מה עשה הב"ה ויגוף ה' את הכושים לפני אסא (דה"ב יד יא) עמר יהושפט ואמ' לפניו רבו' של עולם אין בי כוח לרדוף אחריהם ולא לעשות עמהם מלחמה אלא נהיה אנחנו עומרים ואתה רודף אותם+ וכן עשה הב"ה ש"נ ובעת החילו ברנה (ותפלה) ז ותהלהן נתן ה' (אויבים) (מארביםן (דה"ב כ כב) מה עשה הב"ה הלבישו אספקליריא המאירה ורואין אלו את אלו עמר חזקיה (ואמר) בשעה שבא סנחירב ואמר אין בי כוח לרדוף ולא לראות מלחמה אלא בשעה שאני ישן על מטתי אתה עושה מלחמותינו? אמר הב"ה אני עושה כן אתה יושב 8 וישן על מטתך ואני עושה מלחמה בשבילך ש"נ ויהי בלילה ההוא [וגו'] ויך (ה') במחנה אשור מאה ושמונים וחמשה אלף (מ"ב יט לה) והלכו מעליהן ומכל אלו האכלוסין מאה והמשים ושמנה אלף כולם דוכין ואפרוכין חוץ מן אכלוסיהם ואמרו רבותי' לא נשתייר מהן אלא אלו ש"נ והיה מוטות מלא רוחב ארצך עמנו ואלן (ישעיה ח ח) והמוטיה של תרנגול אחד מששים בכנפיו<sup>®</sup> וכולם מיתו וכמה נשתייר מהם רב אמ' עשרה ש"נ נער יכתבם (שם ז יט) ומה נער כותב 10 חמשה ש"נ ונשאר בו כעוללות (נוטף) [כנקף] זית שנים שלשה גרגרין (שם יז ו) הרי חמשה נשתיירו מהן ר' תנחום וו אמר תשעה ש"נ ארבעה חמשה (הסעיפוה) [בסעיפיה]

שתי המלים אינן בפסוק (ש"א ל' ח") והסופר כתב באשנרה ממ"א כ"ב ו". ובתחלת במסוק צריך לתקן כאן: ארדוף (במקום הירדוף") כמו שהוא במקרא.

3 צ"ל: הערב, כמו שהוא בפסוק ובשאר הנוסחאות.

4 ב' וג' מוסי': והם ניגפים.

5 כ'ה גם בד'ב ובמכ'.

 $\epsilon$  בכיז (לפי ב') נוסף: וכסוברין בהן שהן ישראל והורגין אלו את אלו, ובנ': הלבישן פיומריא והיו הורגין אלו את אלו. ופיומריא,  $\varphi a \sigma \mu a \rho a \rho a$  (צורת הקמנה מ- $\varphi a \sigma \mu a \rho a$  מחזות שוא, מראות מבהילות, וזה הולם יפה את העניין. חיילות סנחריב נבהלו מן המחזות וסברו שבני ישראל התנפלו עליהם, והתחילו הורגים זה בזה. ברם הלשון "הלבישן קשה קצת לפי גירסא זו. ולגירסת שאר הנוסחאות: אספקלריא,  $\sigma \pi e \kappa \lambda a \rho a \rho a \rho a$  יתרו, עמלק פ'ב, הוצ' הורוביץ 198 ומ"ש לעף בסה"י לכבוד קרויס, צד  $\sigma a \rho a \rho a \rho a \rho a$ 

7 בד': אתה נלחם בעדינו.

. יועב' ליתא בעאר הנוסחאות. 8

9 כ"ה בד"ב ובמכ" בשנויים. ג' מביא גי' משופרת: והלכו מהן כמה אוכלסין מעליהן ומכל אלו האוכלסין מאה ושמנים וחמשה אלף אבל אלו מאה ושמנים וחמשה אלף כולן דוכסים ואפרכים חוץ מן אוכלסיהן אמרו רבותינו אחד מששים לאוכלסיהון היו ואותן שנשתיירו מהם נתמלא [ה] כל ארץ ישראל ש"נ והיה מוטות וגו' והמוטה של תרגנול אחד מששים בכנפיו וכו'.

10 צריך להשלים ע'פ שאר הנוסחאות: י' כמנין עשרה ר' אלעזר אומר ששה נשתייר מהם שנאמר ונעד יכתבם ומה נער כותב ו כמנין ששה ר' יהודה (ג' מוסיף: בר' סימון) אומר וכו'.

.וו ד': ר' תנהום בר הייא, ב': ר' תנהום ור' הייא.

היתה היד שולטח בה הדי נכנסו . . . של עולם מהפי היה מאמין שיכנסו שונאים לירושלים ומחריבן אוחה, מקום שלא נשבר והיה יוריע שהחריבה בירו כיון שראה אסף כן התחיל אומר לפניו רבו' או לשום צור או לשום לודקיא והיה נשבר החץ וכשהוא וורק לשום ירושלים לא (על) שני הדרבים לקסום קסם (יחוקאל בא כו) שהיה זורק את החץ לשום אטוכיה מלסם לירע אם להעלות אם לאו ש"נ בי עמר מלך בבל אל אם הדרך בראש מאמול חבב"ה מחריב את ירושלים ש"נ לא האמינו מלכי ארץ מה עשה עמר לו ליה והיה מחיירא לעלות שהיה יורע מה הגיע לפנחירב בניןמי חוקיה לא היה בינו של אותו רשע ואמר, עברא בישא פוק וחרוב ביתא רמארך לא שמעין מגל בבגן לבני (ירמיה מני) אמר ר' לוי י"ח שנים היחה בה קול מברוח לחוך ירושלים ולהגלות ישראל מן הארץ ש"נ (הנה) [הנני] שולח (ולקחתי את נבוכרנצר וכיון שהבעיםו אנשי ירושלים בקש הב"ה להעלות ובוכרוצר שיעלה ויחריב את פוריה (שם שם). ר' נחמיה:! אומר ארבעה עשר נשתיירו ונבוכר נצר:! אחר מהם

81 T': a'. E': a' THarf. פו צ'ל שהיא הרבה.

פנ כ'ה גם במכ', בד': ד' תנחום (ב' וג' מוסיפ': בד חנילאי).

פו עיין לעיל פע"ו הערה פ.

דו אניך להוסיף: דבני מרך.

## תעודות מן הגניזה לחיי הקהילות במצרים

מאת

#### ד. צ. בנעט

אוצרות הגניזה שמרו לנו חומר עשיר לידיעת סדרי קהילות ישראל וחייהם בימי הבינים. על סמך חלק מהחומר כבר נערכו סקירות כלליות רבות עניין על נושא זהי; אך מעטות הן התעודות שנתפרסמו עד עכשיו בכיוון מיוחד זה, כיוון שהתעניינות החוקרים התרכזה עפ"ר במאורעות ההסטוריים ובאישים המפורסמים. קומץ התעודות שיתפרסם להלן במקור הערבי ובתרגום עברי אולי יועיל להשלים במקצת את הידוע מכבר. הטכסטים הנרפסים כאן פעם ראשונה לקוחים מאוסף הצילומים של הפרופסור ש. א ס ף, אשר לו אני מודה גם כאן על שמסרם לי בטובו. אצרף תרגום חדש של תעודה שכבר נתפרסמה ותורגמה, אך בצורה משובשת מאוד, עד כדי טשטוש משמעותה. להלן הערות אחדות על תוכן המסמכים.

א מפי תעודה ערבית רשמית² אנו יודעים שאחד מתפקידיו העיקריים של "ראש היהודים" (הנגיד) במצרים היה לפקח על כשרות הנישואין במי המסמך כ"י בחליאנה Heb. b. 3 מלמדנו כיצד היתה הפרוצדורה בהתרת נישואין בימי הנגיד המפורסם ר' שמואל בן חנניה (1141–1160). בפני שני פקידים של הנגיד העידו שני אנשים בחתימת ידם שאינם יודעים על שום סיבה מונעת לנישואיהם של החתן והכלה. העדות אינה מפרשת אם ובאיזו מידה הכירו העדים את החתן והכלה; שמא עניין לנו בעדות פורמלית גרידא של אנשים המקבלים שכר בעד עדותם מקרה?

פקידי הנגיד אינם מסתפקים בעדות זו אלא מחייבים את החתן לשלם קנס

The Jews : J. Mann בספרו של The Communal Organization ביהוד הפרק ובייהוד הפרק (צ'י, ע' ב'יהוד בארטים: in Egypt and in Palestine under the Fatimid Caliphs). כרך א'י, ע' בארטים בזמנו של הרמב'ם (בתוך ספרו בארטי יעקב', ע' בארטים בזמנו של הרמב'ם (בתוך ספרו בארטי יעקב', ע' בארטים בזמנו של הרמב'ם (בתוך ספרו בארטי יעקב', ע' בארטים בזמנו של הרמב'ם (בתוך ספרו בארטי יעקב', ע' בארטים בזמנו של הרמב'ם (בתוך ספרו בארטי יעקב', ע' בארטים בזמנו של הרמב'ם (בתוך ספרו בארטי יעקב', ע' בארטים בזמנו של הרמב'ם (בתוך ספרו בארטים).

2 הובאה ע"י אבן פצ'ל אללה אלעמרי (שכתב בשנת 1340) בספרו "אלתעריף באלמצטלח אשריף" (דפוס קהיר 1312 להג'רה, ע" 1423 לפי הציטטים) ואחריו ע"י אלקלקשנדי (מת 1418) ב.צבח אלאעשי" (קהיר 1917, כרך י"א, ע" 390).

255 'y I ,Jews מאן, אין אין XIX פרך א') פרך א J.Q.R. מאן, 300 יייל,

.2806 כרך ב', מספר Neubauer-Cowley בקטלת

.106–104 על עדים קבועים מטעם הקהילה ר' אסףג בתי הדין וסדריהן, ע' 104–106

בסכום לא קטן אם יתגלה שלגבי דיריה היה קיים עיכוב נישואין. הורעה על כך, יחד עם כתב העדות, נשלחת לנגיד, ועליו להחליט בעניין. רשות הנישואין בצורה הרשמית ניתנה איפוא ע"י הנגיד בכבודו ובעצמו והפקידים לא היו מיופי כוח לתתה בשמו על דעת עצמם. אך בדור שהסכמתו היתה עניין שבצורה בלבד ולמעשה סמך על פקידיו; שהרי אלו לא ראו צורך להודיעו אפילו אם הכלה בתולה או אלמנה או גרושה או חלוצה.

המסמך הוא משנת אתס"ד לשטרות = ד"א תתקי"נ ליצירה = 1153.

ב דף 9 של אותו כתביהיד (קובץ קטעי גניזה) מראה לנו איך רשמו קירושין וגירושין בפנקס קהילה. נראה שהקהילה הנדונה קטנה היתה; כי ברשימה על הקירושין (בצד האחורי של הדף) נזכרו רק שמותיהם הפרטיים של החתן והכלה (בצורה ערבית) בלי שם אבותיהם או תוספת אחרת כלשהי, אע"פ ששם החתן היה מן השכיחים ביותר (מוסי=משה). לא ייפלא כי הרשימה על הגירושין, שנעשתה באותו היום, מלאה ומפורטת יותר, בהתאם לחומרות היתרות של הגטין.

ההכנסות השטחיות בפנקסה על קהלה זו שונות תכלית שינוי מן ההכנסות המדויקות החתומות מצד העדים בעצם ידן אשר פרסמם ש. אסף "מפנקסה העתיק על דמשק".

תאריך שתי הרשימות הל בז' למרחשון ד"א צ"ב (9 באוקטובר 1331).

ן הקטע השלישי, הלקוח מדף 50 של הקובץ האוכספורדי הג'ל6, דומה שגם הוא מהווה חלק מפנקס של קהילה, אך תכנו שונה מאוד. לפנינו זכרון דברים רשמי על מעשה חילול מועד שאירע בעיר הנמל דמיאט (Damietta) ע"י יהודי שלא מבני המקום, יוסף אלרומי (מבני הממלכה הביזנטית), בשנת 1157. האיש הביא אתו מכתב מהנגיד שמואל בן חנניה; אולם אין פירושו של דבר שהיה שליהו של הנגיד, אלא וודאי אגרת המלצה היה הכתב שבידו, כמו האגרת שעלח הרמב"ם אל חותנו הדר בעיירה מנית זפתא ג"כ בידי איש בן חוץ לארץ, כדי שקהל העיירה יאסוף בשבילו הכסף הדרוש לתשלום מס הגולגולת (אסף, מקורות ומהקרים, ע' 163–166). נראה שקהל עיר הבירה נלאה לשאת בעול הוצאות הצדקה למען כל הנצרכים שפנו שמה ומנהיגי הציבור נאלצו לשלוח חלק ממבקשי הנדבות אל ערי השדה עם המלצות מצדם.

במקרה שלפנינו נאסף בדמיאט כסף בסכום דינר אחד בשביל האיש; אולם בטרם המסר הכסף לידו ראה יוסף אלרומי צורך לעלות על אניה מעט לפני השבת שבה חל יום א' דסוכות. הספינה עמדה בנמל משך כל יום השבת וחלק מיום א', שהיה יו"ט שני של החג. בעצם יום מועד זה, לדברי התעודה, שלח יוסף הנ"ל לקבל את הכסף אשר נאסף בשבילו ואף לקח אתו חבילה ומכחב לשם מסירה במקום אחר, ועוד לפני תום המועד הפליג בים.

<sup>5</sup> בספרו "מקורות ומחקרים בתולדות ישראל", ירוש' תש"ו, ע' 64-69.

<sup>.</sup> נוכר בקיצור אצל מאן, Jews, כרך ב', עמ' 288, בלי ציון עיקר תכנו.

העדות מצטמצמת בעובדות היבשות ונמנעת מכל מלה של גינוי המעשה. נראה שניסח אותה סופר בקי בסגנון המסמכים הרשמיים, והנוסחה "כיון שביקש מאתנו מי שהרשות בידו לבקש (זאת), כתבנו ..." (השווה התעודה א, שורה 3-4) תוכיח. אין אנו יודעים אם המסמך נועד לשמש בסיס לצעדים נוספים (כגון פנייה אל הנגיד) או רק נשמר כחומר נגד העבריין למקרה הופיעו מחדש בדמיאט.

ך מסמך מעניין מאוד כלול בתצלום (בלי מספר) מאוסף קטעי הגניזה על בית הספרים הלאומי הווינאי Nationalbibliothele). הוא מראה לנו כיצד ידעה קהילה לעמוד בתוקף על הרצוי ל ה בענייניה החיוניים, אע"פ שהיתה נתונה תחת מרותה של רשות גבוהה ממנה. התעודה היא מהעיירה קליוּב הסמוכה לקהיר ונכתבה בשנת אתק"ו לשטרות (≡ד"א תתקנ"ה, 1955), "רשותיה ראדונינו גאונינו שר שלום הלוי'. בזה מתארכת תקופת־פעולתו הידועה לנו של גאון ישיבת פוסטאט זה, אשר ההין לשבת על כסא הגאונות בזמנו ובמקומו של הרמב"ם, בשבע שנים נוספות על הידוע עד כהי.

הנדון הוא, עד כמה שהדבר מפורש במסמך עצמו, משרת הממונה על ענייני הקהלה (בערבית מְקַדַּם). בתפקיד זה כיהן אז בקליוב איש ידוע בשם מוסי ולד (בבן) אלאהוב, ורוח הציבור היתה נוחה ממנו. אעפ"כ לא היתה עמדתו איתנה כל צרכה; כי לפניו היתה משרה זו בידי איש, ושמו יצחק אלסקלי (מסיציליה), אשר עזב אותה – אולי לא בטובתו, עקב סכסוך – ועכשיו השתדל (אצל הרשות?) לחזור אליה. באחת השבתות, בהתאסף הקהל לתפילה בבית מוסי, הזהיר איש מן הציבור את הנאספים מפני העלול להתרחש ועורר אותם להתחייב בצורה החלטית ובעלת תוקף משפטי, ע"י "קניין", שלא להכיר בשום פנים ב"מוקדם" אחר זולת מוסי, "לא באופן תורני ולא באופן ממעלתי" (בלא כממונה נאון הישיבה ולא כממונה שלטונות הארץ?). ההתחייבות שלא לקיים כל מגע ומצא עם מי שיבוא להסיג גבולו של מוסי הנ"ל היא למעשה מעין חרם שמחליט עליו ציבור ולא תלמיד חכם. היחס המרדני לפקורות הבאות ממקום גבוה מזכיר במקצת את החרם אשר הכריזה עליו אחת הקהילות בימי הרמב"ם על כל מי שיקשיב מביניהם להזכרת "רשות" של ראש גולה, ראש ישיבה או שר", ואף את המדד הרציני יותר בנניד זוטא.

הצירוף "מוסי ולד אלאהוב" אינו כולל את השם הפרטי העברי "אהוב"9, אלא "אלאהוב" כאן, כמו במקומות אחרים, מקוצר מתואר־הכבוד "אהוב הישיבה"10. שמו המלא ירוע לנו במקרה מתעודה אחרת המשלימה את זו שלפנינו יפה ושכבר נתפרסמה ע"י י. מאן יו. זהו כתב־אישור לקיים את האיש הנדון במשרתו, אחרי

<sup>8</sup> תשובות הרמב"ם, הוצאת א"ח פריימן ע' 104-104.

<sup>9</sup> הוכחות למציאות השם הנאה הזה בימי הביניים ר' אסף, מקורות ומחקרים ע' 144. 10 ר' מאן, 278 I ,Jews; אסף, באהלי יעקב ע' 93.

<sup>.298 ,</sup> II , Jews 11

שכבר כיהן בה זמן מה, בחתימת הגאון שר שלום הלוי. כראי יהיה לתרגם כאן את עיקרו. "כיון שיצאה אגרת (בני) הקהילה האצילה הדרים בעי[ר ק]ליוב<sup>21</sup>, ברוכים הם לשמים, למושבנו יירומם... ונוכחתי מרצונכם וחשקכם הנאה במרנא ורבנא משה החזן היקר נזר (?)<sup>21</sup> החזנים [בן] מרנא ורבנא לוי החזן היקר אהוב הישיבה... והוא ראוי למה שהוצע לו יותר ממישהו זולתו, כפי שלא [יֻעַלַם]<sup>14</sup>, לפי שהוא<sup>21</sup> בקי בשהיטת חולין<sup>23</sup> ורגיל בתפלות לכל עתות השנה, ואנו יודעים שלא התבטל מכם אלא מסיבת מחלה,... הרי עליכם לספק את המגיע לו ו..., לפי שהוא<sup>21</sup> מלמד את ילדיכם נר תורה ומוציא אתכם מידי חובה<sup>11</sup>, ותינצלו מעונש האיסור <sup>21</sup>.

מסמך זה מגלה לנו לא רק את שמו המדויק של מוסי ולד אלאהוב, שהוא משה בן לוי, אלא גם שעיקר משרתו משרת חזן היתה, ושיחד עמה מילא תפקיד שוחט ומורה. אליבא דאמת נרמזו כל התפקידים האלה גם בתעודה שלפנינו, אלא שלפיה אפשר היה להניח שבתורת "מוקדם" של העיירה היה בעצם דיין או ""חבר"1. משלא נזכר דבר מאלה בכתב הרשמי של הגאון, אין להעלות זאת על הדעת.

קרוב לוודאי שבקשת הקהילה, אשר לפיה ניתן האישור מצד הגאון, נשלחה כתוצאה מההחלטה הכלולה בתעודתנו. מלבד ההקבלות שבתוכן, גם העובדה שבסוף כתב־האישור נמצאות המלים "יהפך לש[מחה]," שבוודאי גם שם הן מוסבות על חודש אב, מקרבת את ההשערה שיש קשר בין שני המסמכים. מדוע אפוא חסר בכתב ראש הישיבה כל רמז לעובדה שר' משה בן לוי שימש גם מנהל ענייני הקהילה? לא קשה למצוא תשובה על שאלה זו. מינוי ה"מוקדם", ראש הקהל ובא כוחו כלפי השלטונות, לא היה בסמכות ראש הישיבה אלא או בסמכות השלטונות המוסלמיים עצמם (כפי שיתברר להלן לגבי תקופה קרובה לזמן הנדון), או לכל היותר, בזמן קיום הנגידות, בידי הנגיד, כמייצג השלטון האזרחי כלפי היהודים.

שהחזנים עמדו לפעמים בראש קהילות, כבר הסיק מאן מביטויים מסוימים בהתחלות מכתבים אל קהילות שונות, שבהן פונה הכותב קודם כל אל החזנ(ים) או מזכיר את הקהל וממשיך "ובראשם... (פלוני) החזן". התעודה שלפנינו מוכיחה שאין אלו מליצות בעלמא אלא הנהגת הציבור היתה במקרה כזה תפקיד רשמי

<sup>12</sup> במקור חסרה היו"ד בשם העיר, וכבר תיקן זאת מאן.

<sup>.200 ,</sup>I כך יש לקרוא, לפי המשוער, במקום .כיד' המודפס אצל מאן; ר' בספרו I בספרו

<sup>14</sup> אני מציע להשלים .ממא לא (יכ'פין'.

<sup>15</sup> כאן בין השיטין .שגיר ....., אולי דברימה על למדנותו.

במסכת חולין. שמה המלא של מס' חולין הוא ,שחיטת חולין" [פרופ' אסף].

<sup>16</sup> במקום "אלכונה" קרי "לכונה"; גם המלה הקודמת "ומחאפט'ה" מסופקת בעיני.

<sup>17</sup> כשליח ציבור.

<sup>18</sup> על עושק שכר שכיר ופרופ' אסףן.

<sup>19</sup> ר' אגרות הרמב"ם, דפוס מקיצי נרדמים תש"ו, ע' 82. כאן מתברר אפוא, ש.מוקדם" לא היה תמיד דיין (חבר) אלא כל ראש קהל המוכר ע"י השלטונות.

<sup>.268 ,</sup>I , Jews 20

קשור במשרת החזן, אם קשר תדיר אם קשר ארעיג<sup>2</sup> קל להבין שבעיירה קטנה סמוכה לעיר הבירה מעין קליוב לא היה כדאי למנות דיין מיוחד, ונראה שהיה מקובל כי הנהגת הקהילה תימצא בידי פקיד מקבל משכורת בני. כן מובן שבעיירה שימש החזן גם מורה ושוחט, דבר שהיה מצוי אבל לא חוק ולא יעבור בני. על יד ר' משה בן לוי היה בקליוב חזן אחר, יחזקאל הכהן החזן בר' חסדאי הכהן המעותד, ראשון העדים החתומים על המסמך וכנראה המעורר את הציבור לפעולה למען עמיתו.

עד כמה היה משה בן לוי מכובד ומקובל על הבריות, יוצא גם מקטע של מקאמה שמור באוסף דוד קאופמן באקדמיה ההונגרית. לפי תיאורו של ש. וְדֶּר 23 זה "קטע של מקאמה המדבר בשבח איש ששמו משה בן לוי ובפיו שבח התורה והלמוד, נזכר גם... כפר... קליוב" 24.

זכרון־הדברים שלנו נכתב בקפדנות לפי הכללים החמורים של השטרות, באופן שמעט לפני סופו נרשמו התיקונים שהוכנסו בו (כתיבה בין השיטין ומחיקה)25. מאידך הלשון הערבית מרושלת ביותר ומתקרבת ללשון העממית26. מתוך כך יש לו גם חשיבות מסוימת לגבי תולדות התפתחות הלשון הערבית, בייחוד כיון שיש כאן תאריך. לגבי תופעה חשובה אחת, השימוש של ב לפני העתיד27, זה אולי המקום הקדום ביותר שומנו ידוע לנו.

- 21 עכ"פ ברור שנם יצחק אלסקלי שימש בתפקיד ראש הקהל והחזן גם יחד.
- 12 ר' אסף, מקורות ומחקרים ע' 47 שו' 44 וחצ'רתה תעלם אן אל מוקדם מנפעתה מן נמאעתה≔ומעלתו יודעת שה.מוקדם' מתפרנס מן הקהלה.
- 22 ר' תשובות הרמב"ם ע' S2: כבר נתברר אצל הנוים שאין אנו ממנין לשחוט אלא לכשרים שבנו ולחכמים ולחזנים המוציאים את הצבור ידי חובה. ושם ע' S4–S3 (סי' פ'ו) הממונה על השחיטה בעיר פלונית הוא זולת החזן, ורק עם סילוק איש זה מתפקידו מקבל עליו החזן דבר זה.
- 23 בתוך: מזכרת עמנואל, לכבוד אברהם חיים לעף זצ'ל, בודפשט חש"ז, עמ" 17, מס" 75. אני משתמש בהזדמנות זו כדי להודות למר א. מ. הברמן, ספרן ספרית שוקן בירושלים, אשר העיר לבי על חומר הגניזה הכלול בקובץ זה וסייעני בכלל באדיבותו, בשעה שהדרך לאוצרות הר הצופים חסומה.
- 14 על חומר אחר הנוגע, לפי המשוער, למשה בן לוי ולאח שלו בשם אבו סהל הלוי ולד Descriptive ,Halper אלאהוב, גם הוא חזן, ר' מאן, 20ws. משה בן לוי הנוכר אצל 374 ,II ,Jews, אלאהוב, גם הוא חזן, ר' מאן, Catalogue of Genisah Fragments in Philadelphia שומו האיש.
  - .25 ע'פ בבא בתרא קס'א, סוף ע'ב, ועיין אסף, מקורות ומחקרים, ע' 172, הע' 25
- 20 אציין כאן את הסטיות העיקריות מהלשון הקלסית: שו' 3, בראשה, אן (במקום אנה, או אנא); שו' 3 יצלו (יצלון); 9 חאצ'ר (חאצ'רא), ביצלו (יצלון); 10 ביג'תהד (יג'תהד); 11 כונתו (כנתם, השווה שו' 13); 14 אן מא תקדמו עליכם אלא הו (אנכם לא תקדמון עליכם אלא איאה); 16, 12 אן נחן (אננא), 18 אלאדנא (אולאדנא; אולי רק ט'ס); 20 אמוראתנא (?) אמורנא); 24 בוג'ה אלשרעי... בוג'ה אן צלטאני (בוג'ה שרעי... בוג'ה סלטאני; תופעה מעניינת מאוד).
- 27 על שימוש זה אצל ר' אברהם בן הרמב"ם ר' ש. ד. נויטיין במבוא ,תשובות רבנו אברהם בן הרמב"ם", התרצ"ח, ע' XXVIII. ההבדל הקטן בזמן הוא פחות חשוב מדרך השימוש, הסוטה במשהו ממה שקבעו חכמים עד כה.

דך ריב על משרת "מוקדם" הוא גם נושא המכתב רב העניין אשר נתפרסם בקובץ שרידי הגניזה הערוך בידי ר. גוטהייל ווורל<sup>28</sup>, עמ' <sup>12–17</sup>. רוב טעויות המהדירים בקריאת הנוסח הערבי כבר תוקנו ע"י מאן בספרו Texts and Studies במהדירים בקריאת הנוסח הערבי כבר תוקנו ע"י מאן בספרו אך טעה בנקודה חשובה והוא גם ביאר את תוכן המכתב ביאור נכון בדרך כלל, אך טעה בנקודה חשובה ביותר והתעלם כליל מתוספת המכתב החשובה למרי. יש לקוות שגם תרגום חרש של התעודה על סמך תיקוניו ותיקונים נוספים יהיה לתועלת.

שולח המכתב, ר' שבתי בן אברהם, שאביו בזמנו היה דיין בעיירה המצרית מניח וְפְּחָא, עמר לבקר את המקבל, סופר המלכות יהודה בן אלעזר הכהן, כאשר באו אליו יהודים מבלבים (Bilbais) וסיפרו לו כי איש בשם אבראלבהא אלדמשקי הלך אל צלא חדא לדין וקיבל ממנו "תוקיע", כלומר כתב־מינוי ממשלתי רשמי, הממנה אותו לראש הקהל ("מוקדם") במנית זפתאי. גם המקום אלמַחַלָּה נזכר בקשר זה, וכן שאבראלבהא ביקש תעודת הסכמה מצד הקהל אנשי בלבים השפיעו על שבתי שלא ידבר על עניין זה, עד שיתברר המצב יותר, אך יעצו לו לכתוב אל שני דיינים (בפוסטאט), אשר עדיין לא נודע להם הרבר. הכותב מבקש ממקבל המכתב שיתיעץ עם הדיין שנזכר כשני, אך בעיקר שיעורר אישיות שלישית להתערב.

בתוספת למכתב מובא נוסח חדש של סיפור המעשה, מפי קבוצת יהודים אחרים. לפיהם ביקש אותו אבראלבהא את המינוי לעצמו רק למראית עין; לאמתו של דבר היתה כאן קנוניה בינו ובין אדם ששמו בן אלדבאח, אשר הלשין על ר' שבתי ושחד את אבראלבהא כדי שזה ימסור את השלטון על קהל מנית זפתא לידו הוא למעשה, על מנת שיהא עושה דברו של אותו אדם מקורב לרשויות.

אנו רואים אפוא: א) שבזמן הנדון נתמנה מנהל ענייני הקהל ע"י הרשות המוסלמית; ב) שמינוי כזה יכול היה לבוא מגבוה באופן מפתיע בלי התיעצות עם הרשויות היהודיות; ג) שבכל זאת רצוי היה להשיג אישור מן הקהל שהמועמד רצוי לו (נראה שבמקרה שלפנינו אישור כזה נדרש רק מקהל אלמחלה, אך לא מאנשי מנית זפתא); ד) שכנראה איש אחד יכול היה להתמנות על שתי קהילות:

Fragments from the Cairo Genizah in the Freer Collection, ed. by R. 28
.Gottheil and W. H. Worrell, Cairo 1927

.450-447 'עמ' I, עם 29

30 הכותב קורא להם .יהודים' דווקא בכל המכתב. זה מזכיר לנו שימוש־לשון ידוע

31 מוטעה לגמרי מסירת התוכן של חלק זה אצל מאן, שם ע' 449, שראה בצלאח־אלדין אחד ממנהיני קהילת קהיר והבין ,תוקיע' כהבטחה גרידא. לפי מאן ,מגלה המכתב תנאים שבהם בוצעו מינויים בשביל הקהלות המקומיות ע"י הנגיד ובית־דין הגדול שלו". ר' אגרות הרמב"ם במקום הנ"ל.

22 לא ברור אם מקהל אלמחלה או מקהל מנית זפתא. אם שבתאי ישב במנית זפתא, (כפי שיש להניח), בלי ספק היה שומע על פנייה אל קהילה זו לפני אנשי בלביס. אך אין מן הנמנע שהיה דר בפוסטאט ומתוך כך לא היה קשה עליו ,להיכנס' אל מקבל המכתב, שהיד נר באלקאהרה.

ה) שאדם יכול לקבל את המינוי הרשמי על שמו ולמסור את מילוי התפקיד בפועל לאדם אחר.

מתי נכתבה האגרת? קשה לתת על שאלה זו תשובה מרויקת; אך שמות האישים המכרים בה נותנים נקודות אחיזה שונות.

- 1) העובדה שבשורה 15 נזכר ה"נזר"-האב, הוא ר' נתן בן שמואל, כנפטר, נותנת לנו terminus post quem ברור. נתן התם עוד בכסלו 1463 לשטרות, כלומר בסוף שנת 1151, על מסמך 33. האגרת לא נכתבה אפוא לפני 1152.
- 2) בשנת 1154 כבר מוסיף כותב מכתבנו לשם אביו את ברכת המתים "תנצב"ה"<sup>34</sup>. לכאורה מתקבל על הדעת ששאלת מינוי "מוקדם" חדש במנית זפתא התעוררה עם פטירתו של ר' אברהם בר שבתי, אשר, כבעל תואר חבר, כיהן כנראה במשרה זו, ואם כן יש לקבוע את זמן המכתב בין 1152 ו-1154. אולם זמן זה חל בתקופת הנגידות המפוארת של שמואל בן חנניה; וקשה להעלות על הדעת שבה בשעה שהנגידות היתה קיימת, יכול מינוי כזה לצאת מן השלטונות, מבלי שיהא כל חלק בזה לאיש הממונה על קהלות ישראל מטעם אותם השלטונות ומבלי שהמתנגד למינוי יחשוב לפנות אל אותו איש. משום כך לא רצוי להקדים את מכתבנו לשנת 1159 או 1160, זמן פטירת הנגיד הנ"ל, שעמה חלה הפסקה במוסד הנגידות.
- 3) מאידך אין לאחר תאריך המכתב יותר מדי, כיון שעלינו לשים לב לגילו של השולח. נשמרו לנו דפים מכתבי יד שאביו ר' אברהם כתבם לשימוש עצמו בשנים 1059/90 ו־1091. אם נניח שהיה רק כבן עשרים בזמן כתיבתם, יש לשער ששבתי נולד בין 1090 ו־1120 (או, לכל היותר, 1130).
- 4) "הנזר בן... הנזר" הנזכר במכתבנו, הוא ר' יהוסף בן נתן, נולד לפני שנת 1141; כי באגרת כתובה בשנה זו מזכירו אביו, ר' נתן בן שמואל, יחד עם שני אחיו הגדולים ממנוסי. אחיו הבכור מבורך חתם על תעודות בשנים 1157 רבסור מבורך חתם על תעודות בשנים 371176 ערוב בשנת 1167 או 371176. קרוב לווראי שפעילותו של יהוסף, צעיר האחים, התחילה באיחור כמה שנים ביחס להתחלת פעילותו של מבורך.
- 5) למקבל המכתב, ר' יהודה בן אלעזר הכהן, הוקצבה ירושה במסמך משנת 38 1176.

לפי הנתונים דלעיל מסתבר שהאגרת אשר אנו דנים בה נכתבה בשנות הששים או השבעים של המאה השתים עשרה. מסקנה זו מסייעת להשערה, שהובעה במקום

```
337 ר' מאן, Jews, II ,Jews.
340, מאן, I ,Texts, הערה 3.
35 שם, עמ' ק-446.
36 מאן, Jews, II ,Jews.
368 ר' שם, I, 227.
37 ר' תשובות הרמב'ם הוצ' פריימן, הערה לע' 94 שו' 6.
38 מאן, שם, IJ, 338.
```

אחרפי, כי צלאח־אלרין הנוכר כאן אינו אלא סאלארין המפורסם ממסעי הצלב וכי המאורע המסופר כאן חל בזמן ששימש חיר לחליף הפאטמי האחרון, אלעאצ'ר, לפני המאורע המסופר כאן חל בזמן ששימש חיר לחליף הפאטמי האחרון, אלעאצ'ר, לפני היוחו לסולמאן עצמאי במצרים, ובכן בין השנים פסנו רוגוו. עידאלרין, אשר חמך גם הוא באבראלבהא, נראה שהוא האמיר עודאלרין ביודור עביצ למצרים רחש השימת אמירים שנשלחו ע"י השלים הסורי נור־אלרין בחור שרי צבא למצרים הראש רשימת אמירים שנשלחן ע"י השלים הסורי נור אלרין בחור שרי צבא למצרים אלרין להחנכלות בשאור, ווירו של אלעאצ'ר לפני השחלמות הצבא הסורי על ארצוסי. אמנם מוסרים כי ג'רדיך, עם כמה אמירים סוריים אחרים, עוב את מצרים וחור לסוריה מחוך קנאה בהצלחת של צלאח־אלרין בחצר אלעאצ'רו: אך אין ארצוסי. אמנם מוסרים כי ג'רדיך, עם כמה אמירים סוריים אחרים, עוב את מצרים וחור לסוריה מחוך קנאה בהצלחת של צלאח־אלרין בחצר אלעאצ'רו: אך אין להניח שרבר זה קרה תיכף להחמנות של צלאח־אלרין בחצר אלעאצ'רו: אך אין להניח שרבר זה קרה היבף להחמנות של צלאח־אלרין לחיר. מכל מקום, אם הוחות המשוערת נכונה, נצטרך לקבוע את זמן המכחב בהתחלת אותה הקופה, כלומר בשנת פפוז.

העובדה שאבראלבהא היה איש רמשק, יש בה כדי לסייע להשעדה הנ"ל. אם ליהודי סורי זה, אשר פעל בלי הסכמתם ואפילו בלי ידיעתם של מנהיגי יהדות מברים, היו מהלכים בין השלמונות הגבוהים בעלי הסמכות לחת "חוקיע", יש הגליים לסברה ששלמונות אלו היו מבני סוריה, כלומר מראשי הגייסות הסוריים אשר הפשו את השלמון במצרים. אפשר מאוד שאבראלבהא היה מספקי הצבא הסורי שליוו אותו במסעותיו, וכשקנה לו צבא זה שביתה במצרים התישב הוא בבירת הארץ כדי לקיים מגע עם השלימים. לפי הגראה ביקש להיות ממונה על שתי הצרץ כדי לקיים מגע עם השלימים. לפי הגראה ביקש להיות ממונה על שתי המרילות העשירות ביותר שבערי השרה של מצרים:; ויש מקום לחשר שהשיג את מבוקשו מצלאהיאלדין על סמך הבמחה להוציא מסים הרבה מיהורי מקומות אלה ושהתכוון להתעשר בעצמו אגב זה. על רקע כזה נקל להבין שבהתנגדות גלייה למיימת אבראלבהא היה משום סכנה ושלא לחנם יעצו אנשי בלבים לר' אלה יראה עצמו בקהיר ער אשר יוורע איך יפול רבר.

במסיבות שצויעו לעיל אין, כמובן, כל הכרח להניח שבאותו זמן נתפנתה במקרה משרת ראש הקהל בשתי הקהילות מנית זפתא ואלמחלה. להפך, מתקבל על הרעת שר' שבתי ירש את הפקידי אביו ה,חבר", הפקידי דיין ומנהע הציבור יחד, עוד לפני שנת 1811, שבה החם על שמר במנית זפתא, ושאבראלבהא ושיתפר בן אלדבאח התכוננו להדיחו לפחות מן התפקיד השני. מלשינות של בן אלדבאח

מובנת יוחר מחוך מצב כזה. אם מכחבנו שייך לאוחה חקופה בעלה מחיחות מרינית וצבאית מיוחרת – חקופת המעבר משלטון הפאטמים לשלטון בית איוב וחקופת מלחטות מחמידות עם הצלבנים

OF L, שאנונו שנסבים, עי צפי במאורעות שנת 664 להנ'רה; ברפוס קהיר 2021 (הנ') ברך

זו עם' זבו, 11 עם' זבו, כחאב אלרוצ'חין, קהיר 1821, חלק א' ע' 171.

בי אלמחלה ומנית ופחא הן הקהילות שנחנו את החרומות הגדולות ביותר לפדיון שבויים

ברשימה של עשר עיירוח שהשתחפו במצווה וו; ר' מאן, צעישל, ו, בבב; וו, פצב-ופב,

בתוך מצרים גופא – הרי עלינו להמנע מלהוציא מסקנות כלליות מתעודה זו על הנוחג של תקופות אחרות. אולם קשה להניח כי הפרוצדורה של מינוי ראש קהל ("מוקדם") ע"י "תוקיע" ממשלתי הומצאה ad hoc בלבד.

נשאר עוד לברר זהותם של שני אישים שמהם צפויה היתה לר' שבתאי עזרה כנגד יריבו. אחד, הנקרא אל שיך' אל מופק, כנראה אינו ירוע עד כה מתוך מקורות יהודיים. אולי הוא הרופא המפורסם מאוד הבת אללה אבן ג'מיע<sup>14</sup>, רופאו של צלאח־אלדין, שהיה לו התואר אלשיך' אלמופק<sup>14</sup>. אין ספק שאיש זה, אשר זכה לתואר המופלג "שמס אלריאסה" (שמש השררה), היה בעל השפעה.

אם כאן עלינו להסתפק ב"שמא", נוכל להגיע לידי "ברי" לגבי זהות "אלשיך' אלת'קה". החכמים שעסקו בדבר זה 45, סבורים היו שהמדובר בר' מישאל, חותנו של הרמב"ם, שהיה ידוע באותו תואר. ברם המכתב עצמו מגלה לנו שאין זה אלא תואר המקבל, ר' יהודה בן אלעזר הכהן. נוסף על נימוק פנימי 45, הרי הדבר מוכח בפירוש מן הכתובת הכתובה באותיות ערביות, אשר לא העתיקוה גוטהייל־וורל. בכתובת, שהיא כמעט נטולת נקודות דיאקריטיות, יש חלקים שקשה לקראם; אך בנוגע לביטוי המעניין אותנו כאן אין כל מקום לספק. לדעתי יש לקרוא אך בנוגע לביטוי המעניין אותנו כאן אין כל מקום לספק. לדעתי יש לקרוא

يتفضل مولاى زين (ريسى?) التجار على بن عبد . . . . يوصله لمولاى الشيخ الثقة الحابير . . .

وياخذ لى جوابه معه متفضل او يوصله للشيخ ابو الفرج الجوزى بل. . .

(יואיל ארוני פאר [או: ראש] הסוחרים עלי בן עבד... להביאו אל ארוני אלשיר אלת'קה החבר...

ולקחת בשבילי את תשובתו אתו בטובו, או יביאו אל השיך אבו אלפרג' אלג'וזי ב....זי בסהיר).

עלינו להשלים אפוא עם העוברה ששני אישים יהוריים היו נושאי אותו התואר בזמן קרוב מאוד זה לזה או אפילו באותו הזמן. כנראה רק מקרה מוזר הוא שמכתב של הרמב"ם אל "אלשיך אלת'קה", אשר פורסם ע"י גסטר ואח"כ ע"י אסף 4. נשלח אל מנית זפתא דווקא; כי מתקבלת מאוד על הרעת סברת אסף כי חותנו של הרמב"ם הוא האיש אשר מכנהו הרב במלים "עמארי וסנדי" (עמודי ומשענתי).

<sup>.181-178 &#</sup>x27;ע 'Arabische Literatur der Juden, ש' אז Arabische Literatur der Juden.

<sup>44</sup> כן לפי אבן אבי אציבעה, עיון אלאנבא, חלק ב' עמ' 122, ולא מופק אלדין, כפי שכוחב שטיינשניידר שם. השערתו שנתנאל גאון פוסטאט הוא הוא הבת אללה זה מתבטלת מתוך איי התאמת אילן היחס של הרופא המפורסם לשמות אבותיו של הנאון הידועים לנו עכשיו.

<sup>.163</sup> ע' מקורות ומחקרים, ע' 449, I , Texts מאן, 45

<sup>46</sup> אלשיך אלת'קה הוא האישיות הראשונה שאליה יועצים אנשי בלביס לפנות. לו היתה הכוונה לאיש אחר זולת המקבל, ודאי היה הכותב מזכיר אם כתב לו או מבקש מהמקבל להשפיע עליו או מסביר מדוע נמנע מלפנות אליו.

<sup>47</sup> כנראה שם השכונה.

<sup>48</sup> מקורות ומחקרים, שם.

בנוגע לסגנון האגרת יש להעיר שבדרך כלל נכתבה בנימה של הערצה רבה כלפי "השר הגדול והאדיר בעם ה'"; אך בשורה ה־20 עובר הכותב אל גוף נוכח, כיון שהיו קשרי התחתנות בינו ובין המקבל; בסוף המכתב הוא חתר אל נוסחאות ההוקרה המקובלות, אולם בתוספת, הכתובה בחפזון וע"כ בסגנון טבעי יותר, פונה הוא שוב בלשון "אתה" אל איש שיחו. חילופים כאלה נמצאים גם באגרותיו של הרמב"ם 4.

#### N

נקול נחן אלשהוד אלמתבתין כטוטנא אכר הרא אלמסטור אנא ליס
נעלם אן עלי אלשיך סאלם אלחלבי אלצבאג בן יוסף הלוי ולא עלי סת אל
כתאב בת יפת הלוי עלקה תמנע אחדהם מן אלזואג פלמא
אלתמסת מנא הדה אלשהאדה אתבתנאהא בחדש אדר
ראשון אחסד לשטרות באלפסטאט רשותיה דארוננו שמואל
הנגיד הגדול יהי שמו לעולם וכתבנא דלך למיהוי לזכו
יחזקאל בר נתן נבֿתוֹיֹא יהו [דה] בר שלמה הסופר נֹעֹ

בפנינו חתמו אלו העדים יעקב בר אברהם נֹעׁ אפּ [רים ב]רׄ משולם נֹעֹ

> 10 כדם הדרת הנגידות תירומם ונואבהא יקבלו ידיהא וינהו אלי גלאלהא חצור אלשהוד וכתמהם בין ידינא עלי מא באעלאה ובער דלך אכדנא באלחוטה ואקנינא מן אלשיך סאלם אלחלבי אללוי קנין שלם בלפט מעכשיו אן ענדה ופי קבלה ודמתה עשרה דנא בתורת חוב יקים בהא מן כאלץ מאלה ללעניים מתי שהר אן עליה עלקה פי זואג טאלענא חצרתהא אלסאמיה בדלך לתרי ראיהא אלעאל ביה במא תראה ושלום יקרה יירב יעקב בר אברהם נע אפרים בר משולם נע

#### חרנום

אנחנו העדים הרושמים את התימותינו בסוף כתב זה, אומרים: אין, לפי ידיעתנו, לזקן 50 סָאלָם, איש ארם־צובה, הצבע 51, בן יוסף הלוי וגם לא לסָת אל־כָּתָּאב בת יפת הלוי תלות 52 שתמנע אחר משניהם מנישואין. וכיון

<sup>.89-88</sup> גרות הרמב"ם (תש"ו), ע' 34 וגם 49

<sup>-</sup>אלעאלי. שאלי באלעאלי.

<sup>50</sup> תואר־כבוד ולא ציון גיל.

<sup>51</sup> צובע ארינים, בנדים וכיו'ב.

<sup>52</sup> נראה שהמלה מציינת כל דבר שקושר את האדם באופן שהנישואים אינם מותרים לו.

מלבד איטורי הביאה הידועים יש לחשוב, למשל, לגבי איש נשוי על החחייבות שלא לשאח אשה שניה, לגבי אלמנה על חובת חליצה, וכו'. 23 נפשו במוב חלין וורעו יירש ארץ (חהל' כ'ה י'נ). 24 ר' מאן, 2009 ל. I, 252, הע' ו; II, 305. 25 לכאורה בחוב רק אַהוֹרֹם, וכך העתיקו גם גויבאואריקאוליי ברשימת כחבי היר; אולם 27 בחוד שהחאריך בשני צדי הרף היה שווה. 28 במקום וונהא?

ספוטט בחאריך מאבע מרחשון שנח אֹחֹרֹמֹנ לשמרוח עלי מוקרם כמם דגאניר ומאוחר עשר דגאניר ומנהא® בירה פי אי מוצע אראר

בתאריך סאבע מרחשון שנת אַחֹרֹמִוֹנִוֹזּיִּי מן ווגהא נאצר אבן הארון גם כשר בתורת גירושין גמורין בלא שום תנאי בעולם והכל שריר וגכון וקיים

10 משרחי הדרח הנגירות, חירומם, ונציגיה נושקים יריה ומוריעים אחר כך אחונו באמצעי והירוח וקנינו מן הוקן סאלם איש ארם־צובה הלוי קנין שלם בלשון "מעכשיו", שיש אצלו, בחוקחו וברשוחו עשרה רינרים בחורת חוב שישלם אוחם ממימב כספו לעניים שעה שיחברר ברי שחחלים בדבר זה החלמתה הרמה. ועלום יקרה ייניב! יעקב בר' אברהם נ"ע אפרים בר' משולם נ"ע.

יעקב בר' אברהם נ"ע אפּ (רים ב)ר' משולם נ"עף פּנינו התולם נ"עף האפינו התולם נ"עף אפינו האפינו האברהם

שביקשו מאחנו את הערות הואת, רשמנוה בחודש ארר
הנגיר הגדול, יהי שמו לעולם. בחבנו זאת למיהוי לזכו.
יחוקאל בר נתן נבתו"א 60 יהו[רה] בר שלמה הסופר נ"ע

ערגום

והכל שריר ונכון וקיים. נירושין גמורין בלא שום חנאי בעולם. מבהקע לאגר בן בארון גם בשר בחורת לשטרות הופיעה עדיב בת עבר אללה וקיבלה בעאריך שבעה במרחשון שנת אחרמ"[נ]

ומאוחר עשרה דינרים. הל מוקדם המשה דינדים לבת מוסא אנו מופלני וניסכימו שנת אחרמ"ג לשטרות בעאריך שבעה במרחשון Verso

W'TZT. ברשות בידו לשקול (?) אותם באיזה מקום

19 X.4 IILLN. 65 צ'ל בדמיאט. 00 במקום איצא. 85 לכאורה כחוב [..]אם, אך נראה שהחלק הימני החחתון של האליף מחוק בקו מאוון. 73 L' אסף, ס' השמרות לרב האי גאון, ע' 28.

יפח בר שמואל סמ

שמואל הכהן בר מבשר הכהן נע

סו מהני בסאבני מו בהל אבואם אבי אבהמארין אברי בסמווד

בו יום שיני חג הסכות מן סנה (אוחסט לשטרות

כאל ער חרר עלי אלרי גמע לה במיאמפי והו דינאר

ואחר דראהם פאופר כלף אלואבי יום אלמועד ואכר

מנני אלרראהם והו פי אלמרכב חתי אנה איצהים אבר

ממואל עוניד הגרול יהי שמו לעולם ביריה יכון עולם פו דעל ביף ימא רבא ונהנראוס דנילום רשותיה דארונינו מו שחרי מו אלסנה אלמרכורה במרינת איכפתור מאלוא מן ינוו סואלה כחבנא כטוטנא פי אלעשרין אלגמיע יום אלמועד מן אלבד וסאר יום אלמועד ולמא והי קפה מכיוטה לם נעלם מא פיהא וכחאב אכר

פ לילה אלסבת ויום אלסבת כ[אן י]ום פפ אלאחד אלדי אלמרכב וכאנת לילה חג הסכות ואקאם פי אלמרכב אלרי וצל אלי דמיאט בכחאב סידנא אלנגיד ידום הודו וסט (?)

יום אלנמעה אבר אלנהאר רמרומי חמה מלע יוסף אלרומי

60 עיר על הנילום בין רמיאט וקהיר. 50 = רמיאט; ר' מאן, צשטל, II, 60.

ימשונו מאבם מדיא למישהו".

40 מטבע. 50 מלח "רסאלה" (עפ"ר = אגרח) מציינה כאן בלי ספק חפץ שאיש שולח אוחו לחברו ע"י שליח (רסול). בך יש בווראי להבין גם במקום המובא במלון דווי, ובטעות מפרש דווי

80 הוא 22 בספטמבר 2211. 80 כן נראה לפי מלון דווי, ערך חרר. אך אולי הכוונה שכבר הספיק לכחוב את השובר שהיה דרוש כדי לקבל את הכסף.

נקול נחן אלשהור [אלוא]צעין במומנא תחת הדה אן למא אן באן יום אלסבת אלסארס מן שהר אב יהפך לשמחה שנת אָהֹקוֹ לשמרו[ת] בעיר קליוב הסמוכה 5 לעיר המלוכה הס[מו]כה לפסמאט מצרים רעל נילום נהרה מוחבה רשותיה רארונינו גאונינו שר שלום הלוי הגאון ראש ישיבת גאון יעקב יהי שמו לעולם

EML[U]

L

שמואל הכהן בר מבשר הכהן נ"ע. יפת בר שמואל ס"ט. שמואל הנגיד הגדול, יהי שמו לעולם, בידה יכון עולם. רעל כיף ימא רבא ונהרא רנילוס, רשותיה רארונינו לחשרי מהשנה הנ"ל, בעיר אי בפתור Ta שביקש ואח מאחנו מי שמוחר לו לבקש ואח, כחבנו חחימוחינו בעשרים הכל ביום המועד, מן היבשה – והפליג ביום המועד. וכיון והוא סל תפור שאין אנו יודעין מה בחוכו, ועוד מכחב – עבר־משלוחפי מאיש אחר אל הבשמים אשר בסמנורים, ממנו את הדרהמים כשהוא על הספינה, ואפילו לקח אתו גם אחר בררהמים 64, ושלח אחר הגובה ביום המוער וקיבל כבר הספיק לבדוק חשבון 60 הסכום שנאסף בשבילו בדמיאט, והוא דינד יום שני לחג הסוכות משנת [א]תס"ם לשמרות20, במשך ליל השבת ויום השבת. וכאשר ה[גיע י]ום א' שהוא הספינה. (אותו לילה) היה ליל חג הסוכות. הוא שהה בספינה אשר בא אל דמיאט עם מכחב (מ)ארוננו הנגיד, ירום הודו, אל חוך (?) ביום הששי בסוף היום (בשעת) דמרומי חמה עלה יוסף אלרומי, דברי החותמ (ים) בסוף זכרון דברים זה:

חרגום

אנא חצרנא פי אלמוצע אלרי יצלו פיה ענד מוסי ולד ביצלו

אלאהוב וכאן תם חאצר אהל קליוב שצ פחצר תם
מן קאל להם אעלמו באן יצחק אלסקלי ביגתהד פי עודתה
אליכם פאן כונתו פי נפסכם מן מקאמה ענדכם דון
מוסי ולד אלאהוב פקולו למוסי ולד אלאהוב ינצרף
ואן כונתם ראגבין פי מוסי ולד אלאהוב דון גירה פאקנוה
מנכם ואשהדו עליכם אן מא תקדמו עליכם אלא הו דון

15 גירה פאגאבו גמיע אלגמאעה אלכרימה שצ פה אחד בלבב שלם ובנפש חפצה אן נחן מא לנא רגבה פי אחד יתקדם עדינא גיר מוסי ולד אלאהוב למא לה עלי אלארנא מן אלתרביה ולמא לה עלינא איצא מן אלכרמה ולמא ראינא ענדה מן אלדין ואלפצילה ואלתקה אלכרמה ולמא ראינא ענדה מן אלדין ואלפצילה ואלתקה

20 ואלשפקה עלינא ווק<sup>6</sup>פה פי גמיע אמוראתנאיים כמא
ינבגי ולא לנא רגבה פי גירה ואן נחן מא נדפע למ[..]ם<sup>70</sup>
גירה לא פצה ולא דהב ולא ננפעה במנפוע ולא נצלי
וראה ולא נאכל לה דבאחה ולא נכאלטה ולא נקבלה
עלי שא גא מלאיי לא בוגה אלשרעיייי ולא בוגה אן צולטאני

עלי שא גא מַלאוֹי לא בוגה אלשרעייי ולא בוגה אן צולטאני 25 פלמא אן כאן כרוג אלסבת אלמדכור והו אליום אלסאבע

מחדש אב יהפך לשמחה סנתה אנינא מן הולא אלקום אלדי יאתי דכרהם על כל דכתיב ומפרש?? לעילא בביטול כל מדעין ותניאין ?? ברצונם בלי אונס בכלי הכשר והכל?? והדה אסמא אלקום אלדי אקנינא מנהם

30 אלשיך אבו אלפכר אלכהן בר יחיה נע<sup>67</sup> נתן הלוי בר צדקה סם פרחיה בן ברכות נע יפת בר צדקה סט ברכות בן בנין *זי* נע

<sup>68</sup> במקום אולאדנא.

<sup>69</sup> ריבוי כפול על משקל ביותאת, פתוחאת?

סז נראה שיש להשלים למנודןם, טעות סופר במקום למנו)קדם. כמעט אין אפשרויות

<sup>17</sup> במקור מלים אלו מחוקות בהעברת קו.

<sup>27.</sup> אל־' כאן איננה התוית (article) אלא משמשת באותו התפקיד התחבירי כמו .אן" לפני .צולטאני"; על .אן" זה ר' ידיעות החברה העברית לחקירת א"י ועתיקותיה, שנה י"ב ע' 111–153. אותו השימוש של .אל" מצוי גם בנוסח הערבי של .מעשה ירושלמי", הוצ' י. ל. זלוטניק וג. אלוני, ירושלים תש"ז, ע' 73 וכו'.

<sup>73</sup> כן מנוקד במקור.

<sup>.74</sup> צ"ל ותנאין.

<sup>75</sup> מילה זו נמחקה ע"י גירוד.

<sup>76</sup> קו על האותיות במקור מציין כאן ולהלן את הקיצור.

זד צ"ל בנימין?

25 כך! במקום הראשון נראה שהסופר חיקן ,שלה"! 27 ⇒אלאסטר. 08 צ"ל בין אלאצטר. 28 מכאן ואילך החימות; השמות הקודמים היו כחובים ביד הסופר, כמובן. 28 קהיר. ליהודים עדיין היחה העיר העחיקה יותר פוסטאט עיקר. 28 מעיין שכאן לא הודגש לימוד החורה אלא החינוך.

אטר לא כסף ולא והב ולא נהנהו מובת הנאה ולא נתפלל כראוי, ואין אנו חפצים באחר. ואנחנו לא ניתן לר [אש קה]ל סב ובחל חמלתו עלינו והתעסקו בכל ענייניוו מירוחו למעננו ג"כ ובשל יראת השמים והמירות המעולות והנאמנות שראינו בו בשתוב משוא משו לבניתו ובשל בשום איש שיהא בראשנו אלא מוסי בן האהוב, בשל בלבב שלם ובנפש חפצה: אין אנו חפצים 1 אחר. השיבו כל הקחל האציל ש"צ פה אחר מהאמכם ונוהונו הקיכם שלא חשימו בראשכם אלא אוחו ולא ואם חפצים אתם במוסי בן האהוב ולא בוולחו, הקנוהו מום. בן האהוב, אמרו למוםי בן האהוב שיסחלק. אליכם. לפיכך, אם רצונכם שהוא ישהה אצלכם ולא סו אער שאמר להם: דעו שיצחק אלסקלי משחרל לחוור האהוב, והיו נוכחים שם חושבי קליוב ש"צ לתפילה; והנה נכח שם שיינו נוכחים במקום אשר מחפללים בו אצל מוסי בן בולוי הגאון ראש ישיבה גאון יעקב, יהי שמו לעולם, נבבא מנטבבי במנטיה דארונינו גאונינו שד שלום ב לעיר המלוכה בא הס (מו )כה לפוסמאט מצרים דעל נילוס מנט אטל ו לשמרוח בעיר קליוב הסמוכה ביום השבת, ששה לחורש אב, יהפך לשמחה, אומרים אנחנו הערים השמים חתימותינו תחת הרברים האלה: EM (aL) LU (atx)

#### ערגום

הלל בר שאלה? נע שאלה? בר הלל סט יפת בר חמים נע
שלמה בר יוסף נע אברהם בר שלמה הבהן סט
ובאלרי עלמגאה שהרגא וכחבנא כטוטנא פי האריכה
פ? ביצלו בין אלאצטר? יואו ווקופה מעלק בין פא איצא עלי שא גא לגא
מכטוט על (יה) אקניגא קופהא מעלק בין אלאצטר
ואלכל צחיח והכל שריר ובריר וקיים
יחוקאלי בהכהן החון בר גמו (?) חסראי הכהן המעוחר גע
אברהם בן יצחק גע סעריה בן נחן גע

בשהוא עובר לפני החיבה ולא נאכל משחימתו ולא נבוא בחברתו ולא נקבל

פנ ובמוצאי השבת הנ"ל, שהוא יום שבעה לא באופן חורני ולא באופן ממשלחי.

בבימול כל מודעין וחנאין ברצונם בלי אונם בכלי הכשר. אחר וכרם יבוא (להלן) על כל מה דכתיב ומפרש לעילא לחודש אב, יהפך לשמחה, באוחה השנה, קנינו מהאנשים האלה

נאבו המונו נאוהום אהב לוונו מנים:

20 עולן אבו אלפכר הכהן בר יחיה נ"ע ועל נילוי בר צרקה ס"ט

28 "ביצלו" se (כחוב) בין השורות. וי"ו של "ווקופה" se חלוי ג"ב בין (השורות). ועל אשר ירענו העירונו וכחבנו חחימוחינו באוחו החאריך. מלמה בר יוסף נ"ע אברהם בר שלמה הכהן ס"ם. עלל בר שאלה נ"ע שאלה בר הלל ס"מ יפת בר המים נ"ע פרחיה בן ברכות נ"ע יפת בר צדקה ס"ט ברכוח בן בנין (?) ניע

אברהם בן יצחק נ"ע סעריה בן נחן נ"ע יחוקאל הכהן החון בר' גמו (?) ss חסראי הכהן המעוחר ss נ"ע וויכל נכון, והכל שריר ובריר וקיים. מבומל בהעברת קו. הקוף של "אקנינא" דא חלוי בין השורות. "הלי שא גא לנא" 38

L' (ULTIO)

כבוד גדולת קד (ושת) מרגא ודבנא יהודה הכהן השר הגדול והאדיר בעם ה'20, שלום וברכה, ממושכה, כחורה וכהלכה, ליקר הדרת יקרת צפירת הפארת כי ה' יהיה בבסלך ושמר דגלך מלכרספ. כי תעבור במים אחך אניזפ. בשמ (ך) רחמ (נא). אשרי משכיל אל רל ביום רעה ימלטהו ה'פצ.

#### תפארת השרים,

צא מלה במלה: ולא נחפלל מאחוריו (בישוי לקוח מהפולחן המוסלמי).

+8 במקור הערבי שורה פ.

28 MD ML, 02° 98 WD WI, 12.

48 MD ML, 95°

#88 = המעוחד לחבורה! (ד' מאן, צששל, 11, 162 הע' ו). 88 בנדולת מדנא ודבנא, או ביו"ב?

06 CAG. T, C.L. 88 חדלים מ"א ב'. ופ ישעי מינ בי.

במכחבי אישים אחרים אל אותו המקבל ואף במסמך משפטי; ר' את החומר הנמצא אצל מאן, שר הנדיבים, אינם המצאת הכותב אלא נוסחאות קבועות כמעט, החוורות בשינויים לא גדולים 26 דוב החארים המליציים המובאים כאן, כנון השר האדיר בעם ה', תפארת השרים,

zwal, II, see.

עטרת הסופרים, ישמרו שומר נפשות חסיריו ויהיה לו מושיע וגואל, ויחייה שני חמוריו 93 השרים סגני הכהנים, יאריך אלהינו ימיהם בטוב ושנותם בנעימים, בר כג"ק מרנא) ורבנא) אל [ע]זר הכהן, השר האריר, שר הנריבים, תפארת השרים

החשובים זצ"ל. עבדה 40 מנשק ידיה ומוריע ל (מושב)ה הרם על רוב תשוקתו לראות אותה וצערו על שאינו נהנה מקרבתה. ביום ששי זה החלטתי

10 להכנס אל (מושב)ה הרם, והנה באו אנשים מבלביס 95 שסיפרו לעבדה כי אבו אלבהא איש רמשק

הדר בקהיר הלך אל צלאח־אלדין וקיבל כתב מינוי להיות ראש קהל במְנַיַח הדר בקהיר הלך אל צלאח־אלדין וקיבל

ו (כפי ש) אמרו חתימה? מעז־אלדין, אך עברה לא בירר (את הדבר). פי והזכירו גם אלמחלה?, וכי (חברי) הקהילה סיפרו כי הוא אמר שהוא רוצה (לקבל) התימותיהם (לערות) שהם מסכימים ל (מינוי)ו. אח"כ אמרו היהודים

אל תרבר עד שנראה (איך) המצב, ועיכבו אותי מלהכנס 100, עד שאראה מה יתרחש. אלא

אמרו לי היהודים: שלח אל אדוני אלשיך אלת'קה, ואל השיך אבו אלפצל הנדר היהודים: בו

15 ארוני הנזר ז"ל, כדי שיהיה הרבר ידוע להם; כי הדיינים שצ"ו 101 אינם יודעים מאומה

מזה. משאלתי ש(מעלתו) תעשה עמי חסר להוריע לארוני אלשיך אלסעיר אלמופקיים, יצליחו אלהינו

בכל דרכיו לקיים ומצא חן בעיני אלהים ואדם בים ויקיים עליו ויהי דויד לכל

.93 בניו

94 כינוי הנסתרת כאן ולהלן מוסב על .הדרת יקרת וכו'" דלעיל ומשמש במקום פנייה ישירה (בנוף נוכח) אל המקבל 95 צפונית מזרחית מקהיר.

96 צפונית מקהיר, במרחק רב יותר.

97 זהו המובן הרגיל של. כ'ט (בעצם: כחב"יד) במסמכים; אבל אפשר ג'כ .פתק (המלצה) כתוב בעצם ידו".

98 אני קורא: וקאלו כט ען עו אלדין ולם יחקק עבדהא.

99 כנראה אלמחלה אלכוברא, קהילה חשובה צפונית ממנית זפתא.

100 אל מקבל המכתב (כמו בשורה 10). ואפשר שהפועל מציין כאן ,בא אל הכרך (או: אל הבירה)".

בוור השרים (לפי מאן, Texts, I, Texts); ואילו תואר אביו: נזר החברים.

.101 שמרם (או: ישמרם) צורם וגואלם.

102 בתרנום מילולי: הזקן המאושר המצליח; הברכה . יצליחו אלהינו וכו'' ננקטה בקשר לתואר הרשמי לפי מנהנ קבוע במכתבים. המלה ,אלסעיד' (המאושר) כנראה ננקטה בקשר לתואר הרשמי לפי מנהנ קבוע במכתבים. המלה ,אלאמין' (המהימן) ל,אלשיך' אלמופק', כמו ,אלאמין' (המהימן) ל,אלשיך' אלת'קה' (הזמן הנאמן) במכתב הרמב'ם הנזכר לעיל.

.'ב משלי ג' ד'.

דרכיו משכיל וה' עמו<sup>101</sup>, ולמסור את הידיעה לו, כי עבדה ממקורביו<sup>105</sup>, ה' אל ישלול ממני חסדה וקירובה<sup>106</sup> בכל זמן. וחלילה לה' שבזמן שאתה יכול

אל ישלול ממני חסרה וקירובה מים בכל זמן. הולילה להי שבומן שאותר ככל להשפיע ברבר 107, אתה והשיך אלמופק, יסיג את גבולי איש הבא במקרה. אני מחכה לתשובה על מכתבי

(שתכיל) מה שאתה ואלשיך אלמופק יועצים לי לעשות108. ותיכנס אצל הנזר, ישמרו צור, ותקבל

חוות דעתו, ו [ע]שה כחכמתיך. אבקש ממנה 109 לסלוח ליסנו, מפני שמוסרה (של האגרת) ממהר. ותמסור בשמי ברכת שלום שלמה ביותר לשני בני אדוני הכהן המהוגן אבו אלמג'ר, וכן לשיך אבו אלמג'א, ה'

יתן לו שלום, ויפתח לנו (?) אוצרו הטובייי. עבדה בנָה אבו סעד<sup>112</sup> מנשק

25 ולולא עצת היהורים, לא היה (בא) במקום השורות<sup>113</sup> האלה אלא עברה. ושלום הדרתה

הקרושה ושלום שני השרים הכוהנים חמוריה יגרל לעד ואל ירל. ועקב114 שלום.

מן הגליון

115[.....]

אלא דברי היהודים מבלבים.

לכן אמרתי: צריך שיוודע לה (הדבר).

104 שמואל א' י'ח י'ד. השימוש בפסוק זה אולי מרמז ששם הקודש של אלשיך' אלמופק היה דויד, אך אין זה הכרחי.

105 המלה הערבית ,צניעה' מציינת ילד טיפוחים של מישהו, אך גם מי שרק קיבל טובות LXXIII . בתמידות ממנו. שימוש אפייני ר' .J.Q.R. סדרה ישנה, כרך 19, ע' 740, סי'

106 או: טובותיה. הדברים מוסבים על מקבל המכתב ובאים למנוע את הרושם כאילו הכותב היה רוחש תודה לאלשיך אלמופק יותר מאשר למקבל.

107 מלה במלה: שאתה תהיה ממלא האוכף שלה (של העניין). הקבל את הביטוי האנגלי to be in office, in control, במובן to be in office, in control, וביטויים דומים בלשונות אחרות. במלה הערבית מלו' (במקור) הוי'ו באה (בכתיב ובוודאי גם במבטא) במקום ההמזה של המלה הקלסית של, כמו נז = בי, שהוא שכיח בספרות ערבית יהודית.

108 קרי במקור .במא תשיר עלי בה'.

100 מהדרת המקבל.

110 שאני כבר נומר את המכתב.

111 ע'פ דבר' כ'ח י'ב. במקור כתוב (מחמת החפזון): ויפתחל ניאוצרו הטוב. אבו אלמנ'ד אולי הוא הנזכר במכתב אל יהוסף (הנזר); ר' קטלוג הבודליאנה, מס' 2876, סי' 38.

112 קרוב לווראי שאין הכוונה לבנו של המקבל (אחד מבניו נקרא אלעזר המכונה אלשיך סעד אלמלך; ר' מאן, Texts, ע' 448 הע' 6) אלא לבנו של הכותב, ורק דרך נימוס הוא מציינו כבן המקבל; ר' דונמה לנוהג זה אצל מאן, 250, II ,Jews.

113 בעצם: האותיות. 115 שתי השורות דלהלן, הנמצאות מימין לגוף המכתב, לפי הנראה הן המשך של אילו שורות מטושטשות לגמרי שנכתבו מעל לתחילת המכתב, בכיוון הפוך לכיוונו.

ואחרי כל מה שכתבתי באו יהורים שהוריעוני כי בן אלדבאח 116 שלח אל אבו אלבהא מתנה ואמר לו

פל (וני) זוו מגדף אותך 118. ושלח לו מתנה ואמר לו: קח לי את המינויפוו בשמך, ואני אעשה לך כל מה שתרצה

ונראה אם גיסו 120 יועיל לו. באלהים אני משביעך שלא חתרשל בענייני 121. אני יודע את התנצלותך 122. אלשיך אלמופק הוא ירזה (?)

את נפוח הפנים (?) הזה 123 ויגנה את מעשהו על פניו. את זה מוריע עברה ועקב שלום.

הכתובת שבאותיות עבריות:

טבדה, אל נא תשלל ממנו

אל הדרת כג"ק מרנא ורבנא יהודה הכהן השר הגןדןול והןאדירן

השארותה בחיים 124

בעם ה', הירא את ה', יהי שמו לעולם בר כג"ק מרנ (א) ורבנ (א) אלעזר

שבתי בירבי אברהם הוד ויין החבר תנצב"ה

הכהן שר הנד [יבים] ותפארת השרים החשובים ז"ל

116 קרי: אן בן אלדבאח.

117 ביטוי סתמי במקום שם כותב האנרת.

118 קרי: פל' (=פלאן) ישתמך.

119 קרי: אלתקדמה.

120 או: חתנו; או: מחותנו. הכוונה כנראה למקבל המכתב, שהיה לו תפקיד חשוב בממשלה. 121 קרי: תואנית עני.

122 הכותב ידע שמסיבה מסוימת יקשה על המקבל להתערב בדבר באופן ישיר.

123 כך אפשר לפי הקריאה .הוה ינהך דלך בן אלהבג". אולם גם הקריאה גם התרגום מפוקפקים מאוד.

124 נוסחת ברכה רגילה. הכותב מתפלל שייהנה תמיד מחסדי המקבל, כלומר שזה יאריך ימים.

# לשאלת המקורות של חיוי הבלכי

מאת

### יוליום גוטמן

החוקרים, שעסקו בשאלת המקורות של חיוי הבלכי מזכירים מקורות משלשה מינים:

א) התלמור והמדרשים, אשר מהם לקח חיוי כמה קושיות על התורה, מבלי לשים לב לתשובות שניתנו להן שם.

ב) ספרים של דתות אחרות המתקיפים את תורת ישראל.

ג) ספרי הכופרים, שקמו בעולם המוסלמי, אשר התקפותיהם על תורת האיסלאם שמשו לחיוי מופת בהתקפותיו על תורת ישראל.

החוקרים הראשונים, שדנו על השאלה וגילו אחד מן המקורות האלה, ראו בו את המקור היחידי או העקרי של חיוי, עד שבהתפתחות החקירה התחשבו עם האפשרות, שהיוי הושפע ממקורות שונים או מכלם גם יחד.

המאמר הזה יעסוק רק במקורות מן המין השני, כלומר בספרות הפולמוסית של דתות אחרות, אך לתוצאותיו יש חשיבות מה גם בשביל השאלה של מקורות חיוי בכלל.

מן הספרות הפולמוסית זכתה לתשומת לב מיוחדת בחקירה המודרנית זו של הדת הפרסית. שחיוי נמשך אחר האמונה הפרסית, נאמר כבר בימי הבינים בספר על עניני הנפש המיוחס שלא בצדק לבחיי. שם נאמר, אמנם בקצור רב ובצורה שאינה ברורה לגמרי, שחיוי פירש את דברי הכתוב "והארץ היתה תהו ובהו וחשך על פני תהום ורוח אלהים מרחפת על פני המים" לפי תורת השניות של הפרסים באמרו, שלפי הכתוב הזה היו הארץ והחשך קיימות כבר לפני בריאת העולם. ז אך עוד לפני שהספר הזה נדפס והיה ידוע למלומרים הובעה הרעה, שחיוי הושפע מן הספר הפרסי Schikand gumanik vigar, כלומר בראור התרת הספקות", שנתחבר בחצי השני של המאה התשיעית בלשון פהלוי (כלומר בלשון הפרסית האמצעית) ומכיל בקורת של דתות אחרות שונות וביניהן גם של תורת ישראל. כשרארמשטטר פרסם בכתב העת הצרפתי למדעי היהדות תמצית של הפרקים של הספר המתקיפים את תורת ישראל, מצא דוד קופמן, שהם קרובים ברוחם ובסגנונם הספר על עניני הנפש חיזק פוזנאנסקי את

<sup>1</sup> כתאב מעאני אלנפס, הוצאת נולדציהר, עמ' 16 (תרנום עברי של ברוידע בשם תורת הנפש, עמ' 20).

Darmesteter, Textes Pehlvis relatifs au Judaisme, REJ, t. 18, p. 1–15. 2

דבריו בהביאו את דברי הספר הזה, והראה גם כן, כי הטענה של חיוי, שמשאלת אלהים לאדם "איכה" יוצא כי אלהים לא ידע מעצמו איפה אדם נחבא, נמצאת באותה הצורה גם בספר הפרסי. "שתי הקבלות נוספות מצא דודסון בקטע מספר התשובות של סעדיה על השאלות של חיוי שגילה אותו. הוא דימה את דברי הספר הפרסי על האיסור לאכול מעץ הרעת לטענה של חיוי שמתוך פחד וקנאה לא רצה אלהים שאדם יאכל מעץ החיים וגירש אותו מן הנן. כמו כן הראה, ששניהם מוכיחים מן הכתוב "וינחם ה' כי עשה את האדם בארץ" שאלהים שינה את דעתו הכיר שלא היה טוב לברוא את האדם. "אך ההקבלה הראשונה אינה הקבלה אמיתית, לא רק מפני שהספר הפרסי מדבר על עץ הרעת וחיוי על עץ החיים אלא בעקר מפני שהטענה מופיעה פה ושם בצורה אחרת לגמרי.

על מקור חיצוני אחר של חיוי הצביע מרמורשטייו. שמצא כי שלש מטטנותיו של חיוי כבר נמצאות אצל הגנוסטיקון מרציון, והן שמשאלת אלהים לאדם "איכה" ומשאלתו לקיו "אי הבל אחיר" יוצא, שאלהים לא ידע איפה אדם נחבא ומה נעשה להבל, ושלישית טענתו נגד הכתוב "וינחם ה' כי עשה את האדם בארץ". 5 לדבריו יש להוסיף שגם הטענה בענין עץ החיים נמצאת אצל מרציון ממש באותה הצורה כמו אצל חיוי. מרמורשטיין חושב, שרברי מרציון הגיעו לחיוי או דרד הספרות התלמודית המביאה את השאלות האלה ומשתדלת לטנות טליהו או משרידי הכת המרציונית שהיו קיימים עוד בזמנו של חיוי. אד נעלם ממנו שהטענות שהוא מביא אותו נמצאות גם בספר הפרסי, שתים במפורש והשלישית. כלומר השאלה בטניו קין, מכללא, שהיא אינה שונה במהותה מו הטענה הלקוחה משאלת אלהים לאדם "איכה". הטענה בענין עץ החיים אמנם אינה נמצאת בספר הפרסי, אבל היא נמצאת יחד עם השאלות האחרות בספרות אחרת, שעוד לא שמו לה לב כלל, אף על פי שגם היא באה בחשבון כמקור לחיוי, והיא הספרות המאניכאית. 6 במסבות האלה אין להוכיח מן העובדה, שאחרות מטענותיו של חיוי נמצאות במקור זה או אחר. שהוא שאב דווקא ממקור זה. אנו צריכים להשוות את דבריו עם המקורות השונים ולברוק, לאיזה מהם הוא קרוב ביותר בתוכן שאלותיו ובצורתו, כדי להכריע – עד כמה שהרבר אפשרי הוא בכלל – מהיכן לקח אותו.

David Kaufmann, Une nouvelle source de Hiwi Al-Balchi, REJ, t. 22, p. .287–289

- 3 פוזנאנסקי, חיוי הבלכי, הנורן ספר 7, עמ' 118. טענתו של חיוי הובאה ע"י אבן עזרא בפירושו הארוך לבראשית (הוצאת פרידלנדר עמ' 39).
  - .Davidson, Saadia's polemic against Hiwi Al-Balkhi, p. 80–82 +
- Marmorstein, The Background of the Haggadah, Hebrew Union College 5
  Annual, Vol. VI, p. 157, 158, 161
- Marcion, Das Evangelium בספרו הידוע או בחבר מרך את העדויות על מרציון אסף Harnack בספרו הידוע על הורת ישראל נשמרה vom fremden Gott, 2. Auflage, 1924. לנו ע"י Augustinus בפרקים אחדים של ספרו Augustinus בפרקים אחדים של המאמר הוה מספיק החומר הנמצא שם, ולא היה לי Contra Faustum. צורך לעסוק במקורות החרשים על המאניכאים שנתנלו בזמננו.

כדי להוכיח אח זה, אבחור לי שני נושאים שיש להם חשיבות מיוחדת בפולמום אצלן קשה להניח שהתאמה היא מקריח, במיוחר כשיש רמיון גם בנסוחן. ז מוכיחות הדבה גם לגבי חיוי עצמו – אלא גם בטענות רחוקות ומחודרות, אשר ולא רק בטענות קרובות ופשוטות, שרבים יכולים לטעון אותן – טענות כאלה אינן אנו מוצאים החאמה ביניהן לא רק ברעיונות בודרים אלא במהלבי מחשבות שלמים, הפולמוסיה של הרחות השונות. די בעיון קל, כדי לראות שיש קשר ביניהן, שהרי לפני השאלה הנוספת, אם ההתאמה הואת מקרית היא או אם יש קשר בין הספרות ההכרה שמענות אחרות חוורות בכל המקורות שרברנו עליהם, מעמידה אותנו

ובמים השחורים, וכיון שלא ראה את האור מקורם, איך היה יכול לראות אותו מקורם". על זה הוא בונה את המענה הנוספת: "כיון שמקומו ומושבו היה בחושך, אורי (xuanimul), כי כשראה את האור, התפלא עליו מפני שלא ראה אותו אוחם הדברים ממש אנו מוצאים גם בספר הפרסי: "ברור הוא שאלהים לא היה הטענה "מוה יוצא או שאלהים לא ירע ער כה את האור או שלא ירע את הטוב". פ אלהים עד שברא את האור", ולרברי הכחוב "וירא אלהים את האור כי טוב" את הוא מביא לבחוב "וחשך על פני חהום" את המענה המאניכאית "בחושך היה איפוא והתפלא אחר כך כשראה את האורי:, ובמאמרו על ספר בראשית נגד המאניכאים הדברים האלה: הם (כלומר ספרי היהורים) אומרים, שאל ישב מעולמים בחושך הראשונה והחפלא על טובו ויפיו. בספרו נגד פוסטוס מביא אונוסטינוס בשמו אח אל של אור, כי הרברים מוכיחים לפי רעתם שהאלהים ראה או את האור בפעם ברברי הכחוב "וירא אלהים את האור כי פוב" ראיה לכך, שהאל של החורה אינו ביחור באחח מהן יש הוכחה ברורה, כי הם שייכים למסורת אחת. שניהם מוצאים ההקבלות בין שני המקורות אינו גדול, הן מספיקות כדי להראות שיש קשר ביניהם. ואשר בהן מחולה כה ריאלקטי אמנם פרימיטיבי אבל לא קטן. אבל אע"פ שמספר קושיות, שאפשר לקרוא אותן קושיות ממפיזיות, שלא מצאתי אותן במקורות אחרים הפרסיה. הוא מקשה על רעיון בריאת יש מאין ועל רעיון הבריאה על ירי הדבור רעות עצמיות, הוא עצמאי ביותר בענין זה שהוא קרוב ליסורות של האמונה שעליהן רנה הספרות המאניכאית, מן הצר השני מחבר הספר, שהוא בכלל בעל כך גדול כמו בנושא השני. מן הצד האחר נוגע הספר הפרסי רק בחלק מן השאלות אתו האל הטוב והשלם. גם בין שני המקורות האחרים מספר ההקבלות פה אתו כל מוכיח מן הבריאה עצמה, כלומר מן הרעות הרבות הנמצאות מעולם, שהבורא מעשה בראשיח, בה בשעה שמרציון אינו עוסק ברברי החורה על הבריאה אלא בין המאנכאים ובין הספר הפרסי; כי רק הם מותחים בקורת בספור התורה על החורה על האדם הראשון, על חטאו וענשו. בנושא הראשון יש אמנם קשר רק של הדחוח, שאנו דנים עליהן, נגד אמונח ישראל, והם בעית בריאת העולם וספוד

ז על האפשרות שיש לחיוי ולספר הפרסי מקורות משותפים מעיר כבר פוונאנסקי, שם

Sontra Faustum, XXII, 4 8

עמ' , 108 הערה פ, אבל אינו נכנס לבדיקת הבעיה.

De Genesi, Contra Manichaeos, I, 6; I, 13 9

והיה וקוק למנוחה. 12 כן מן הכחוב "כי בו שבח מכל מלאכחו" שאלהים החעיף על ידי בריאח העולם להכיר את מספר הימים ואת שמם כבר לפני שנברא השמש?"!! שניהם מוכיחים גם בצורה הואח: "כיון שמספר הימים ירוע הוא רק על ירי השמש, איך היה אפשר כרי להבריל בין יום ובין לילה, נבראו רק ביום הרביעי?" חוורת בספר הפרסי איך הבריל אלהים כבר ביום הראשון בין יום ובין לילה, אם הכוכבים שנבראו עכשונייסיו להקבלה הבולמת הואת יש להוסיף עוד שתי אחרות. שאלת המאניכאים

בין שאלהים הוא רע בין שאינו יורע את העתיר. 13 זקוק לקרבנות ונהנה מריח הבשר, "והאלהים נסה את אברהם" אשר ממנו יוצא בארץ" שבבר רברנו עליו למעלה, "וירה ה' את ריח הניחוח" המראה שאלהים בארם. הראיות האחרות הן לקוחות מן הכתובים: "וינחם ה' כי עשה את הארם ע"י המלה היוונית צωπήμ, אשר הוראחה היא שאולי יעשה כבה) ושהוא מקנא כפי מה שנמצאים שם בחרגום יווני) שאלהים חסר יריעה (המלה "פן" מחורגמת "נשלחהו פן ישלח ידו ויגע בעץ החיים ואכל וחי לעולם" (הבאתי את הדברים ואם לא ארעה". אחר כך הוא חוור לענין ארם הראשון ומוכיח מדברי אלהים את הכחוב בענין הפיכת סרום: "ארדה־נא ואראה הכצעקתה הבאה אלי עשו כלה לראות את הדברים מכל מקום אשר בו הוא נמצא ושאינו יודע את הכל, הוא מביא שנורש מן גן ערן ונגורה עליו מיחה. כרי להוכיח שהיוצר דומה לנוצר, שאינו יכול בצלמו וכרמוחו, נוצר עוור וחסר יריעה, שמפני כך עבר על המצוה שניתנה לו ער במיוחד מספור זה. הוא רואה ערות לחסרונות הבורא כבר בזה, שהאדם שנברא חסרונות הבורא ומעמיד אותם מול המעלות של האל הטוב, הוא טביא את ראיותיו על ענין האדם הראשון מדבר גם מרציון. במקום אחד, אשר בו הוא מונה את

ואו אינו אלהים אמיתי.פו ואז האשמה לא בארם אלא באלהים. במקרה השני אלהים אינו יורע את העתיר הראשון היה האדם מוכרה לעשות מה שכבר היה נמד מראש על ידי ידיעת האל אלהים ידע מראש שארם לא ישמור את מצוחו או לא ידע את זה מראש. במקרה על הקשר בינו ובין שאר המקורות. לאיסור לאכול מעץ הדעת הוא מעיר: או משאלחו לאדם "איכה". 14 לשני יש חשיבות מיוחדת מפני שאינו מניח מקום לספק את הראשון כבר הוכרנו למעלה, הוא מביא ראיה לחוסר היריעה של אלהים גם מרברי מרציון על הארם הראשון הנמצאים במקומות אחרים די להוסיף שנים.

REJ, XVIII, p. 7. (Chapitre XIII, No. 51, 59) 10

<sup>.</sup> De Genesi, I, 23; REJ, p. 9 (No. 100) 11

<sup>.</sup> De Genesi, I, 33; REJ, p. 9 (No. 102) 12

הדברים מיוחסים שם ל- sugsM nomi2, אבל הרגק חושב, שמקורם הוא מרציון. Et Et, II , insmissobused suitmost wat frig, aray etagenin ya' 972,

<sup>102,</sup> VI moroionalian Adv. Marcionem IV, 20 14

<sup>21</sup> L. III, Pelagium, Adv. Pelagium, III, 2 15

ruch, E, II monoissal sable and insillian Tertallian, Aux sand va' 2/172).

מן הספרות המאניכאית נשמרה לנו הקבלה מענינת למקום אשר בו מרציין מונה את החסרונות של האל היהודי וגם שם תופס הספור על האדם הראשון מקום מרכזי. הדברים שייכים לפוסמוס. את התחלת דבריו, את מענתו שלפי החורה ישב אלהים מעולמים בחושך והתפלא כשראה את האור בפעם הראשונה, כבר הבאנו למעלה. מן הספור על האדם הראשון הוא מוכיח שלפי התורה לא ירע הבאנו למעלה. מן הספור על האדם הראשון הוא מוכיח שלפי התורה לא ירע אלהים את העתיד, כיון שנתן לאדם מצוה שוה לא שמר אותה אחר כך, שהוא קצר ראות, כיון שלא ראה את האדם כשנחבא בגן ושקנא באדם ופחד שיחיה לעולם כשיאכל מעץ החיים. מענותיו האחרות הן שהאל של התורה מתאוה לדם ולהלב ולקרבנות ומקנא כשמביאים קרבנות גם לאחרים ושהוא מלא אף וחמה פעם נגד נכרים פעם נגד עמו עד שהוא משמיד אלפי אנשים שהם חפים מפשע. 10

המקום הזה מכיל רק המציח קצרה של מענות המאניכאים נגר החורה. גם בספור על הארם הראשון מתחו בקורת הרבה יותר מקיפה, כמו שינצא ממאמרו של אוווסטינוס "על ספר בראשית נגר המאניכאים" וממקורות אחרים. ממענותיהם הנוספות על הענין הזה אני מביא רק שתים המפיצות אור על הקשר של הבקורת המאניכאית עם זו של מרציון מהצר האחר ועם זו של הספר הפרסי מן הצר השני. המאניכאית עם זו של מרציון מהצר האחר ועם זו של הספר הפרסי מן הצר השני. הקושיה של מרציון על האיסור לאכול מעץ הרעת נמצאת אצלם בצורה הזאת. אות משתים: או אלהים ידע מראש, שארם יעבור על מצוחו, ואז הוא הרם לעברתו או משתים: או אלהים ידע מראש, שארם יעבור על מצוחו, ואז הוא הוח לעברתו מעץ הרעת, שאלהים רצה למנוע מן הארם את יריעת המוב והרע מתוך קנאה ושהארם זכה ליריעה זו רק ע"י עצת הנחש שמוהים אותו עם ברימטוס. דוא שנו המענות האלה נמצאות גם בספר הפרסי בשניים קלים של הנסוח.

לראשונה ניתנה שם צורה זו: אם אלהים ידע לפני שברא אדם וחוה שיעברו על מצוחו וברא אותם בכל זאח, אין מעם לכעסו עליהם; אם לא ידע את זה, הוא חסר ידיעה. 12 לשניה יש צורה זו: האיסור לאכול מעץ הדעה מוכיח, שלפי החורה הפץ אלהים יותר בסכלות ובאי ידיעה מאשר בחכמה וביריעה; והיריעה שיש למין האנשי באה לו על ידי הנחש ובדרך רמאות. 12 שנם המענות משאלת אלהים לאדם "איכה" ומן הכחוב "וינחם ה' כי עשה את האדם בארץ" נמצאות בספר הוה, כבר הוזכר למעלה.

קים, איפוא, קשר ברור בין שלשת המקורות האלה, ואין ספק ברבר שוהו קשר ספרותי ממש. כי אחרת לא יתכן שרעיון מחודר ואופיני כל כך כמו האלטרנטיבה, אם אלהים ירע מראש שארם יעבור על מצותו, או לא, יחוור בכלם. המסורת הספרותית אשר אליה המקורות האלה שייכים, מקיפה אמנם לא אותם

Augustinus, Contra Faustum, XXII, 4 16

דו Contra Manichaeos ביות Contra Manichaeos דו Titus Manichaeos דו

Augustinus, De Genesi, Contra Manichaeos, II, 39; Contra Faustum, 217 De Genesi, Contra Manichaeos, II, 5; Titus Deostia, 227

REJ, XVIII, p. 9 (Chapitre XIII, No. 106) 18

<sup>. (</sup>Chapitre XIII, 121) 10 '2y Du 19

הוא מאר שנם מענות המאניכאים נגר התנ"ך היו ירועות לו, במיוחר מפני שבומנו היטיב, כי הקריש חלק של ספרו לפולמוס נגד הדה המאניכאיה. לפיכך קרוב לה עוד השיבות גדולה באוחה החקופה, והמחבר של הספר הפרסי הכיר אוחה איזו כח גנוסטיח. לעומח ואח היחה הספרוח המאניכאיח ספרוח של רח שהיחה המענה הראשונה ממקור גנוסטי אחר, אפילו אם יהיה אפשר למצוא אותה אצל לא היו ירועים למחבר הספר הפרסי, וכמו כן אין להניח, שהספר הזה לקח את כמו פורפיריום ובמיוחר אצל חקיםר יוליאנוס אפוסמאמא. בי אבל דבריהם בוראי יריעת המוב והרע. המענה השניה הואה נמצאת, אמנם, גם אצל פילוסופים יוונים המחוקק ומפני כך קשה להניח, שנם הוא אמר, שאלהים רצה למנוע מן האדם את והרע ושיריעה זו באה לו רק ע"י הנחש, כי מרציון רואה בבורא העולם את הנראה, שייכת לכאן גם המענה, שאלהים רצה למנוע מן האדם את יריעת המוב שאלהים ישב מעולם בחושך והחפלא כשראה בפעם הראשונה את האור. אך כפי כאלה, שהם זרים לרוח התיאולוגיה של מרציון. אני מתכוון במיוחר לרעה, הראשון של החורה בכלל. ומה שיותר חשוב: בין דברי המקורות האחרים יש גם מקרה. אבל קשה להניח, שרק דרך מקרה לא נשמרה לנו ממנו בקורה על הפרק בידינו על מרציון היא אמנם בלתי שלמה וכמה רברים הסרים בה אולי רק דרך אשר בו חסרים כמה דברים הנמצאים בשני המקורות האחרים. המסורת שיש היה, כפי מה שנראה, הספרות המאניכאית. היא קרובה לו הרבה יותר ממרציון החשיעית אשר בה נחחבר הספר הפרסי. המקור הבל הי אמצעי של הספר הוה ששאבו במיוחד ממנו, ועל כל פנים יש מסורת אחת מומנו של מרציון עד המאה הושפעו הספרות המאניכאית והפרסית רוקא ע"י מרציון. אבל אין ספק ברבר, כל עוד שהספרות הואה לא נחקרה כל צרכה, אין לאמר בודאות באיוו מדה ואומר, שלפי החורה מחעיף אלהים מן הבריאה, כיון שהיה צריך לנוח אחריה. 20 מלשה, איך היה אפשר להבדיל בין יום ובין לילה לפני בדיאת השמש והכוכבים, שהן כפי שראינו למעלה משוחפות לספרות המאניכאית ולספר הפרסי. כבר הוא כמו צלסום, אשר אצלו אנו מוצאים שחי קושיות על הפרק הראשון של החורה, בם מטטו בלובט באמונט ישראל וכמו כן מבקר פילוסופי של החורה מאוחו הזמן בלבד. צריך לחשוב אליה גם ורמים גנוסטיים אחרים מן החקופה של מרציון, שגם

Bergmann, Judische Apologelik im neuteslamentlichen Zeitalter, mun 20

84, nutra 1.

12 yd eiteitho (17 yn) simshall remited yel meganilanaid, alaenash 12 yd eiteitho (18 yn) simshall remited yel arnitesh (18 yn) (19 yn) simshall remited yel aritesh (18 yn) simshall remitera (18 yn) sinshall remi

היו הטענות האלה לא רק ענין של העבר אלא ענין אקטואלי מאד. בפולמוס שפרץ במאות הראשונות של האיסלאם בין הדתות השונות, שהיו קיימות בארצות שנכבשו ע"י הערבים, השתמשה כל דת בספרותה הפולימית העתיקה וחזרה על הדעות והטענות שמצאה אותן שם. 22

מה יוצא לנו מכל זה לברור השאלה שיצאנו ממנו, שאלת המקורות של חיוי?
תחילה אנו רואים שנקודות המגע בינו ובין הספרות הפולמוסית של דתות
אחרות היו רבות יותר ממה שהיה ידוע עד עכשו בין בפרטים בין ברעיונות
יסודיים. מפרטים אני מזכיר את שאלתו על ענין עץ החיים שיש לה הקבלה גמורה
בין אצל מרציון בין אצל המאניכאים ואת שאלתו על הנסיון של אברהם, שגם היא
כבר נמצאת אצל מרציון. 22 רעיונות יסודיים של חיוי הנמצאים גם בספרות של
דתות אחרות הם דעתו, שהאל של התנ"ך הוא בעל אף וחמה המשמיד יחד עם
הרשעים גם אנשים חפים מפשע, טענה שהיא משותפת לספרות של כל
הרתות האלה, 21 ובקורתו למעשה הקרבנות, שיש לה הקבלה אצל מרציון ואצל

שנית – ורבר זה הוא חשוב ביותר, אנו רואים את חיוי עכשו בפרספקטיבה הנכונה. הבקורת של התנ"ך, היתה בזמנו לא עניין של ספר פרסי בורד או של שרידים קטנים של הכת המרציוני אלא ענין שהשתתפו בו זרמים רתיים שונים וביניהם גם גרולים, והזרמים האלה הם הם שהשפיעו על חיוי. ע"י זה מתברר עוד יותר מה שכבר אמרתי בתחילת המאמר הזה, שאיזו הקבלה בין חיוי ובין מקור זה או זה אינה מוכיחה כלל שהושפע דוקא ממנו, שהרי לכמה מטענותיו יש מקור זה או זה אינה מוכיחה כלל שהושפע דוקא מקור חיוי הוא קרוב ביותר הקבלות בכל המקורות, ושיש צורך לבדוק לאיזה מקור חיוי הוא קרוב ביותר בתוכן מענותיו ובצורתן כדי להכריע מאיזה צד הוא מושפע. כשבודקים את השאלה בדרך זו, ברור לגמרי שאין שום יסור להנחה, שרוקא הספר הפרסי היה מקורו, כי לכל שאלותיו שיש להן הקבלה שם, יש גם הקבלה במקורות אחרים. לעומת זאת חסרות שם שאלות וביניהן גם חשובות הנמצאות במקורות האחרים, לכו שאלתו על ענין עץ החיים, ועל נסיונו של אברהם ובקורתו במעשה הקרבנות. גם באותו הענין, אשר בקשר עמו נאמר בכתאב מעאני אלנפס שהוא נמשך אחר דעת הפרסים, והוא הוכחתו מן הכתוב "והארץ היתה תהו ובהו וחשר על פני

<sup>22</sup> דברי שהספר הפרסי שאב בעקר מן הספרות המאניכאית מכוונים לטענותיו נגד התנ"ך הנמצאים בפרק י"נ. המדרשים המובאים בפרק י"ד לראיה נגד האל של היהדות שאובים בודאי מספר קראי או מספר של כת יהודית אחרת שהתקיף את היהדות הרבנית.

Augustinus, 279 'מע" אר. לפענה הראשונה השווה הרנק נספחות עמ' 38, עמ' 14. לפענה הראשונה השווה הרנק שם. . Contra Faustum, XXII, 4

<sup>,</sup> שם, על המאניכאים אונוסטינוס, שם, הרנק, שם; על המאניכאים אונוסטינוס, שם, אונחסטינוס, עמ' 52, עמ' 54, על מרציון השווה הרנק, על המחבר הפרסי (Chap. XIV, 1). על המחבר הפרסי

<sup>25</sup> חיוי חוזר לדבר הזה פעמים אחדות, בדבריו לבראשית י"ח (דודסון עמ' 88 ובטענותיו נגד מצוות התורה על הקרבנות המובאות ע"י הקראי סלמון בן ירוחם (דודסון, עמ' 94) (פוזנאנסקי, הגרן, ספר ז', עמ' 121). ההקבלות אצל מרציון והמאניכאים במקומות הנזכרים למעלה.

תהום", שהארץ והחושך היו קורמות לבריאת העולם ושיש שניות קרומה של האור והחושך, גם בענין הזה הוא קרוב יותר למאנכאים מאשר לספר הפרסי. המסקנה שהוא מסיק מן הכתוב מתאימה אמנם גם לאמונה הפרסית, אבל ראיה לאמונת השניות מן הכתוב הזה לא נמצאת בספר הפרסי אלא רק אצל המאניכאים. הם שואלים: איך יתכן שאלהים ברא ראשית את השמים ואת הארץ, אם הארץ כבר היתה מקודם נמצאת סמויה מן העין ובלתי מסודרת (במור מוחד השאלה הם שואלים גם על המים: מהיכן באו המים אשר עליהם רוח אלהים היתה מרחפת, שהרי לא נאמר שאלהים ברא גם את המים? על כמה שאפשר בכלל על יסוד החומר הזה ליחס למקור אחד ההשפעה המכרעת על חיוי, המקור הזה יכול להיות רק הספרות המאניכאית ולא הספר הפרסי.

שלישית מתברר מדברינו עוד יותר ממה שהיה ירוע עד עכשו שכמה שאלות של חיוי נמצאות בין בספרות של דתות אחרות ובין בתלמוד ובמדרשים. יש שאלות שראו את מקורן בספרות התלמורית ושהן נמצאות גם בספרות החיצונית כמו דבריו על נסיונו של אברהם וטענותיו נגד הקרבנות ויש שאלות שראו את מקורן בספרות החיצונית ושהן נמצאות גם במדרש כמו דבריו על הכתוב "וינחם ה' כי עשה את בארץ". 27 גם פה מתעוררת, איפוא, השאלה מהיכן לקח חיוי דברים כאלה. מאחר שפירוש התהו ובהו לפי אמונת השניות, ופירוש הספור על שלשת האנשים שנראו לאברהם באילוני ממרא לפי אמונת השילוש, יחד עם דברים אחרים, מראים בעליל, שהספרות הזרה היתה ידועה לחיוי. יש להניח ששאב את קושיותיו בשורה הראשונה מן המקורות האלה אשר בהם היו מוכנות לפניו באופן שיטתי תחת לאסוף אותן ממקומות מפוזרים של הספרות התלמודית. אך נשאר מקום גם להשפעת הספרות במאמרו על חיויצ ההאשתה וההשערה שהביע אותה בפעם הראשונה אבי מורי ז"ל במאמרו על חיויצ ושנתקבלה ע"י רוב החוקרים שבאו אחריו שחיוי השתמש בספרות זו, עור עומרת בתקפה. שאלות של חיוי העוסקות בסתירות גיניאלוגיות וכרונולוגיות 29 בוראי לוקחו ממקורות יהודיים, כי המקורות החיצוניים אינם נוגעים בהם. ויתכן מאד שחיוי שאב מהספרות התלמורית גם טענות נגר התוכן הרתי של התנ"ך שלא מצא אותן במקורות אחרים. אך גם בבעיה זו יש צורך בבדיקת כל המקורות הבאים בחשבון ובהשוואתן המדויקת, כדי להגיע למסקנות בטוחות, וכל מה שמספר המקורות הבאים בחשבון מתרבה, הבעיה מסתבכת יותר. לאור העוברות, שהערותי עליהן, ושהן מראות את מקומו ההיסטורי של חיוי בבהירות יותר גדולה, צריך לבדוק את שאלת מקורותיו מחרש, וכוונתי העקרית היא להצביע על הצורד הזה.

Augustinus, De Genesi, Contra Manichaeos, I, 5; I, 9 26

<sup>27</sup> בראשית רבה, כ"ז, ז (מובא אצל דודסון, עמ' 48, הערה 126).

Jacob Guttmann, Die Bibelkritik des Chivi Albalchi nach Saadjas 28 Emunoth weDeoth, MGWJ 28, 260 seq. פונאנסקי, הגרן, ז', עמ' 25–122, דורסון, עמ' 88, עמ' 98.

### מברש קהלה וומא

ロエロ

הקמני ונותבנו

הכח"י של מדרש קהלה (זומא) שפרקו הראשון מחפרסם להלן נמצא בספריה שעל ירי ביה המדרש לרבנים בנויארק. הוא מכורך בכרך אחד עם עוד שלשה ספרים, 1. מדרש שיר השירים (רפים 1886–191) 2. מדרש קהלה (רפים 1866–1828) 3. מדרש משלי (רפים 1866–1869) 1. פירוש השלש עשרה מדוח (רפים 1860–1828). שלשת המדרשים נכחבו על ידי סופר אחד ששמו בנראה היה אהרן, והפיריש על י"ג המדות על ידי סופר אחד ששמו הוא אשר בר' אברהם בר' דוד זצוק"ל.

הכת"י נכתב כולו על ניר עב וחוק עם סימני מים מהמאה המ"ו. זמן הכתיבה הוא בסמוך לשנת ר"ס, כלומר ראשית המאה המ"ו לספירה הרגילה, צורת הכתיבה היא איטלקית באותיות "רבניות", וראשי הפרקים באותיות מרובעות.

כח", מדרש קהלת שלפנינו קרוב הוא מאד לאותו הכח", שבובר העתיק והוציאו לאור בשנת חרנ"ד, אבל יש ביניהם כמה הבדלים חשובים גם בתוכן תם בסדור החומר. בהערות גרשמו כל ההבדלים החשובים בין כח"י זה והוצאת בובר, ובינו ובין קהלת רבה הוצאת ראם. השתמשתי כמובן גם בד"ד של מדרש קהלת, בילקום שמעוני הוצאת שלוניקי והוצאות הרגילות. אינני עוסק כאן בשאלת היחס בין המדרש הזה וקהלת רבה והשמעתי וביחר השאלות הכלליות המתעוררות בקריאת הכח"י שלפנינו. כל הדבדים האלה נכלל אי"ה בשיעלה בידינו להוציא לאור את כל הכת"י החשוב הזה.

לא אוכל לסיים אפילו הרברים המעטים האלה בלי להביע את הורתי העמוקה לר"ר משה לוצקי שעזר לי בכמה מהערוחיו בנוגע לכח"י עצמו, ולפרופיסר שאול ליברמן שהאיר את דרכי על כל צער ושעל ושהואיל להוסיף כמה הערות חשובות.

#### באת עובוע וליצורים:

ב" – הוצאת בובר. ב"ר – בראשית רבה. ר"ר – רפוס ראשון. וי"ר – ויקרא רבה.

יל' – ילקום שמעוני.

מה"ג – מררש הגרול. קה"ר – קהלת רבה.

מבבת לבובע הבחנ וביאים נחנבאו דברי קנטורין וחלו וביאחן [68 4 89]

בן יוחי אשרי ארם שוכה למלוך במקום מלכות. להלן כתי' אשרפי בעשתרות נעבע בנירי אחרים כך שלמה לשעבר היה גוו מלך בירושלים חני ר' שמעון ירמיה כשור הזה עד שלא נתחתכו זי גיריופו הוא נחלה בגירי עצמו משנחחתכונו נעלה בוכוח עצמוף עכשיו הוא נחלה בוכות אביים בן דורסי ד' יודן בשם ד' אבם חוח כו יער להחלות בה ד' יורן בשם ד' אליכסנטרי אמ' (לו) לשעבר היה וכגא בן וכגא טכם בן טכם אכתום אכתום אמ, ב, אטא בחם ב, אלסכובבני אחבי מם או יקחל שלמה (מל"א ה א) נקרא קחלת בן דוד מלך (ישראל) בן מלך [נמשם,]: זני נוגא בשמה עבמנו אשרי עבריך ואשרי אנשיך אם, ר' יצחק על מקמעי הל ירי שאמרוי חלויין בהקהל אמר ר' הווא בשם ר' אחא משמר וה נכנם בהגמו עבני המום עבני ירמיהו דברי קהלה ולא נאמר

בופי קהלה כזה ששופת שבע קררות זו על גבי זו וכלפי השבעה אין בהם עבקים ב, המואק בר נטמניני טני קני בחם ב, יצוחה בל לבטני אלו הבעה: מאמ, ארם להבל רמה (תה' קמר, ד) ולאיוה הבל לא פירש בא שלמה ופירש הבל מלמה בנו ושלמה אמר דבר אחד ולא פרשו ופרשו דור אביו דור אמר עבל הבלים ר' הנניאפי בשם ר' אחא דבר אחר אמ' דור ולא פרשו ופרשו

ז ב,: ולמה לא נאמר דברי שלמה.

2 ב': אלא על ידי איסורין, וב' מחקן לנכון: שאמריו.

פ גליון בכח"י הסופר עצמו.

(רב' א, ד) ברם הכא מלך בירושלים.

אבל בקח"ר לנכון. ז ב': אשרי אנשיך, אשרי עבדיך (מלכים א, י' ה'), וגם היל' אינו מביא את הפסוק כתקונו,

פ ליחא בב', ביל' ובקה"ר, וגם בכח"י נמחק ע"י קוים מלמעלה.

6 ב': אבנינוס בן אבנינוס, וכן ביל' ובקה"ר.

עיין מדרש חהילים סוף פק"ב הוצ' בובר, רט"ו ע"א. ואלסכנדרי במקום אלבסנדרי רגיל מאד ז ב': ר' אחא ב"ר חלבו, וביל' בן אלכסנדרי. וב' מחלים שוהו מעות אבל הנכון כלפנינו,

8 x'7 yzar, car wnqf c'. בכת" המורח ובפרט אצל החימנים.

8 (C'T, E'T', E': NEN.

וו ב,: נשעכני סז ב,: בו בוג בו ישי

פו בי: נידוחיו.

11 צ'ל: שיר השירים אשר לשלמה אבל כאן קהלה בן דוד, כמו שמחקן ב'. צו בן: ומתושכו נידוחיו הוא.

SI E': (F) TWE.

זו מכאן עד שלמה אמר כי מי יודע מה טוב וכו' נמצא אצל ב' להלן למטה, אבל כ"ה 10 ב': א"ר אחא בשם ר' חנינא. וביל' ובקה"ר: רבי הונא בשם ר' אחא.

בסדר גם ביל' ועיין הסיננון בקה"ר.

פו ב' ויל': כאן, ולפנינו צ"ל: כן (=כאן). ואולי צ"ל בו, עיין להלן הערה בב. 81 ב, ויל': שבעה הבלים.

סב ב' ויל': והבל שביעית אין בו ממש, וכ"ה בקה"ר.

בביבין

יצ ביל, ד'ר: בולש כיכין, וצ"ל ביבין, ב' בטעות: כנסין, ובקה"ר: פושם ידיו והכל מחבקין וכו'.

38 הדי הוא מלך ליחא בב' וגם לא ביל', ובקה"ד: בן שנה דומה למלך נחון באיספקדפסטי

פנ ב, ליחא וביל': כאן, ואולי גם לפנינו צ"ל כן, עיין לעיל הערה פנ.

וניב,: במם' כמו מעוא כב, וביב,

ICI,

ספ בב, וביל' מוסיף: כיון שראה דוד שמחלל שבת מביא קרבן ומתכפר לו התחיל

82 כ': שום דבר, וביל' כלפנינו ובקה"ר: בשבה מאי איה לך למימר מהלליה וכוי, והפירוש הוא שבשבה לא נברא כלום ומשום זה עלינו לשבות מכל מלאכה וה לא נהבטל,

82 על מלה זו נמצאים קוים לסימן מחיקה.

זפ וכ"ה ביל' ובקה"ר. ב' בטעות: בראשית.

פב ב': שבעח ימי. יל': שבעה.

שב ציל ירמיה, עיין לעיל.

ירמיהו בן אלעור, ובקה"ר: ר' יהודה בר' סימון.

25 ב': רבורים. 24 ב': רבי רשמואל בר' נחמני בשם ר' יהושע בן קרחה. וביל': ר' יצחק חני ליה בשם ר'

גרו למיוי.

בי , ולא .... צללא' ליחא בב'. וביל לאי וה צל (ו)לא פירש. בי וכ"ה ביל', אבל ב': בצילו של הקל, או כצילו של כוחל שיש בו ממש אלא איוה צל בצילו של עוף שהוא עובר וצילו עובר. ובקה"ר בארמיה, כהדין עופא דעבר ומוליה

מכח כעות בוכח במתחדי כל מה שהוא מוצא נוחן לחוך פיו בן עשר גדי מקפץ בן שנה הרי הוא מלך 33 הכל מחבקין אותו ומנשקין אותו בן שתים ובן מאם, כובנ לעבע כמב ז, הנבמנע מאבם בואני אועם כגול מגא ממה אמו והב עמדע ב, יעובע בב, סימון וחני ליהוצ ב' יהושע בן לוי אילו ז' הבלים במות אבל בשונג מביא קרבן ומחכפר לוספ החחיל סידר עליה מומור שיר ליום נברא בו כלום 20 וכחי' ביה מחלליה מוח יומח (שמוח לא, יד) הרא (וו) אמרת (בר' שם, כר) וכח' ביה אסף ארם (נפש) ss ובהמה (צפניה שם) בשביעי לא ביה אסף עוף השמים ורגי הים (צפניה א, ג) בששי כתי' תוצא הארץ נפש חיה החמה (יש' כד, כג) וגו' בחמישי כחיב ישרצו המים (בר' שם, כ) וכח' ברביעי כתי' יהי מאורות (בר' שם, יד) וכתי' ביה וחפרה הלבנה ובושה במקישי כחי' חדשא הארץ (בר' א, יא) וכחי' ביה וכל עשבם אוביש (יש' מב, מר) כטי, יהי רקיע (בר' א, ו) וכחי ינמקו כל צבא השמים (יש' לר, ד) עשמים (בר' א, א) וכחי' ביה כי שמים כעשן נמלחו (יש' נא, ו) בשני עבלים שאם, קהלה בנגרפי ימי בראשיה בראשון בראשיה בהי צלהים את כאילא של דבורות בי שאין בהם ממש ד' יצחק בי חני ליה בשם ד' יומיפג אלו ז' [68 ל"ב] ר' הוגא בשם ר' אחא כצל של עוף והוא עובר וצילו עובר שמואל אמי בצלבב של בוחל יש בה ממש צילה של דקל יש בה ממש לאי זה צל ולא פירש לאי זו צללאוי בא דוד ופירש ימיו כצל עובר (חה' קמר, ד) אם האמר ממח חלמה אמר כי מי יודע מה טוב לארם וגו' ויעשם כצל (קה' ו, יב)

[t]

בן עשרים סוס<sup>35</sup> משפר<sup>36</sup> גרמיה מהני גרמיה מיסמי<sup>76</sup> מיתיא ליה איתתא נשא אשה נותן עליה איכוף נעשה חמור נעשה בעל מום לתורה ראה לו בנים נעשה ככלב מיצרך<sup>38</sup> ככלבא בשביל מרובנת<sup>39</sup> בניו ונעשה בעל מום למצות<sup>40</sup> הזקין נעשה קוף והוא<sup>41</sup> אמרת לרשעים אבל בצריקים והמלך דור זקן.<sup>42</sup> מה יתרון נעשה קוף והוא<sup>41</sup> מהיתרון

נעשה קוף והוא 14 אמרת לרשעים אבל בצדיקים והמלך דוד זקן. 12 מה יתרון 40 ע"א] לארם 14 אמ' ר' שמואל 14 בר רב יצחק בקשו חכמים לגנוז ספר קהלת שמצאו 14 בו רברים שמטין 14 לצד מינות אמ' כך היה ראוי לומ' שלמה שמח בילדותך משה 14 אמר לא תתורו (במד' טו, לט) ושלמה אמ' והלך בדרכי לבך 14 לקה' יא, ט) אמ' ר' בנימן בר' לוי 14 בקשו חכמים לגנוז ספר קהלת לומ מה יתרון וגו' יכול אף בעמילה של תורה אמ' ר' יצחק 16 בנוהג שבעולם ארם לוקח ליט' אחת מן השוק וגו' והבריות 12 וואמ' ר' אבין בא וראה כמה היו 25 כסותו בימות הגשמים וגו' והבריות וגו' אמר ר' אבין בא וראה כמה היו 25 על מצות העומר קצרוהו ונתנוהו וגומ' אמ' ר' לוי הרי שחרשת וזרעת ועדרת וכסחתה וקצרת ועמ' וגו' הרי מה יתרון לו שיעמול לרוח ר' שמעון 15 בר נציב 14 אתה צוח רבי לכל רבנן ולא צוח לבר קפרא אזל כתב ליה על תרע נציב 14 אתה צוח רבי לכל רבנן ולא צוח לבר קפרא אזל כתב ליה על תרע

. א': כסוס, ב' ליתא ועיין קה"ר.

36 וכ"ה ביל' ובקה"ר. ב' בטעות: משבר.

37 ב' וול': מחמי, ואולי צ'ל: מחמר, ופירושו: מיפה את עצמו, מחנה את עצמו ומחמד להביא לו אשה.

38 ב': נצרך וביל' ד'ר כלפנינו ופירושו עני ככלב (עיין שבת קנ'ה:) שכן מתרגם בת"י אביון: צריכה, ועיין בדברים רבה, הוצאת ליברמן עמ' 66 הערה 7, וביל' ברפוסים חדשים הגיהו: מצרח, מפני שלא הבינו פירושו.

39 ב' ויל': מזונותיו ומזון.

אערה 66 עמוד 67 הערה שלמצות פירושו כאן לצדקה, עיין דברים רבה, הוצ' ליברמן אים 58 הערה 76 נואמרו בJBL 10. ומאמרו בJBL

11 צ"ל והדא. ב': הדא דאת אמר ברשעים, וכ'ה ביל'.

42 ביל' מסיים: אפילו זקן דוד המלך. וכע"ז ב' וקה"ר.

43 ב': בנוהג שבעולם אדם לוקח ליטרא בשר מן השוק מבשלו ואוכלו ולאחר אכילה צריך לקנות אחר לאכול שנית. ומאמר זה בקיצור הוא בכת"י להלן בשם ר' יצחק. ראה למטה הערה 50. ובקה"ר ליתא.

44 וכ"ה בקה"ר. ב': ר' שמואל בר נחמני, וביל' ליתא.

46 ב': שהם מטין למינות, ובקה"ר כלפנינו.

.45 ב': שהיו

47 ב': מוסיף רבינו.

48 המאמר קטוע, השוה קה'ר.

49 ב': ר' יהושע בן לוי, ובקה"ר: ר' בנימין (בלי שם אביו), והמאמר קטוע יותר בב' והשוה קה"ר ופסיקתא דר"כ ריש פי' ח', ס"ח ע"ב.

.43 ראה לעיל הערה 50

13 יש כאן קיצור, והכונה היא לפסיקתא דר"כ פי' ח', ס'ט א' (ומובאה ביל'). ועיין וי"ר רפכ"ח ובקה"ר כאן. וב' ליתא.

52 צ"ל: היו [ישראל מצטערין] כבמקבילות.

53 כל המאמר הזה ליתא בב' אבל נמצא ביל' ובמקורות הנ"ל חוץ מן הפסיקתא. ועיין בהערת בובר לפסיקתא שם הערה כ"ב.

.54 יל': ר' שמעון בר רבי נסיב.

כגון רלא (צויח) צווחת ליהאפה עם חביריי, 60 הבוד באופי ולא חשבוק אריסייאפי דינסין אמי ליה דלא חימר למינם אחייה אלא מאוון במעקל הל ביבול שהלבי וביוא שמבני סלק ב, לגביה אמ, ליה בגין מה אח אביסמונו ואוונו ביה ביון דעלין ארחין יחבון למנים ומנסא עלילם הוא אם, חלת עיבו ולא צווחני ליה דכתב אילן אמרי ליה בר קפרא אמ' למחר אני עבר ביחיה אמים שמחחר אח מייח מה יחרון לשמחחר נפק ר' איטחכל ביה אמ' מאן

ריש לקיש שמע ליה מהרא אל האמ' מה היהפי וגו' (קה' 1, י). עוא מובע נאמולוי אבל טלרוש אינו כל דור שמוליך ראשון הוא מביאפי אחרון אמ, ב, אבאפי בר כדוא בנוהו שבעולם ארםים שוקע כבשנויי מה שמשקע אחרון [רכחיב] ראו עחה כי אני אני הוא [אני אמיח ואחיה] (רב' לב, לט) בא חער הולך וחער בא סומא סומאפי שלא יהודי אחרים המית ואחרים החיה [04 ע"ב] איש באנשים האלה הדור הרע הזה 66 (רב' א, לה) בשהוא הולך כן הוא בא (בא) ומנון שרורו ששים ריבוא. ד' ברכייא מייתי ליה מן הרא אם יראה נוום מלא מלא נולדו בו ששים דיבוא ומאחים בים ל דיבוא מה מעם דוד הולך ודור בור הולך ודור בא ר' יודן בשם ר' יהושעים אומ' אין לך יאדם) בם כל יום

29 בכח" קו לסימן מחיקה. 19 .4, ala,: El 41. 00 בקה"ר מסיים: לא כן אמר שלמה מה יחרון לאדם ונו". אפש בול, לנכון: בנין דלא צווחת לי. 65 'T': MITHIM. 85 E'T' E' צפ בול, ובמדרשים הנ"ל: צנין. 95 ביל' ליחא. ולפנינו צ"ל וןמןמנסא (=ומי מנסא) עליל, ובוי"ר: ביון דהוה מנים עליל

צפ בן: ומעים בו.

to ב' מוסיף: שנאמר עד הום כל (הדור) [הגוין אנשי המלחמה היוצאים וגו'

פס ב': מכאן שהדור ששים רבוא. הדור.

99 ב': הולך סומא, בא סומא.

בש בי: אומות העולם אומרים.

89 יל': רבי הונא בר כהנא, ובקה"ר אמר ר' ברכיה.

33 יל': מה שמחת. קה"ר וי"ר: אחר שמחתך.

69 ליחא בב'.

OZ T,: CTAIL

וז וכ"ה ביל'. ב': שמשקע ראשון הוא אחרון וכ"ה בקה"ר.

צ"ל מביא (ראשון דור שהוא מוליך אחרון הוא מביא) אחרון. בה ב": אלא דור שהוא הולך ראשון הוא (בא ראשון) מוליך אחרון מביא אחרון. ולפנינו

היה ר' עקיבא קיים וכו'. וגם לפנינו מאמר ריש לקיש מכוון לפסוק: דור הולך ודור בא. כשנא נאמני לה בשם ד' אדא בר חוניא יחיה בעיר דעיר דעיר שבא בדור שהלך שלא האמר אילו ר' פרפון קיים הייתי למד חורה, אין לך אלא חכם שבדורך. ובקה"ר פ'א, ד: ר' אחא בר מובים מאלה, אל תאמר אלו היה ר' ועירא (צ'ל עקיבא) קיים הייתי למד תורה, אלו היה ממואל פס"ו-ב: אמר ר' שמעון בן לקיש אל האמר מה היה שהימים הראשונים היו צי ושמאמר הקטוע הוה ליחא בב' וישנו ביל', וכנראה שהכוונה למאמר ריש לקיש במדרש

du

שמעו שמים (ישעיה א, ב) וגו' והיא אוכלה שנ' ארץ אוכלה יושביה יש לו עינים והארץ יש לה עינים שני ויכם זי את עין הארץ ואונים זיש לה שני ארם יש לו ראש והארץ יש לה ראש שנ' ראש עפרות חבל (משלי ה, כו) ארם וניארץ לעולם עומרת אמ' ריש לקיש כל מה שברא הק' בארם ברא בארץ

ירביים שנ' וקבצחים מירכחי ארץ (ירמיה לא, ח) ויש לה רגלים שנ' והארץ ניש לה טבור שני היושביז על טבור הארץ (יחוקאל לה, יב) ויש לה (ויקרא יח, כה) ויש לה ירים שנ' והארץ הנה רחבת ירים (בראשית לר, כא), חנוע הארץ בשיכור (ישעיה כר, כ) ארם מקיא והארץ מקיאה וחקיא הארץ וגו' והתנעשתם כמו אדם ו(ת)תנעש וחרעש הארץ (תהלים יה, ה) והשתכרת שנ' נוע (במדבר יג, לב) ושוחה שנ' למטר השמים חשתה מים (דברים יא, יא)

לעולם עומרת (קה' א, ד) והעמרת זי ר' אחאפי אומר תפקיריה ר' אחא

מק בכלע מד, ויבאה יצחק וגו' (בראשית בד, סו) עד שלא השקיע שמשו של 24 | אן מינב)ריה בי נולד רב הושעיה בריה עד שלא השקיע se שמשה של שרה הזריח שמשה עלבות מכן בד יניובי בדבלו ולבאו לכו מנו, בוום ממני ב, ביומלוא אות הליבה נולד רבי' הקרוש וקראו עליו חרח השמש ונו' ביום שמח רבינו אלא עד הוריחספ שמשו של צריק זה מזריח שמשו של צריק אחר ביום שמת ר' נובט בממח אמב ב, אבא בר כהנא אין אנו יודעין משורה השמש ובא השמש

הבת נאומר לו בשנת פלונית החלים בלוני מאי שעם ישונים דמקום פלוני מאי שעם ימאיצי דוחקין אמר ר' שמואל בר נחמן יכול גלגל חמה לעלות ולשקוע בשעתו אלא הבה רומה?» ואל מקומו שואף זורח. ביצר גלגל מהלך ברקיע בקלע הוה של ספינה של שמואל שנ' ונר אלהים מרם יכבה (שמואל-א, ג, ג).

לעניאל הזריח שמש של עלי ער שלא השקיע שמשו של עלי הזריח שמשו

די ב': כמו במקרא, וכסה (שמוח י', ה'), ואולי צ'ל ויכם אח עין [כל] הארץ (שם, מ"ו),

שנע עמבע הונע עוא מחל ב' ודומה לסדר שביל'.

פו כל המאמר עד הסוף מקוצר לפנינו.

ובילי כלפנינו.

אומר מזוניה.

זז צ'ל: יושבי. sr יל': ומעמרח, ב': מעמרח.

62 אחא ליחא בב', וביל' ליחא גם המלה: ר'.

וא ליחא בב', ועיין קידושין ע'ב ב' וב"ר הנ"ל. os ב' ומקבילות: עד שלא השקיע, ועיין קה"ר וב"ר פנ"ח, ב', 110 ובפירוש מנחת יהודה שם.

בצ כצ"ל. ב": מריא, ולפנינו יש כאן חסרון עיין ב' ומקבילות הנ"ל.

88 ב, במעות: הניע.

1-8 ב' מוסיף: משה הוריח שמשו של יהושע, ער שלא שקעה שמשו של יהושע ורחה שמשו

88 ב' מוסיף: חמה. וכל המאמר כאן אינו בקה"ר ועיין במדרש ההלים, י"ט-י"א של עחניאל ועד שלא שקעה שמשו של.

(1xil 41 E,)

צא ב, ויל' תהא, ואולי צ"ל לפנינו: תהל, כלומר, תאיר. 98 X.4: LIUC' COL E, 1.4,

88 ציל: שואף כמו ב' ויל'.

אומר ברקיע השני שנאמר ויחודי אוחם אלהים ברקיע השמים (בראשית א, יו). כבו מלא יקפוץ 20 את העולם 20 והיכן גלגל חמה ולבנה 20 ר' ירמיה 20 אלעור מלאכים יש לו ד' מלפניו וד' מאחדיו מלפניו כדי שלא ישרוף את העולם ומאחדיו יש לו שמוח בפני עצמן וארם הראשון קרא שמוח לכולן ר' אלכסנדרי אמר שמנה דבר סלביטא שטה 10 חבלים יש בהם כמנין ימות החמה כל אחד ואחד ליהפי ד' (מרבי) פירביה אמר באילפא דבר ופ מלביטא אמר ד' אילא אלפ (ם) א

בשעה שיוצאה מן הגוף מניין זפו בר קפרא אמרפסו הבה את שאינו רואה רואה שם) זו ירידה גשמים אני ד' בראחים פסו לעשותו פסו ולחיקונו של עולם. הנשמה (שם, שם) שבוצפו פרין ורבין ומביאין ישועה+פו לעולם וצרקה הצמיח יחר (שם, ע"ב] תפתח הארץ (ישעיה מה, ח) כנקיבה זו שפוחחת לפני הזכר ויפרו ישע אחם בריותיו של הבה ואנו שלוחיו קבלו אותנו בסבר פנים יפוח ההד העליונים וכרים והתחחונים בסג נקבות בשעה שיורדין הן אמרו אילו לאילו מנין אמר ר' לוי כחיב תהום אל תהום קורא וגו' (תהלים מב, ח) המים עוףססו ברקיע ואינו אלא נוסר ברקיע במוסרוסו הזה שהוא חחוב בעץ הגשמים שמצאין מן הגוף. היום מניין אמר ר' יהודה בר' אלעי מה אחה סבור שיום זה תני שלשה קולות יוצאין מסוף העולם ועד סופופי והגשמים והנשמה בשעהפי

הם, 12: ומאל וכו, יבעלו וכו, ומהנתו מאפת אתם (עני, ת' ב,) והתל יעולאל לו' ד,' המום ע' ע'ב: ושאף צמים חילם (איוב, ה', ה') מי דחק לממונו של פרעה, ובמעיין ננים לאיוב שם הוה אלא לשון דוחק שנ' שמעו ואח השואפים אביון (עמום, ח', ד'). ובפסיקחא דר"כ פי' ח', פצ [בתנחומא מקץ ב' (הוצ' ב', ד'): מהו ולאשפים אלו שרוחקים את המול, ואין הלשון

16 חסר בב', וביל' ד'ר: דברם לבימא, וב' העתיק מיל' ד'ח, ומלה זו בוודאי משובשת. 90 המלה ,סרכי נמחקה בכח"י ואינה אלא כפילות מוטעית מברכיה שלאחריה.

וביל' ההלים הרע"ג: הבאה מבריטניא.

צפ וכ"ח בב' וביל'. וצ"ל יצנן. בפ בי: איר אילא בר אלפא שלש מאוח וששים וחמשה.

+6 שתי מלים אחרונות ליחא בב'.

86 ב': נחונים. יל': והיכן גלגל חמה. ר' ירמיה בן אלעור אמר.

26 במקרא: ויחן ד' אלהים אותם. 96 ב,: ב, אלעור בד' ירמיה.

89 ב' מוסיף: ואלו הן היום. וגם כל המאמר הוה ליחא בקה"ר. ועיין ב"ר פ"ו, ו' דו

פפ ב': כשיצאה מן הנוף. ובמקבילות שציין שם.

E', 1', W. 7.1.

ססו שף, וכצ"ל לפנינו.

וסו ב": כמסר הוה שהוא נוסר בעץ. ועיין ב"ר הנ"ל.

201 Kil E'T E'L-'' 221,

+01 E .: 'WY. פסו במקרא: בראחיו. 101 ב': שבו. ב'ר הנ'ל (ברפוסים וכח'י): שהן.

DOI E .: GIWIEL.

זסו הפיום ליחא גם בב', ואף בקיצור ב'ר שבמדרש חכמים הושמטה החשובה. עיין במנחח

אסו ב, מומיף: המה. יהודה בב"ר הנ"ל.

```
פבו באן מקוצר, עיין בקה"ר.
```

#### reardia.

191 מכאן עד כל הנחלים זה הלב ליחא בב' וישנו בקה"ר בשינוי סדר ובראיות מאותם

שנו בן: ואלו הן אחד.

פפו ב': א"ר יהודה בן לוי בשלשה. ובמקבילות: אמר ר' הונא.

ויבו ב': משום דכתיב ונשמות אני נשיתי (ישניה, שם).

צבו וכ"ה בירוש' הנ"ל ובקה"ר ד"ר, אבל ב' וב"ר נפשי (יונה ב', ח').

בפו ב': לבריוחי מה מעמא דכחיב.

וזו ב,: ומבחבני

ספו כני' שלפנינו היא גם בב"ר כי"א ובמכירי, עיין בשנו"ס בב"ר שם.

פוז וכיה בירוש, הניל וכביר פכיר, ד', פצפ, והשלמת ב' היא שלא לצורך. לפנינו

str בן: א,ר עדה בר נחמן, ובקה"ר וירוש' ברכות פ"ט י"נ: אמר ר' יהושע בן חנניה, וכצ"ל

זוו דבר קשה ער מאד ליחא בב', אבל ישנו ביל' ובב"ר.

פוז כ, מעלן ע'פ הילקוט: שפין, וכ'ה בב'ר ואין צורך. עיין לעיל הערה es.

SII ממער וליחא בב' יל' וב'ר,

+וו וכ"ה ביל' ובב"ר. ב": רותחין וכ"ה בפסחים צ"ר ב".

צוז ב,: ומילהון דרבנן דאינון אמרין.

פוז ב, מסב: בובני

ווו בן: אמר ד' יווחן בן עריון. וביל אמר ד' יווחן, ואולי ציל: ד' יווחן דבית עברין.

סזו יש כאן חסרון וצ"ל: נורבנן חד אמר מאחורי כיפה ולמעלה וחד אמרן וכיה בב' וביל'.

פסו וכן גם ב', אבל במקרא: הנה האבן.

מיקון 192 (אלא) שבהם אלא אוחה שהיה בימי אליהו שנאמר והנה ד' עובר (מל"א, (איוב א, יט) וגו' אמר ר' יהודה בר שלום אותופבו שהיה בימי יונה אין לך קץ [בּ לְ"א] שנאמר צא ו (ה) עמרת בהר (מל"א, ים, יא) וגו' בימי איוב והגה רוח גרולה באה בימי אליהו ואחת בימי איוב בימיזפי יונה ד' הטיל רוח גדולה (יונה א, ד) בימי אליהו יצאה הרוח שלא במשקל וביקש להחריב את כל העולם כולו אחת 12 בימי יונה ואחת (חהלים קמב, ד) וכל כך למהוגיו בשביל נשמוח שאני נשיחי. בשלשהפגיו מקומוח יעטוף (ישעיה נו, מו) מהו יעטוף משלהי ליה ב'מ'ר'א' בהחעטף עלי רוחיבבו ומכחבוודו בובהוע ואמר בו עו בהעל חבא עוול אעדדו ברועו כי בוע מבפני אמר ר' יהושעצוו בר' נחמיה הרוח הוהפוז שיוצא הק' משברופנו בהרים או שואפים 11 ברקיע רבר 11 קשה ער מאר ואי איפשר לברייה לעמור עליהן, פושבול אמב ב, המהול כל מנו. (אמ) 11 אל את מבהל אם כאוב נים פובנום אמרין ביו מאחורי כיפה ולמטה בימוח הגשמים שכל העולם צונן והמעיינות כיפה ולמעלה בימות החמה שכל העולם ביו רוחח והמעיינות צוננין למוליהן ורבנן מאטוני כיפה ולמטה אמר ר' יונחן וו נראין רברי ר' יהודה בר' אלעי מאחורי ממאני ונו, (יהושע כד, כו) והיכן גלגל חמה ולבנה שקועים ד' יהודה בד אלעיסוו (במרבר כב, כח) ואת שאינו שומע שומע והאבן 1901 הואת תהיה בנו לערה כי היא רואים את הקולות (שמות כ, יח) ואת שאינו מדבר מדבר ויפתח ר' את פי האתון ואת שאינו מרבר מדבר ואת שאינו שומע שומע ואת שאינו רואה רואה וכל העם

יט, יא). בשביל 150 ארבעה דברים חוזר בו הקבה שלא תהא הארץ שותה אלא מלמעלה בשביל בעלי זרוע בשביל 151 טללים רעים ושתהא גבוה שותה כנמוך ושיהו הכל נושאין עיניהם למרום 132 מה טעם לשום שפלים למרום (איוב ה, יא) ר' אליעזר 133 ור' יהושע היו פורשין 134 בים הגדול נכנסה ספינתם למקום שאין מים מהלכין אמר לו ר' אליעזר לר' יהושע לא באנו לכאן אלא לניסיון נמלא 136 מכאן חבית מים מלאו משם מלא חבית מים כיון דעלו 136 אמר להם אנדרינוס שחיק עצמות 137 מי אוקיינוס מה בו 138 אמרו לו מים בלועים 139 מים אמר להן חמין 140 לי מלח 141 מטה מלא אוקינתא והיו יהבין בהון מייא דהוא 142 בלע להון על דעתיה דר' אליעזר 141 לשם הם שבים ללכת.

כל הנחלים 144 זה הלב כל התורה כולה אינה נכנסת אלא ללב והים איננו מלא והלב איננו מתמלא 145 תאמר משאדם מוציא חכמתו מלבו שוב אינה חוזרת עליו שנאמר 145 הם שבים ד"א כל הנחלים כל החכמה אינה נכנסת אלא ללב והלב 147 איננו מתמלא וגם הנפש לא תמלא תאמר משמוסר תלמודו לאחר שוב אינו חוזר עליו שנאמר 148 אל מקום שהנחלין הולכין וגו' כך והיו הדברים אינו חוזר עליו שנאמר 148 אל מקום שאלה את ר' יוסי בן חלפתא 148 אמרה האלה (דברים ו, ו). מטרונה שאלה את ר' יוסי בן חלפתא 148 ליה מה הדין 150 יהיב חכמתא לחכימין (דניאל ב, כא) לטיפשין צריך ליה מה הדין 150 יהיב חכמתא לחכימין (דניאל ב, כא) לטיפשין צריך

```
130 עיין קה'ר פ'א ז', ב'ר פי'ג, ט' 119 ובהקבלות שצוינו שם.
```

<sup>131</sup> בב"ר ובקה"ר: בשביל להדיח טללים וכו'. ובירוש' תענית פ"נ ס"ו ע"נ: ומפני טללים רעים.

<sup>132</sup> במקבילות: תולים עיניהם כלפי מעלה (בירוש': אל השמים), אבל במה'ג הוצאת מרגליות ע'ו כלפנינו.

<sup>.118</sup> מכאן עד כל הנחלים זה הלב נמצא ביל', בקה"ר פ'א, ז', בב'ר פי'נ, ט', 118

<sup>134</sup> וכן בקה"ר, אבל ביל' ובב"ר: מפרשין.

<sup>135</sup> נמלא מכאן חבית מים ליתא ביל' ובב"ר.

<sup>136</sup> יל' ומדרשים: [לרומי].

<sup>137</sup> שחיק עצמות ליתא ביל', בקה'ר ובב'ר (בכל כתה"י, ועיין ירוש' מנילה פ'ג ה"ח ע"ד

יל': מן הם. קה'ר וב'ר: מה הן.

<sup>139</sup> יל' ב"ר וקה"ר: בולעים.

<sup>140</sup> יל' ד"ר: וחוון, ועיין בשנו"ס בב"ר הנ"ל.

<sup>141</sup> צ'ל: מלון מינה מלא לוקינתא, וביל' מלון מינה לגינתא.

<sup>.</sup> ביל': והיא.

<sup>143</sup> צ'ל ע"פ היל' ד"ר וב"ר כת"י: שבים ועל דעתיה דרבי יהושע. ועיין הפירושים במנחת

<sup>.144</sup> יל': הולכים על הים זה הלב.

<sup>145</sup> ב' נוסף: וכן הנפש לא תמלא.

<sup>146</sup> ביל': ת"ל שם הם שבים, ואצל ב' נשמט ע"י הדומות מ,ת"ל שם' עד .ת"ל אל מקום". 147 יל': והים איננו מלא אף הלב. 148 יל' וב': ת"ל.

<sup>149</sup> קה"ר פ"א ז', תנחומא ויקהל פי' ב', כנוסחא שלפנינו בשינויים קלים, אבל בתנחומא הוצאת בובר מקץ סי' ט', מסורת אחרת עיי"ש.

<sup>.</sup> ב' נוס': שנאמר.

(15 ע"ב) קרא למימר אמר ליהוני ביתי אם יבואו אליך שני בני אדם ללות אחד עני ואחד עני ואחד עשיר לאי זה מהם אתה מלוה לעני או לעשיר אמרה לו לעשיר אמר לה למה אמ' לו אם מאבד העשיר יש לו לפרוע אבל אם מאבד העני מהיכן יפרע לי אמר לה ישמעו אזניך מה שפיך מדבר כך אם נתן הקבה לטיפשם היו יושבין והוגין בה בבתי מרחצאות אבל נותן הקבה חכמה לחכמים שיהו הוגין בבתי כנסיות ובבתי מדרשות.

ד"א כל הנחלים כל המתים אינם הולכים אלא לשאול ושאול איננו מתמלא דכתיב שאול ואבדון לא תשבענה וגו' (משלי כז, כ) אל מקום שהנחלים הולכין מקום שהנפשות מתכנסות בעולם הזה 152 משם הם עתידים לומר שירה בעולם הבא שנאמר מכנף הארץ זמירות שמענו (ישעיה כד, טז).

ד"א כל הנחלים כל ישראל נכנסין לירושלים וירושלים איננו מתמלא ותנינן 154 עומדים צפופים ומשתחווים רווחים כמה היה ביניהם ר' שמואל כך איכיא 154 בשם ר' אחא אמר ארבע אמות בין כל אחר ואחר אמה לכל צד כדי שלא יהא ארם שומע קול תפלת חבירו בירושלים. 155 ואל מקום שישראל מתכנסין בעולם הזה שם 156 הן מתכנסין לעתיד לבוא שנאמר והשתחוו לד' בהר הקודש ובירושלם (ישעיה כז, יג).

ד"א כל הנחלים כל הממון אינו עולה אלא למלכות והמלכות אינו מתמלאז61 רכתיב ועיני האדם לא תשבענה163 והיה סחרה159 (שם כג, יח) ר' אליעזר160 בר' יוסי בעא קומי161 מהו ליושבים162 אמר לו כגון אתה וחברך ושני עטיפי כיוצא בו163 מה ולמכסה עתיק (ישעיה, שם) אמר ליה יומא עטיפי כיוצא בו163 מה ולמכסה עתיק (ישעיה, שם) אמר ליה אנוש

קיב

<sup>.151</sup> ב': לה.

<sup>.</sup>ש"ש. לעולם הבא עיי"ש. וביל', אבל בקה"ר: לעולם הבא עיי"ש.

מים מים מים מים

<sup>.</sup> ובב': בר מיניא, וכן נכון, עיין בהערות תיאודור לב'ר 37 שו' 2. ובב': בר נחמני.

<sup>155</sup> ב' נוס': אל מקום שהנחלים הולכים.

<sup>. 158</sup> בי: כך.

<sup>157</sup> חמש המלים האחרונות נמחקו בכת"י ע"י הצינסור.

<sup>155</sup> צ'ל ע'פ היל' נאל מקום שהנחלים שהם מחזירין אותו לעתיד לבא דכתיבן ועיין להלן.

<sup>159</sup> ב' מסיים: אל מקום שהנחלים הולכים שם שבים ללכח. מיד חוזר ונותן להם ברבית. ועיין ני' היל' לעיל, ועיין הני' בקה"ר ששם המאמר מלא ומבואר היטיב.

<sup>160</sup> מכאן עד .לראשונים' ליתא בב' וישנו בשנויים בקה'ר. וביל' נמצאות רק ההתחלה יד .וחברך".

<sup>161</sup> צ'ל: קומי (רבין כמו ביל' ובקה"ר.

<sup>162</sup> יל': כי ליושבים לפני ד' (ישעיה כג, יח).

<sup>163</sup> צ'ל: ושני עטופי סדינים כיוצא בך, כמו שהיא בקה'ר. ועטופי סדינים פירושו ת'ח. עיין אבות דר'ן ספכ'ה, מדרש תהלים י'ח, ל'ד (ש. ל.).

<sup>164</sup> עיין בקה"ר ושם הנירסא: סימסיריקין, מחר אולוסירקין, כלומר היום בנדים שחצין משי ולמחר כולו משי. ואולי צ"ל לפנינו: סיסירנון, כלומר בנדי עור עזים. (ש. ל.).

<sup>:165</sup> בב' נמצאים המדרשים האלה שלא במקומם, בפרק ב', עמ' 91, ובהערתו הוא כותב:

ב"א אין זכרון לראשונים אלו הנביאים שעמרו בימי אליהו אמר ר' יוחנן ששים זיכרון לחייזיג העולם הבא לישראל ה'ה'ר' לא יאמר עוד חי ר' (ירמיהו מו, יר). נאמג וום לאחרונים 10 (שלא נצרכה נביאחן לדורות לא נתפרסמו) ולמי אני נותן עליהם נאמר 17 אין זכרון לראשונים וכמה שניבאופקו להם אחר שיצאו עליהם למחוח מחחח השמים. כמה נביאים 17 נעשר לישראל ער שלא יצאו ממצרים בראחונים אלו מצריים וגם לאחרונים אלו עמלקיים אם כן למהזקו נאמר המחרבקיו אלו ישראל שנאמר לאחרונה יסעו (במרבר ב, לא) ר' יהודה אומר אין וכרון ושמונים דור ואיזה זה (חורה) 2010 מילה ולמי אני נותן זיכרון למי שבא באחרונה ושבעים הארבעה דור 10 ואיזה זה תורה ר' לוי בשם ר' נחמן 100 אומר השע מאות במחשבה להבראות. כמה נמחו מהם ר' אייבוססו בשם ר' אליעור השע מאות ורור המבול וגם לאחרונים אלו מצריים וסרומיים ומוב משניהם זה אלף דור שעלו

ענו (בה) 181 שם שני ענלי זהב של ירבעם עומרים (באחתת) אחת אתה 181 אומר לך מקוללה מכולם מידיחוופו ובחואליפו מידיחוופו שארדה יהושע ובחואליפו מונט נהב אומביפסספו ס' ריבוא עיירוח והיו מוציאות כפליים מיוצאי מצרים אין עבוא וביאים למדופק לישראל בימי אליהו ד' יעקבפקן ק"ב דיבוא אמד ד' יוחנן

991 בן: ב, (שנתא) לשנא בשם ב"אן בנו של ד' יוסי הגלילי. ב' חקן את המאמר ,כמו מצא דרשה אחרת וברור שהגליונות לא היו מכורכים והגליון הוה על אין וכרון שייך לעיל וכו'. קהלח רמו חחקס"ה הביא המאמר הוה פה כמו שהוא בקהלה וומא, אבל בקה"ר בפ' אין וברון וח שייך לעיל קחלת א', י'א, אבל יען כי נקבע מקומו בכאן הנחתיו פה, וראיתי כי גם ביל'

ר' איבו בשם ר' אלעור לרבי לוי בש"ר נחמיה ולהפך. ומאמר זה נמצא בכתב יד שלנו בקצח שהוא לנכון בב"ר פכ"ח אות ד". אבל ניר' היל' קרוכה לנירסתנו, אלא שהיל' מיחס את דברי

מתנום דם בפול די ושם: L' אייבו בשם ר' יוסי הגלילי.

191 ICL UCL E, N.E LICK,

חיאודור לב"ר, 802.

פפו ביל': נחמיה. ב' כלפנינו, אבל במקבילות: בשם ה' שמואל בר נחמן. ועיין בפירוש פסו בן: מנו מעם דבר צוה לאלף (חה', קה, ח') וביל' כלפנינו.

סבד לנים לסימן מחיקה.

וזו ב': למי, וביל' יש כאן השמטה.

בזו ב': את וכר עמלק מחחח השמים (רברים כ'ה, י"ט) לישראל.

צצו ב,: נסים, וכצ"ל לפנינו.

פקו ב": נסים נעשו לישראל לאחר שיצאו ממצרים עליהם נאמר גם לאחרונים. וגם לפנינו 141 E' במעות: גם לאחרונים.

צ'ל: וכמה נעשו להם וכו'.

פקו המלים ,שלא . . . נתפרסמו" אינן במקומן. ראה למטה הערה TRI.

זקו וכ"ה ביל'. ב": וכרון לעולם הבא.

811 ביל' נוסף: להם. ב': נאמרו, וצ'ל: עמרו.

פקו וכ"ה ב". ביל": עקיבא.

181 ביל': מגבח ועד אנטיפרס, וכצ'ל לפנינו עיין הערח ב'.

ISI C.: CILILL

צפו נמעל ל"י קו. שו ב, וול, לנכון: ובית אל.

או ב': כתוב אחד.

ויצאו בני הנביאים 185 וגו' ויגשו בני הנביאים אשר בבית186 אל ואין נביאים פחות משנים ולמה לא נתפרסמה נבואתן אמור מעתה נבואה צריכה לדורות נכתבה187 לעתיד לבוא הק' בא ומפרסם נבואתן הדא היא דכתי' ובא ד' אלהים188 וכל

.(זכריה יִד, ה) קדושים עמך (זכריה יִד, ה).

מעוות לא יוכל לתקון (189 (קהלת א, טו) משנתעוותו (199 מששת ימי בראשית וכבשן בימי 199 אוקינוס 199 לא נתקנו וחסרון לא (ר"ל כ"ו ל'ו) 199 משנתעוותו מאורות מששת ימי בראשית וחסרן 199 ה'ק'ב'ה שנת 199 הלבנה משנת החמה הרי כמה קיצין 199 עיבורין עוד לא 197 נתקנו ומשחיסר ה'ב'ה' שנת 199 דכתיב והיו ימיו מאה ועשרים שנה (בראשית ו, ג) עוד לא נמנו. 199

דברתי אני עם לביסים עשרה דברים משמשין את הלב. לב רואה לב מדבר לב יודע לב שומע לב עומד לב צועק לב מהלך לב נופל לב שמח לב מתנחם. 201 לב רואה ולבי ראה הרבה (קהלת א, טז) לב מדבר דברתי אני עם לבי (שם א, יח) לב יודע, לב יודע מרת נפשו (משלי יד, י) לב צועק, צעק לבם אל ד' (איכה ב, יח) לב שומע ונתת לעבדך לב שומע (מלכים־א ג, ט) לב עומד היעמור לבך (יחזקאל כב, יד) לב מהלך הלא 200 לבי הלך (מלכים ב, ה, כה) לב נופל אל יפול לב אדם עליו (שמואל־א, יז, לב) לב שמח לכן שמח לב נופל אל יפול לב אדם עליו (שמואל־א, יז, לב) לב שמח לכן שמח לבי (חהלים טז, ט) לב מתנחם, דברו על לב ירושלם (ישעיה מ, ב).

185 ב' ויל': אשר ביריחו, ועיין להלן.

186 וכ"ה ביל' ובב' וצ"ל להפך, עיין בהנהת ב'.

187 ב': נתפרסמת, וביל' כלפנינו וכאן מקומן של המלים הנמצאות למעלה ראה הערה 176.

188 וכ"ה בב'. וביל': אלקים כל קדושים עמך. וצ"ל אלקי כל קדושים וכו'.

189 המאמר הזה נמצא בב' בפרק ב' שלא במקומו וביל' נמצא במקומו.

190 ב' ויל': משנעוותו המים.

191 במי. 192 ב': ושוב לא.

.יוחסרון לא" ליתא בב' וביל', והמלים המוקפות נמחקו בכת"י.

. 194 ב': וחסרו, יל': וחסר

195 ב': שנת חמה ושנת הלבנה.

196 ב' מוסיף: כמה שנים וכמה חדשים וכמה, וביל' כלפנינו.

197 יש כאן חסרון וצ'ל כמו ב': [נמנו. ד'א משנתעוותו דור המבול עוד לא], וכ'ה ביל', אלא ששם נתקנו במקום נמנו.

198 ב' ויל': את שנותיו.

199 פה נשמטו מכתב יד שלנו הרבה דרשות על פסוק זה הנמצאות בב' וגם ביל'.

200 המאמר הזה עד סוף הפרק נמצא בב' שלא במקומו אלא בפרק ב' עמ' 94 וביל' ובקה'ר הוא במקומו. ועיין בפסיקתא דר'כ נחמו, קכ'ד ע'ב.

201 ב' מוסיף: אפרש.

202 במקרא: לא לבי.

# "הצופה בארץ החדשה"

מלור לחולרות יהורי מורח־אירופה באמריקה

CNU

#### CALL LILLO

1

ההגירה היהורית לאמריקה בשנות השבעים של המאה התשעיעשרה היחה הגירתימעבר, מעין הולית-ביניים בין ההגירה המערביאירופאית, המכונה הגרמנית, ובין המורחיאירופאית, המכונה הרוסית. שנת 1800 משמשת נקורת מרכז ומפנה בתולדות ההגירה היהורית לאמריקה. ער אז היו המהגרים רובם ככולם גירולי חרבות המערב, וביחור זו של גרמניה; אחרי 1800 באו אלה שיניקתם התרבותיתיהרוחנית היחה בעיקר ממורח אירופה, יהורי גרמניה עור המשיכו להגר לארצותיהברית, אבל מספרם היה מוער לעומת הרבבות שנהרו ממורח אירופה, ביחור אחרי 1881.

ז יריעה נכונה על האוכלוסיה היהורית באמריקה במאה החשעיעשרה אין לנו, לא מהמספרים שבארכיוני ממשלת ארצותיהבריח ולא מהרשימות של הארגונים היהוריים. ישנן רק אומדנות כלליות והשערות הבנויות על צירופים סטטיסטיים שונים. לפי ההשערות השונות, היו בין 600,000 עד 600,000 יהורים באמריקה בשנת 751, יעקב לעשמשינסקי מציע מבלה זו של ההנירה המורחיאירופאית במאה הי'ט, שהיא, לפי רעחי, "קרובה לאמת:

מרוט אירופה %6.2 מרוט אירופה %6.1

עיין: "די יידישע אימינדאציע אין די פאראיניקטע שטאטן (1781–1909)", נעשיבטע פון דער יידישער ארבעטער באווענונג, ערשטער באנד (יידיארק, 1949), עמ' 18. ראה גם הערחו המיחידולונית של המחבר הכרוכה בבירור המספרים המדויקים של מהנדי מורחאירופה אשר נעצרו לומןימה בארצות אחרות, עמ' 18. אבל ייסורן של חברות רכבת ואניות, הנוסעות מארץיהמוצא ישר לאמריקה, המעיט את מספר תחנותיהמעבר הארעיות בגרמניה ובאנוליה. נוסף לכל המניעים הכלכליים־החברתיים היסוריים, שבעטים ברחו רבבות יהודים מאירופה לאמריקה בסוף שנות הששים ובתחילת שנות השבעים, היו מספר גורמים ישירים ומכריעים: הרעב בליטה (1868–1868), מגפת החולירע בפולניה (1869), הפרעות באוריסה (1871), הגזירות הרעות ברומניה (1872), והגיוס הכללי ברוסיה (1874). לאור מאורעות אלה, נראתה אמריקה, שהיתה נתונה אז למאמץ של קימום ובינוי [Reconstruction] ושעמדה על סף תקופה של שגשוג תעשיתי כביר, כארץ הזוהר והחלום.

עיניהם של המהגרים הסובלים הופנו לאמריקה על־ידי ארגונים וראשי־הקהל משני עברי הים. אמנם באירופה, וביחוד ברוסיה, נשמעה גם הדעה שהיהודים צריכים למצוא את תיקונם הפוליטי־החברתי ברוסיה גופה; אבל עמדת מנהיגי "כל ישראל חברים" הכריעה לצד הגירה לארצות־הברית. נתקבלה אז סיסמתו של כרמיה: "הגירה, הגירה, זוהי ההצלה של יהודי רוסיה".

אף באמריקה הציעו יחידים וארגונים – ביניהם "וועדיהצירים של בני ישראל באמריקה" [Board of Delegates of American Israelites], לעצור באמריקה" באמריקה. (Board of Delegates of American Israelites), לעצור בזרם ההגירה. אבל רוב יהודי ארצות־הברית והאשכנזים בכלל, מהגרים משכבר, התייחסו ברצינות ובאהרה לאפשרות של הגירה חדשה. 3 עדות נאמנה לרגשות עמוקים אלה נמצאת בעמודי העתונות היהודית באירופה של אותה תקופה. לדוגמה: הד"ר ברנארד פלזנטאל, רבה של עדה ריפורמית חשובה בשיקאגו, כתב שני "מכתבים מאמריקא" ב "המגיד", בהם הוא מתאר את שיווי־הזכויות של היהודים והסתגלותם הכלכלית והרוחנית בארצות־הברית. כמורכן מציע פלזנטאל לתושבים החדשים שיתמסרו להתיישבות חקלאית במערב ארצות־הברית. הוא קורא אליהם באחווה: "אשא את קולי ואשאל: מדוע יאחרו אחב"י אשר בארץ מלאדוי ובארץ הנאנחת תחת שבט האפיפיור [הכוונה היא לצאר, ולשון זו באה מטעם הצינזורה], ובארצות האחרות אשר שם ישבו בצרה ובשביה, ולא ישאו את רגלם לבא הנה? הלא אמעריקע ארץ רחבת ידים היא ולא לבד לחם לאכול ובגד ללבוש ומקום ללון יש אתנו... ומשפט אחד בארצנו לאזרח ולגר...".

<sup>&</sup>quot;L'émigration, l'émigration! Voilà le salut des Juifs de la Russie!" 2

Bulletin de l'Alliance Israélite Universelle, t. II, Assemblée Générale, 12 Mai

1872, עיין: א. טשעריקאווער די צארישע פאליטיק און די יידישע עמינראציעי, געשיכטע
פון דער יידישער ארבעטער־באוועגונג, כנ'ל, עמ' 93

ג לדיון רחב יותר בשאלת ההגירה המזרח־אירופאית, עיין, י. ליפשיץ, א ניט איינגענעבענער פרוו פון א מאסן־עמינראציע קיין אמעריקע', יא רבוך פון א מאסן־עמינראציע קיין אמעריקע', יא רבוך פון Mark Wischnitzer א מאפטייל (ניריארק. 1938), עמ' 50–30. עיין גם דעותיו של To Dwell in Safety (Philadelphia, 1948), pp. 21–36

<sup>4</sup> המניד, שנה י"ב, נליון 25 ד' תמוז, תרכ"ח [June 24, 1868], עמ' 195–195, 202], שנה י"ב, נליון 3 ה' שבט. תרכ"ט [January 20, 1869], עמ' 29. עיין גם מכתבו של צבי שנה י"ד, גליונות 25, 26, 27, ראש חודש תמוז, ז' תמוז, י"ד תמוז, חרל"ב [June 29, July 6 and 13, 1870].

הארגון וההדרכה פעלו את שלהם, וההכרה יותר משניהם. רבים נהרו לחופי ארצוחיהבריח. בשנה אחת בלבר, שנת 1815, יצאו יותר מ־2000 מהגרים מרוםיה. ובשנת 1881, עת הגיעו לאמריקה ההמונים המואנים, נסתופפו בשכונה אחת במורד-העיר של ניריורק בלבר כ־2000,100 יהורים – השכבה המלוכרת הראשונה של ההגירה המורחיאירופאית באמריקה.

תהליך המאקלמותו של היהורי המזרח-אירופאי בשנות השבעים רמה בהרבה לזה של אחיו יוצא מערב-אירופה לפניו. כמו קורם, כן גם עתה היה פתרון שאלתו הכלכלית של המהגר החרש חלוי בו בעיקר. הצלחמו של הפרט היתה חלויה בכוח הסתגלותו, שפע עבורתו וכשרון יומתו. מי שרצה להשאר במטרופולין מצא בה את פרנסתו לאחר מאבקים קלים; ומי שחיפש לו כר רחב יותר, הלך בעקבות בה את פרנסתו לאחר מאבקים קלים; ומי שחיפש לו כר רחב יותר, הלך בעקבות אחיו קורמיו, קשר את חרמילו למקלו וגדר למרחביה. מבחינה זו, היתה שאלת קלימתו של המהגר בחברה החרשה חקינה וגיתן לשערה מראש, ולא נראו בה מסימני הבהלה, הצער והאכובה של ההגירה הגדולה שלאחר פרעות חרמ"א-חרמ"ב. אולם לא הרי שאלת הסתגלות היהורי וביצורו הכלכלי בשאלה השרשה

החרשים, נרמחה הגירה זו יותר לחברתה שלאחריה בקשייה ובנפתוליה. המהנד החרש נחלץ לאמריקה מחמת המציק על מנת לקיים מה שלא ניתן לו לקיים בארץ מוצאו. התקלה הקשה ביותר שנתקל בה היחה רווקא בשמח הרוח. הישוב היהודי שישב בארצותיהברית היה זר במנהניו, שפתו והשקפותיו. באין ברירה, ומתוך רצון חוק לשמור על ייחורם, הקימו להם המהגרים המורה אירופאיים אגף נברל ונפרר במערכת החיים הרתיים החרבותיים ביהרות אמריקה. אנו ערים באוחה המחנות החרבותיים הלאומיים נראים הסימנים הראשונים של התנעות למען איריש, עברית וציונות.

בתקופת-ביניים זו, נולדה גם העמונות האירית והעברית. החיים הרבינוניים של המהגד המודה-אירופאי משחקפים בבהירות יחידה באספקלריה של עחנות זו. מה שקשה למצוא ולהבין בשלמותו בעתונת האנגלריהורית של אותו פרקיומן, מחברר ומתלבן מתוך עיון וחקידה בעתונות האירית והעברית. הוצאות נעלמות ונשכחות אלה, שרובן לא הספיקו להתבסס, הן הן המקורות הנאמנים ביותר ליריעה נכונה על המתהווה בזמן ההוא. העתון בריהקיימא הראשון שיצא במשך חמש שנים רצופות, היה שבועון עברי, "הצופה בארץ החרשה", אשר התחיל להופיע בכ"ב סיון, תרל"א (נוזגו ,וו מתונ"), בעריכתו של צבי הירש ברנשמיין (1001—1918).

הצופה בארץ החרשה" הוא מקור רב ערך לתולרות היהרות באמריקה. גליונותיו מאירים לא רק את ראשית צעריה של הספרות העברית; הם מכילים תעורות חיות בסוציולוגיה של ההגירה היהורית לארצות-הברית. מעמוריו אנו למרים על צמיחתן של הספרות והעתונות העברית בעולם החרש, ררכי הסתגליתם של המהגרים החרשים והורהותם עם עתירה של אמריקה, ובעיות ה"אמריקניוציה".

ממקור זה אנו שואבים גם כן יריעות על החיים הרוחניים בערים ובמרינות שונות של ארה"ב, על שאלות רתיות הקשורות בחיים החרשים בארץ החרשה, מפעלים חינוכיים וחרבותיים, קשרים עם בני ארצותימוצאם של המהגרים, יחסים עם הישוב בא"י, וגישושים ראשונים לקראת חבנית ציוניתימרינית כפחרון לשאלת גרכאי רומניה בפרט ויהודי אירופה בכלל. באחת: "הצופה בארץ החרשה" הגו היצירה התרבותית הראשונה של הקיבוץ המורחיאירופאי באמריקה – בבואה ואמנה לחייהם ושאיפותיהם באותם הימים, אות וסימן לתרומותיהם הכבירות בימים

סדר שלם של "הצופה" אינו בנמצא. גליונות בודרים הם יקריהמציאות. לפיכך, עוד לא נחקר עתון זה חקירה יסודית. "לפני כמה שנים נודע לנו על ברך "הצופה" שנשאר בעובונו של מ. ה. מוינור המנוח והצלחנו לעיין ולחקור בה גליונות, הצי ההוצאה בערך. "נוסה אם כן, במאמר זה, לסקור את החומר הסוציולוגייההיסמורי הנשמר בגליונותיו של עתון עברי ראשון זה על ארמת אמריקה. אבל קודם לכן נעמוד על קודות האישים המרכזיים במפעל "הצופה"; המו"ל, סופריו ועוריו, וכן גם על התנאים החברתיים שבהם ניסו היוומים להנשים את מפעלם הספרותי הזה.

a aget anath uf that every every a, r, also, and wartan injury in alternation also and also have a set and the arthurant and the every expected and the every expected and the every expected and the every expected and every e

• הנברת מיונר הימיבה עמי והרשתה לי לעיין ולטפל בחומר הנשמר בביתה, ועל זה אני
מודה לה מעומקילב. חודתי נחונה גם לד"ר יהושע בלוך, ראש המחלקה לספרות ישראל
שעלייר הספריה הציבורית בניויורק, שהפנה את חשומתילבי לעבודה זו ועזר לי בהשנת
הגליונות; למר יצחק ריבקינר, מנהל המחלקה העברית של ספרית בית-המרדש לרבנים
באמריקה, על עצותיו הביבליונרפיות המועילות; להרב יעקב קבקיב, שהעירני על במה
מקורות בקשר עם ראשית הספרות העברית באמריקה; לד"ר שלמה נובל, מנןימנהל
מכון ייוו"א, על גדיבותירותו והרשות לראות את הגליונות הנמצאים באוסף ספרית ייוו"א.

נליונות "הצופה בארץ החדשה" נמצאים במקומות אלה:

'EINL

- נ) בספריה הציבורית בנין־יורק שנה ראשונה: גליונות, 10-1; 13-21; 20-31; 14; שנה שניה: 17;
- a) בירי הנבר מוינר שנה שניה: נליונות 1.00-1.00 1.00-00.00 שלישית: 1; 4; 7;
- בספריח ייוו'א שנה ראשונה: גליון ז; שנה שניה: גליונוח, 00-98; שנה שלישיח: גליונוח, 8; +;
   בארביונו של מר ז. פבונר, ביחיהלבנון, חל־אביב שנה שניה: גליונוח, 8-2; 22;
- בביח הספרים הלאומי והאוניברסיטאי בירושלים שנה שניה: גליונוח, זו-21;
- בספרית , היברו יוניון קולינ' שנה שניה: גליון ו; ז) בספרית בית־המדרש לרבנים באמריקה - שנה שניה: גליון 22.

בספריה הלאומית בוואשיונומון אין כל זכר ל.הצופה'. מר קלמן מרמר, הסופר האירי הוותיק, שהיפש הוצאות ראשונות של העתונת האירית והעברית האמריקאית באירופה, הוריעני שראה כמה גליונות של ,הצופה' בספריה הממלכתית במינסק; הם אברו עם שומריהם.

### H

צבי הירש ברנשטיין היה חלוץ העורכים והמו"לים האיריים־עבריים באמריקה. הוא היה המו"ל של העתון האירי והעברי הראשונים שנרפסו באמריקה: "רי פאסט" (1870), ו "הצופה". ברנשטיין נולד בכ"ה אדר שנת תר"ז, בעיר ניישטארט־שירווינט בפלך סובאלק שבליטה." הוא בא ממשפחה אמירה, והוריו חינכוהו בלימורים כלליים ועבריים. תשוקתו העזה לספרות נתגלתה עוד בימי־נעוריו; הוא התקשר עם העתונים העבריים הקיימים אז, "הכרמל", "הלבנון" ו המגיר". בהיותו בן עשרים, נשא ברנשטיין לאשה את בתה של הרב מקאלוואריה, עבר לעירו ושלח ירו במסחר. אך אהבתו לספרות לא דעכה, אלא עלתה, ביחוד לאחר שהתוורע למדקדק יצחק רוטנברג, אחר מסופרי "המגיר" ובעל הביאור לספר "מכלול" של הרד"ק. ברנשטיין הכין חוברת של השגות על ספרו של ר' יעקב בכרך, "ספר היחוס לכתב אשורי", והראה את כתב־היד ליעקב ספיר, בעל "אבן־הספיר", הנוסע הירושלמי ברוסיה. בהשפעתו של ספיר התחיל ברנשטיין להשתחף ב "הלבנון". הירושלמי ברוסיה. בהשפעתו של ספיר התחיל ברנשטיין להשתחף ב הלקשור כמורכן הוציא ברנשטיין לוחיסוחרים, טבלה מתימטית לאנשי מסחר, וניסה לקשור קשרים עם כמה סופרים עבריים, ביניהם פרץ סמולנסקין, א. ל. זילברמן ויחיאל בריל.

עניניו המסחריים של ברנשטיין היו יגעים. ובאין אפשרות להתפרנס לא מן המסחר ואף לא מהספרות, החליט לשנות את מקומו בתקווה שישנה גם את מזלו. בשנת 1870 הפליג לאמריקה. בקטע אוטוביוגרפי שהשאיר לנו, כותב ברנשטיין על החיים הרוחניים בניו־יורק באותה שנה. מספר היהודים, לדעתו, עלה בערך לשמונים אלף נפשות "אשר באו מכל ארצות תבל". רוב בתי הכנסיות של הריפורמים היו במעלה העיר, ובמורד העיר היו רק חמשה "בתי תפלות". שלשה הריפורמים היו במעלה העיר, ובמורד העיר היו רק חמשה "בתי תפלות". שלשה עתונים אנגלו־יהודיים הופיעו: "הרזואיש מעסענגער", "העברו אבסערבער" ו "הדוואיש מימס". ברנשטיין, העורך לעתיר, גם הבליט את קיומם של בית רפוס עברי ובית מסחר מפרים.

הגורם הישיר שהביא לידי הופעת "די פאסט" היה פרוץ המלחמה הפרוסית־ הצרפתית. רב היה הצמאון של המהגרים החדשים לידיעות על המתרחש "בבית". ביחוד ביקשו כל ידיעה שהיא על יוצאי האזורים הפולניים ששכנו על גבולות

s עיין: .דברים אחדים (על דבר היהודים והיהדות לפני שלשים וארבע שנה בנויארק)', יל קוט מערבי (נויארק, תרס'ד), עמ' 120–128.

פרוסיה. ביניהם היו כמובן יוצאי קאלוואריה שנקראו "הגרמנים הקאלוואריים". ברנשטיין, כאמור לעיל, היה אחר מיוצאי סביבה זו, ובראותו ענין וחפץ מצד הקהל לחדשות המלחמה, החלים להוציא עתון באירית – הלשון המובנת למהגרים הפולניים־הרוסיים. • כפי שברנשטיין מזכיר בזכרונותיו, היה עליו למלא תחילה שני מחסורים: דפוס מתאים ומסדר אותיות יודעיספר. את הבעיה הראשונה פתר על-ידי זה שהביא סדר-אותיות מווילנה ומווינה ועשה העתקות כתבניתן במספר רב. על־ידי אספקה זו הביא ברנשטיין ברכה רבה לעבודה התרבותית בעיר. המדפיסים העבריים והאידיים השתמשו באותיות אלו אחריכך לצרכים מרובים. השאלה השניה נפתרה מאליה כאשר שיתף ברנשטיין לעריכה את הסופר הידוע, צבי גרשוני (1897–1844), שהיה אחר מהתורמים החשובים לספרות האירית והעברית כאותה תקופה. אמנם תחילתו של גרשוני לא ניבאה על סופו. כבר בהיותו בווילנה נשתמר על מנת להתקבל לאוניברסיטה בפטרסבורג, ונתחבר אחר־כך לסיעת המסיתים בלונדון. בשנת 1868 חזר בתשובה שלמה והחליט לעזוב את לונדון. הוא עבר לפאריז ופירסם ווידוי בשם "ומודה ועוזב ירוחם", שהדפיס ב המגיד". הוא בא לאמריקה בשנת 1869 ושימש כמורה וכרב עד סוף ימיו, ונתן את מיטב כוחותיו לספרות האידית והאנגלו־יהודית. 10.

הופעתו של העתון האידי (עם תוספת עברית) עשתה רושם חזק על הקהל היהודי הרחב. במשך ששת החדשים של הופעתו נתרבו ידידיו וחותמיו בכל ערי המדינות. "די פאסט" היה ממשיך להופיע, לולא הפסיקו ברנשטיין במתכוון כדי לנסות את מזלו בהוצאה אחרת וגדולה יותר – עתון בארבע לשונות. לדאבוננו

9 רנילים לוקוף לזכותו של ברנשטיין, ובצדק, את הוצאת העתון האידי הראשון שנדפס באמריקה. אבל ליתר דיוק קידמו י. ק. בוכנר, בעתון דיא אידישע צייטוננ', שהוציא בצורה ליתונרפית, בכ'ח אדר, תר'ל (March 1, 1570). עתונו של בוכנר, שהופיע בסיסמה ,והיה צדק אזור מתניו והאמונה אזור חלציו' (ישעיה י'א: ה), לא יצא אלא לעתים רחוקות, כשלש או ארבע פעמים בשנה, ובגלל חוסר שלסותו בצורה ובהופעה, לא נחשב לעתון האידי הראשון. לתיאור מפורט על בוכנר ועבודתו. עיין משה שטארקמאן: ,וויכטיקסטע מאמענטן אין דער געשיכטע פון דער יידישער פרעסע און אמעריקע', פינף און זיבעציק יא ר יידישע פרעסע אין א מריקע (ניויארק, 1945), עמ' 14-01; ,די אנטשטייאונג פון דער יידישער פרעסע אין אמעריקע', זא מל בוך צו דער געשיכטע פון דער יידישער פרעסע אין אמעריקע', זא מל בוך צו דער געשיכטע פון דער יידישער פרעסע אין אמעריקע', זא מל בוך צו דער געשיכטע פון דער יידישער פרעסע אין אמעריקע', זא מל בוך צו דער געשיכטע פון דער יידישער פרעסע אין אמעריקע', זא מל בוך צו דער געשיכטע פון דער יידישער פרעסע אין אמעריקע', זא מל בוך צו דער געשיכטנו. (ניויארק, 1931), עמ' 15-15.

מעניינת היא ההקבלה בין התפתחות העתונות האמריקאית והעתונות האידית באמריקה. כשם שהראשונה התחילה בשבועונים בתקופה הקולוניאלית ועברה אחריכך להוצאות יומיות, כן התחילה העתונות האידית בראשיתה בשבועונים והתענפה במרוצת השנים לעתונות יומית, רבת איכות וכמות.

10 עיין: קלמן מרמר, כנ'ל, עמ' 6-6; 113-103. לשם הווידוי של צבי גרשוני, עיין, ה מני ד, שנה י'ב גליון 38, ז' תשרי, תרכ'ט [September 23, 1868], עמ' 302; גליון 29, י"ד השרי [October 14], עמ' 318; גליון 40, כ"ח תשרי (October 34), עמ' 318; גליון 54, כ"ח השרי (September 30), עמ' 318.

השותפות עם גרשוני לא זכתה לאריכות ימים. "אחרי חמשה שבועות", כותב ברנשטיין,
התרתי החרצובות עם שותפי, התפשרתי עמו ויצא בשלום ונשארתי לבדי במערכת והוצאת
הפאסט, וגם הצליח בידי אז למצוא מסדר אותיות מווילנא אשר מקרוב בא". "דברים אחדים",
כנ"ל, עמ' 131.

הרב, לא נשאר שריר בספריות הפומביות לעתון "רי פאסמ", שהניח את היסור לעתונות האירית העשירה ורבתיהנונים באמריקה.

הרעיון לייסד אח העתון "היברו נייס" [wwsM weideH], נסיונו השני של בעירית ניייורק מטעם מפלנת הרימוקרטים. בהן סבר, שאם ייסד עתון בארבע בעניית ניייורק מטעם מפלנת הרימוקרטים. בהן סבר, שאם ייסד עתון בארבע לשונות – בעברית, אירית, אנגלית וגרמנית, יצלית להשפיע על כל הזרמים של האוכלוסיה היהורית. הוא הבטיח לברנשטיין שישקיע סבום רב בעחון החדש. האוכלוסיה היהורית. הוא הבטיח לברנשטיין שישקיע סבום רב בעחון החדש. הגייון הסבים, וסיררו שוחפות ביניהם. אחרי חדשים של עבודה קשה, יצא ברנשטיין לדעת שנחפס לעסק ביש. בוונותי של בהן היי פוליטיות בחבליתן והוא ברנשטיין לדעת שנחפס לעסק ביש. בוונותי של בהן היו פוליטיות בחבליתן והוא ברנשטיין לדעת שנחפס לעסק ביש. בוונותי של בהן היו פוליטיות בחבליתן והוא ביניל כל הורמנות לטובתו הוא. שמו של ברושטיין אינו נובר לא במו"ל ולא בעורן, ורק שמו של בהן מופיע על השער, אף עליפי שברנשטיין היה, כניצל כל הורמנות לטובתו ההיצונית של העחון היחה יפה, אבל חובנו היה קליש וקלוקל. בהן לא נבחר למשרתו הפוליטית. אף עליפיביםן החליט להמשיך בהוצאת העחון. אך מיר וחגלע ריב בין השוחפים, ברנשטיין חבע את שוחפו לרין, החבילה נתפרדה והעחון נפסק. זו את הלקו ברפוס מסר בהן לבית-היחומים בניר יורק, ואת השאר שמר ברנשטיין בשביל נסיונו השלישי – נסיון שהצליח.

ברנשמיין חזר לאהבת נעוריו – הלשון העברית. הוא החלים להוציא עתון על מהרת לשון הקורש. באמריקה גופה לא היתה שום מסורת של הוצאת ספרים עבריים. במשך מאתים שנה ויותר של התיישבות היהורים בארצות הברית יצא באמריקה, מלבר סירורים וספרי תנ"ך, רק ספר עברי מקורי אחר. בי שינוי ראשון למובה ניכר בסוף שנות הששים של המאה הי"ם, עת החלי המהנרים המורח-

נו ראה את הערותיהם של עורכי ה־Messal mesinann וה־Messanger Alessanger לגבי העלון ורשימה קצרה על יעקב כהן מאת פילים כהן בי וויכטיקםטע מאמענטען אין דער געשיכטע פון דער יידישער פרעטע אין אמעריקעי, כנ"ל, עמ' 17–18.

שלשה עשרה גליונות של ה,היברו ניום' נמצאים בארכיון של ייוו'א בניייורק. התאריך של הגליון האחרון הוא ה'1-1 ביולי, 1781. לפי השערתו של שמארקמאן היה גליון וה האחרון שהופיע; כלומר, השבועון יצא במשך שלשה חרשים בערך.

21 Ν Ε Γ · ΓΙ Γ Ψ Ψ · (ΠΓ΄C), ΕΓΓΙΨ Ψ ⊄ ΕΓΓ Ι ΚΙΝ, ΩΝΠ · ΓΓΙΨ Ψ Θ Κ Φ Γ Γ ΓΓΓ ΓΙ ΓΙ ΓΙ ΓΙΝ ΓΓΝΨΙ Γ ΕΓΙΜ ΓΙΝ ΓΙΝΨΙ ΑΠΕΙΚΙΑ ΚΑΠΕΓΠ ΓΑΓΙΕΨ΄. ΓΓΝΨΙ Γ ΕΓΙΜ ΓΙΝΨΙ Γ ΕΓΙΜ ΓΙΝΤΙΑ ΚΑΙΝΕΙ ΓΙΝ ΓΙΝΤΙΑ ΙΙΝ ΓΙΝΤΙΑ ΚΑΙΝΕΙ ΕΙΝΤΙΑ ΓΙΝΤΙΑ ΙΙΝ ΓΙΝΤΙΑ ΙΙΝ ΓΙΝΤΙΑ ΙΙΝ ΓΙΝΤΙΑ ΙΙΝ ΓΙΝΤΙΑ ΙΙΝ ΓΙΝΤΙΑ ΙΙΝ ΓΙΝΤΙΑ ΙΙΝΤΙΑ ΙΝΤΙΑ ΙΙΝΤΙΑ ΙΙΝΤΙΙ ΙΙΝΤΙΑ ΙΙΝΤΙΙΝΙΝΙΙ ΙΙΝΤΙΙΝΙΙ ΙΙΝΤΙΙΝΙΙ ΙΙΝΙΙΙ ΙΙΝΤΙΙΝΙΙ ΙΙΝΤΙΙΝΙΙ ΙΙΝΙΝΙΙΙ ΙΙΝΙΙΙ ΙΙΝΤΙΙΝΙΙ ΙΙΝΙΙΝΙΙ ΙΙΝΙΙΙ

אירופאיים להגיע לאמריקה, ויחד אתם מהגרים מספר מסביבת סובאלק על גבול פרוסיה, ביניהם משכילים ובנייתורה, מלומדי התרבות הכללית־הגרמנית, ששימשו כמדריכים רוחניים לאחיהם בארץ החדשה, כרבנים, חזנים, שוחטים וסופרים. קבוצת הסופרים העברים הראשונה כללה, מלבד ברנשטיין וצבי גרשוני, את אהרן יהודה לייב הורוביץ (1926–1847), ח"ג ווידובר הלוי (1852–1853) ומרדכי יהלמשטיין (1868–1853). אלה היו שולחים מאמרים וידיעות לעתונות העברית באירופה, והם נלהבו לאפשרות של יצירת כלי־מבטא ספרותי עברי בעולם החדש.

הראשון להגות את רעיון העתון ולעודד את ברנשטיין למצווה, היה הורוביץ, הידוע בשמו איל"ה. הוא היה מורה דת בק"ק "עדת ישורון" בניו־יורק ונעזר בהרבה על-ידי ח"ג ווידובר הלוי. איל"ה היה משתתף קבוע ב"הלבנון" וב"המגיד", ותפרסם אחר־כך במפעליו המועילים לטובת יהודי רומניה. הורוביץ מספר בזכרונותיו על תקוותיו לייסד עתון עברי ראשון באמריקה "שהיא היתה אז עוד קרקע בתולה בעד השפה העברית". ב" "ידעתי כי רחוק ממני הדבר לכלכלת ההוצאה בטרם תבוא ההכנה, וכמו שחסר לי הקרן הקיימת, כן חסרו לי אז רוח התגרי ונסיון המעשי, כאשר חשבתי כן היה, אחרי שנה ואני הותרתי קרן פעוטה ומצאתי איש שהאמנתי בו שיודע לכלכל עניני הערכת של עתון, יצא ,הצופה בארץ החדשה' לאור". ב

ח"ג ווידובר הלוי הגיע לארצותיהברית בתחילת שנות הששים. הוא נתקבל כ"נדל המשכילים" בניו־יורק. כאשר הזכירו את שמו היו מצרפים אליו את התואר "המשורר הגדול והמליץ הנשגב". באירופה השתתף ח"ג ווידובר ב"המגיד" וב"המליץ", וכתב דברי פובליציסטיקה, היסטוריה, פולקלור ושירה. כנראה שנתחבב על לבות הקוראים האירופאים גם בעד מאמריו ששלח להם על ארצות הברית. ד"ר שניאור זלמן שכטר, למשל, העיד, שאת ידיעותיו הראשונות על אמריקה קיבל ממאמריו של ווידובר ב"המגיד". מודובר שימש כרבה של עדת בנירישורון בניו־יורק ועזר למפעל החדש ברוח ובמאמצים כספיים גם יחד.

מרדכי יהלמשטיין קנה לו שם בעיקר בתרומתו ליצירת העתונות האידית, אבל חלקו היה רב גם בעבודה ספרותית עברית. ויש אומרים שהוא היה העורך למעשה של "הצופה". יהלמשטיין היה יליד סובאלק וגיסו של ר' כתריאל צבי שרהזאהן, המו"ל האידי המפורסם. בשנת 1865 היגר יהלמשטיין לאמריקה וניסה להוציא שני עתונים באידית, שנספו באיבם. הוא חזר לאירופה, אבל בשנת 1871 בא שנית לאמריקה והצטרף למלאכת העריכה עם ברנשטיין.

<sup>13</sup> מזכרונותי", הדאר, שנהד, גליון כ"ג, י"ד באייר, תרפ"ה (May s, 1925), עמ" 7. 1921 בינר עמ" 1921 בינר עיין גם, נר המערבי (ניוייורק, 1897), שנה שניה, חוברת ד, עמ" 215. לשאר פרקי זכרונותיו עיין, הדאר, שנה ד, גליונות, י"ח, י"ט, כ"א; י"ו באדר, כ"ד באדר, ל"בניסן, תרפ"ה (March 13 and 20, April 24, 1925).

Cyrus Adler, "Solomon Schechter", American Jewish Year Book (5677, 15

<sup>16</sup> לאחר מותו של יהלמשטיין העידו מספידיו שהנפטר היה .הארי שבחבורת גדולי חכמי

צרכיהם החיוניים והיוסיומיים של הישוב היהורי באמריקה. אשר ירברו להם בלשון הארץ", זו ולפיכך, גמר בלבו להוציא עתון שישמש את שנקרא "שרה צופים", "יש גם רבים מאחינו אשר לא ירעו ולא יבינו את דבריהם לא היה לה שחר. בין מהגרים אלה, כתב ברגשמיין במאמרו הראשי הראשון האוכלוסיה היהודית באמריקה על מספר של מיליון נפשות – אומדנא, שכמובן ומעשי בהוצאת עתונו, "אחר מהרברים אשר הומן רורש מאחנו". הוא העמיר את אלה חלמו וחיכו; בא ברנשמיין והגשים את חלומם. הוא ראה צורך רחוף

אשר נהוץ ודרוש לרעה לכל ארם באשר הוא ארם". 18 לורות אחב"י בכל חלקי חבל בכלל ובאמריקה בפרט וכל חולרות העתים והומנים את עחונו. וואת המטרה שהיחה לעד עיניו: "עומר על המצפה להגיר ולהשמיע "גופע נטטול לבים ישראל" (יהוקאל ג': י"ח) – בוה השער פתח ברנשמיין

חיקוי ל"הגיוני המגיד", ומאמריו המדיניים הופיעו חחח הכוחרת "הליכות עולם", אה מאמריו הראשיים קרא ברנשטיין בשם "הגיוני הצופה", אחרים: העתונת העברית באירופה, כגון "המגיר" ו"הלבנון", והעתונות האנגלור בחכנית העריכה שלו חיקה ברנשמיין בכוונה תחילה את הצורות שקבעו לפניו

הצופה" נוער להיות שבועון לחרשות ביחר עם תוספת ספרותית. הגליון מאמרים רבים בשלמותם מן העחוות העברית האירופאית. חיקוי ל"המליץ". פו ברנשטיין לא הסחפק בחיקוי שמות; הוא העתיק והרפיס מחדש יהודית באמריקה, כגון "החשמונאי" [Asonomeh edt] ו"המבשר" [edt

מחקרים עיוניים והיספוריים, ולעתים קרובות אף מאמרים חורניים.00 ברנשטיין בעולם היהודי והכללי באמריקה; בחלק השני הנקרא בשם "החווה", הכנים העורך למאמרים ראשיים בעניני ריומא, למאמרים פובליציסטיים וליריעות על המחרחש הרגיל היה בן שמונה עמורים ונחלק לשני חלקים. החלק הראשון היה מוקרש

אוצר ישראל" (נויארק, תרס"ו). ברנשטיין לנשיא חברת העתון, והוא נוכר כאחד העורכים והסופרים המשתתפים בהוצאת נופה, לא משך את ידו ממנה. בראשית המאה העשרים, כאשר יצאה "הלאום", היה נשאר נאמן לספרות העברית כל ימיו. אף־על־פי שחור ופחח חנות והתרחק מהעבודה הספרותית אייוענשטארט, חכמי ישראל באמריקה (נויארק, חרס'נ), עם' 85-75. ברנשטיין בחקופות שונות על ידי עוזרים ראשיים שונים כנון גרשוני, הורוביץ ויהלמשטיון. עיין גם, בן־ציון המו"ל והעורך הקובע את תוכן הענינים וכיוון העתון. אבל נעור בעבורת העריכה והסידור הירוע לנו על כשרונותיו הארנוניים הרבים ושאיפותיו הספרותיים של ברנשמיין שהוא היה אמנם חרנ"ו [1987 ,8 radmalga2], עמ' ו'. שאלה העריכה כסויה, אם כן, בערפל. נראה לי, מכל כער ברנשמיין: "לא היה לי שום חבר או שוחף במערכת הצופה". שם, גליון se, ו' אלול, [ 1981, 192 Jauguh], עמ' ו'. בא החי והכחיש את דברי החי. במאמרו "באו זרים נחלתי", ישראל בארצנו' והעורך של "הצופה". עיין העברי, שנה ז', נליון 16, כ"ב אב, חרנ"ו

זו הצופה, שנה א', גליון ז, כ"ב סיון, הרל"א [ 1781 , 11 פחו [ ], עם' ב-1.

פו עיין: ,עורכים עברים באמריקה', כנ"ל. לפי דעחו של מלאכי לא נפל ,הצופה"

<sup>1</sup> סב רשימת חוכן הענינים של גליון אחד ושנה שניה, גליון ז, ב' שבט, חרל'ב [21 yrannal בערכו מרוב העחונים שהופיעו ברוסיה, נאליציה וארץ־ישראל בשנות השבעים.

ציפה גם להפצת עתונו באירופה. הוא הכנים יריעות רבות על היהרות בארצות. אירופה ושאף לכך ש"הצופה" יתקבל בבתים רבים מעבר לים. לשם זה, השתמש בכל תכסיםי התעמילה המעשית והפסיכולוגיה. כמרכן העמיד סוכנים בערי הבירה. יים אוף פתח סוכנות למכירה כרמיסיאניה אמריקאיים לאירופה, התקשר עם המו"לים העבריים באירופה, וכנהוג באוחם הימים, פירסם בעתוניהם מודעות משפחתיות ופרטיות. עורך "הלבנון", שרצה לעזור ל "הצופה", ראה אפשרות של בעצה טובה זו: "ועל רעחנו מוב יעשו הנשים העונות היורעות כי בעליהן גדרו הלכו לאמעריקא, ומקומם געלם מהם, כי יפנו בבקשת בעליהן בהורעה במכ"ע הצופה עפ"י האררעסטא הואת... יבי

נוסף לכל זאח ניסה ברנשטיין לעשות נפשות למפעלו בין ראשי היהרות וגרוליה באירופה. אנו למרים על השחרלייות אלו ממכתב מעניין מאת הרב צבי הירש קאלישר, שהעתקה ממנו נשמרה בארכיונו של הרב הנעלה. הרב קאלישר הורה לברנשטיין שעורר את הקהל "מעבר לים" למעשיו והציע לו כמה מספריו שיוכל להפיץ באמריקה. הוא גם ציין קטע מספר אחד הראוי, לפי ראות עיניו, לחרונם אנגלי, שיוכל להביא ברכה "נגד מרחקי אמונה במרינת אמעריקא". הרב קאלישר הביע את רעתו על שני שמחים של עבורתיעורה בשביל היהרות העולמית: הצלת יהורי רומניה והושבת יהורים לעבורת החקלאות בארץ הקורש. 20

המאמצים הללו לכבוש אלפי חוחמים לא הביאו את החוצאות הנכספות. דעותיו של ברנשטיין על האוכלוסיה היהודית הרבה באמריקה והתעניינותם של הקוראים העברים מעבר לים היו מונומות. ואף-על-פייכן – וכאן הפארארוכס המעניין בחולרות המו"לות העברית באמריקה – אף-על-פי שלא היו על העתון המוני קופצים, היתה לו דרישה מסוימה – אחד מעיר ושנים ממרינה – ודרישה זו היא שעודרה את רוח המו"ל ועתריו להמשיך ולהתנבר על המכשולים.

והיו מכשולים למכביר. הוצאת כל גליון וגליון היתה מאבק ממש. במכחב פרטי (מ־20 לנובמבר, 1819), שברנשטיין שלח לאחר מסופריו, כחב: "סלח נא לי שטרם עניתי על מכחבך האחרון. הנני עסוק בכל יום מהבוקר וער הערב, ונשמתי לא חמצא לה מנוחה. רוצה אני להשיג עורך חרש, אולם המשכורת היא

במפון, חלמדנו על הכלל. חלק א' (חוכן הענינים): אל לוקחי וקוראי הצופה. הלכוח עולם. אמעריקא. נויארק. היהודים באמעריקא. אשכנו, אלמונא. רומעניען, בוקארעסט. היהודים ברמא. מכחבים מסארעקיוו. פילארעלפיא. חלק ב' (החוה): הולדוח וואשיננטאן מאח דב'ק. ימי החנים והצומת בארץ מצרים מאחד קלונצצינגער, מהירח האור. חדשות שונות. השלשה לאמים מאח משה בר'יפה מקאליש. הודעות, השובה כלליה.

ופ בגליון פ, שנה ב', כ"ה אדר ראשון, הרל"ב (פופו ( Enternation), הומצא בספריה ביה-המדרש לרבנים באמריקה נשמרה בין עמודיו פרסומה מיוחדה שנרפסה או על"די הסוכן אהרן פויסט מקראקא, או על"די ברנשטיין בעצמו בשביל המשלוח האירופאי של "הצופה".

בפ הלבנון, שנה ח', גליון י"ב, מ"ו כפלו, חרל"ב [1781, פפ ישראל קלויונר, ,מארכיון של הרב צבי הירש קאלישר", סיני, שנה חמישיח, חוברת

ו,-ם, כפלו-מבת-שבט, תש"ב, עם' ע"ר ע"א, פימן ע"ד.

קטנה מאוד – אני משלם רק שמונה רולרים לשבוע, ועל העורך להמצא במשרד מתשע בבוקר ער שעה מאוחרת בלילה, היות שנוסף ל הצופה" הנני עוסק במכירת הגרלות". 24

מכירת הגרלות לא היתה מלאכת־הלווי היחידה של ברנשטיין. הוא ניהל בית־
דפוס וקיבל כל עבודה שבאה לידו, ולא אמר נואש. "הצופה" יצא במשך חמש
שנים בדילוגים אחדים ובשתי הפסקות ארוכות בשנחו השלישית והרביעית. אבל
עצם קיומו בתנאים קשים אלה היה פלא. כמה ממשכילי הדור חיזקו את ידיו
בפעולות־עזרה מועילות. אולם מעמרו הוחזק בעיקר על-ידי סופרים קנאים אחדים
שהעמידו את "הצופה" על כנו. בין "יותר ממאה חכמים וסופרים ומהם
מהמפורסמים שבדור אשר עשו להם בספרות ישראל שם עולם" שהשתתפו בעתון
מעלה ברנשטיין את שמות הפעילים ביותר במאמרו "באו זרים נחלת".25 אחד
המשתתפים הקבועים היה חיים אליאסף (1917–1849). בתארו את
רוח החיה, רוח ההשכלה, שפעמה בלבבות, מלמד אליאסף לא רק על
עצמו אלא גם על הלך־רוחם ומהשבתם של כל חברי הקבוצה החלוצית הראשונה
של הסופרים העברים באמריקה.20

25 כנ'ל .... הרב הח' ד'ר פעלוענטהאל בשיקאגא, הרב הח' מורים בפהילאדעלפיה, הרב הח' ד'ר פעלוענטהאל בשיקאגא, הרב הח' מורים בפהילאדעלפיה, הרב הח' ד'ר בורקענטהאל באלבאני; הרב הח' בנם של קדושים חיים צבי שניאורזאהן איש ירושלים הח' בעת ההיא בארצות הברית, הח' יהודה ליב הורוויטץ המכונה היל'ה, הרב הח' מאיר ראבינאוויץ ז'ל, הח' דובער קראמער, הח' ב'י רינהערץ בבאסטאן, הח' צבי הירש קראמער בסאן פראנציסקא, הח' ישראל לינדער, הח' אריה לייב מארקוס והחכם עליאשאוו בשיקאגא הח' אייזענשטיין והח' צבי הנרשוני ז'ל. ומאירופה אוכיר רק את שמות הרב הח' דורש קדמוניות ישראל ר' דובער גאלדבערג ז'ל, ויבדלו לחיים שלום הכהן ט' אפרתי הרב החוקר ר' שלמה באבער בלבוב וידידי רעי מנעורי הר' הח' אדאלף ראדין אשר גר בעת ההיא בפרייסען והרב החכם הישיש ר' דובער גאטלאבער אלה ועד חכמים רבים מארצות רוסיה אוסטריה וטורקיה אשר ,אי אפשר לפרטן ענדו עטרות לראש הצופה ועמדו לימינו משך שנים רצופות''.

עיין גם, קלמן מרמר, כנ'ל, ע' 10, על רשימת הסופרים האידיים־עבריים באמריקה בשנות השבעים. המחבר מדניש שאלה הסופרים כתבו יותר בעברית מבאידית ושדווקא באותו עשור־השנים היתה כמעט לכל עתון אידי תוספת עברית. הוא מבליט את שמו של יעקב צבי סובל, שהיה אמנם אחד המעולים בחבורה הספרותית. אבל על סמך הגליונות הידועים לנו, לא היה סובל מהמשתתפים הקבועים ב.הצופה".

הקורוספונדנציה מפילדלפיה חתומה לפעמים באותיות ש. מ. על סמך רשימת הסופרים של ברנשטיין, נראה שהכתב הוא שבתי מוראיים, רבה דק"ק מקוה־ישראל באותה עיר. התענינותו ופעילותו של מוראיים למען השפה העברית היתה ידועה בין משכילי הדור ושמו נוכר לתהילה בכמה מספריהם. ד"ר ברנארד פלונטאל היה רב ריפורמי חשוב בשיקאנו, אחד מראשוני חובבי ציון בארצות־הברית והשתתף גם בעתונות העברית האירופאית. עיין הצופה, שנה א', גליון 13, ט"ו מרחשון, תרל"ב [October 30, 1871], עמ' 98-98.

26 .ככל נלהבי השפה העברית, תלמידי ,ההשכלה' של אותה תקופה, האמנתי אמונה שלמה

ירו המנצחת של ברנשטיין קירבה את הרחוקים ואיחרה את הקרובים, כי רוחו היתה עזה ואמנותו חוקה. כואת ריבר העורך "אל הקוראים בצאת שנה שניה להצופה":

## III

בין כל הקיבוצים האחניים אשר היגרו לארצותיהברית, היה הקיבוץ היהודי מינחר במינו: כל שאר קיבוציהמהגרים, כנון האירלגרים והגרמנים, נברלו אמנם בהרבה מובנים מן הרוב, אבל הם השתייבו לרוב החרבותי או הדחי, או שנמנו על המעמר החברתי השילט או הקיבוץ הגועי הגרול ביוחר. מלבר זאת באו רובם מארץ מולדתם שבה נמנו על הרוב. המהגרים היהורים היו מיעום גמור בכל צורות החיים הקיימות, בארצות מוצאם ובארץ החרשה כאחת. יחירה מזו: שאר החיים הקיימות, בארצות מוצאם ובארץ החרשה כאחת. יחירה מזו: שאר הקיבוצים שאפו להתבולל בחוך הרוב, כלומר להיוח לרוב; הקיבוץ היהורי המאורגן רצה להיוח ולהחקיים כמיעום. אין ברצונו להעלים עין מחילוקיהרעות המשורון רצה להיוח ולהחקיים כמיעום. אין ברצונו להעלים עין מחילוקיהרעות המשורין, או מכוחות הפירור והפירור מבפנים ומבחוץ, אשר פעלו את פעולחם המשפיעה על לבות המוני העם. על אף כל אלה, העוברה הבולמת היא, שהקיבוץ היהורי באמריקה הנו היחירי בין כל הקיבוצים האחניים בארצותיהברית שכוח הקיום שלו הבריע את רצון הממיעה.\*

והשלמתה וסיגול צורותיה למהגרים החרשים בשם "אקולטוריוציה", כלומר, האמצעים

שהעולם מתחיל וכלה עם השפה העברית ושנאולת ישראל חבוא רק עליירי לימוד השפה העברית....חרמתי לעחון זה במשך שנים אחרות וכמובן שלא קבלתי אף פרוטה בער כל עמלי. כל מה שקבלתי היו מכתבים מברנשטיין ולפעמים גם מיהלמשטיין. הם שיבחו את מאמרי והחלוננו על ההכנסה הועומה של העתון. כניל.

לב ה צופה, שנה ב', גליון 60, כ"ט ארר, תרל"ג [2581, 282 לרקיבוצים האתנים באמריקה, 282 מחקר הרש המטפל בנושא זה על רקע רחב של כל הקיבוצים האתנים באמריקה, הוא חיבורו, רב ההיקף, של בצלאל שערמאן, יירן און אנדערע עטנישע גרופעם אין די פאראייניקטע שטאטן, (ניריארק, 1949), לביסוס הרעה הגיהנה למעלה עיין ביחור בחלק השלישי, יירן".

שעל-יריהם מסחגלים העולים החרשים לאמריקה ולדרכי חייה. עיון בהחפתחות הישוב היהורי באמריקה יראה לנו לרעת, שתהליך ההסחגלות של היהורים אף הוא נשתנה מדרכי מיעומים אחרים. ארבעה קוייסוד עוברים כחוש השני בתולרות הוא נשתנה מדרכי מיעומים אחרים. ארבעה קוייסוד עוברים כחוש השני בתולרות ההחיישבות היהורית המאורונת באמריקה: השאיפה ליציבות פרטית בחיי הכלכלה, אינמגרציה בחברה האמריקאית, עצמאות בחיים הקהילתיים-החרבותיים-הערתים, עמינת האחרות עם כלל-ישראל בכל העולם. ארבעה יסורות התאמה וקיום אלה משחקפים יפה מעמורי "הצופה בארץ החדשה". על פי נישה זו אפשר לקבל המונה בהירה מחיי המהגרים המורחיאירופאיים ודרכי התערותם כקיבוץ מאוחר בארץ החדשה.

המצב הכלכלי בארצות הברית בחקופה הגדונה היה מוהיר. אמריקה קלמה לחוכה ברצון ובשמחה מאות אלפים מהגרים מכל הבא אליה. אין פלא, איפוא, שהיהודים חושבי אמריקה מיהרו לבשר את הבשורה המובה על ארץ חופש ודרור, רבתאון והון, לאחיהם יושבי ארצות העוני והדיכוי. רבים היו המכחבים שנרפסו ב"הצופה" על עצמתה החמרית ורוח חוקיה של אמריקה. אחד הכותבים, שלמה ליב דויאלאשינסקי, מתאר את המגיעים בכל יום לחופי ארצות הברית, ומסיים בתהילה ובבימחה:

"וכל ההמון הרב והעצום הזה ימצא בארצנו המאושרה די מקום ורוח לאכול מפריה ולשבוע מטובה, וארם לחברו לא יאמר, צר לי המקום לשבת באמריקה, ונהפוך הוא ברבות הגרים תרב בארצנו הטובה, וכאשר יגרל מספר יושביה כן יעלה ויפרחו אשרה והצלחתה, יען מה [?] יען נקתה מעוצר רע, ומטוהרה ממשא מלכים ושרים. כנענים הם נכברי ארצה, ואכריה ועוברי ארמתה הלא הם רווניה ונסיכיה בקרבה ולכן יגחרו אליה המון גוים רבים שנה שנה, למצא שלום בעיריה ושלוה בכפריה". פי

לא כל הבאים הצטופפו בקרית ניייורק. המכתבים המיוחרים ומור היריעות "חרשות בגבול ישראל" מספרים על השתקעותם של יהורים מזרח-אירופאיים בכל המרינות, בערי הדרום ומושבות המערב הרחוק. זה אך יגיעו וכבר יפרסמו על אפשריות מחיה וכלכלה ויושיטו יר מקרבת לבנייישראל באשר הם שם. מ<sub>"</sub>ווהילינג, בפלך וועסט ווירגינען" נשלחת יריעה מיפוסית:

"שלום וברכה למו"ל הצופה בארץ החרשה. עיר הואת היא אחת הערים החדשות במרינת ווירגיניא אבל מסחרה עולה כפורחת אולם בכל זאת עור לא אוו מאחינו בני ישראל מושב בחוכה רק מעט במספר. ואלה המעטים לא נאגרו עד הנה לאגורה אחת ולא התאחרו לקהלה שלמה, עד לפני זה ארבעה ירחים התעוררו בני פולין ולימא להאחר וליסד למו קהלה או חברה בשם בית יעקב על פי מנהג פולין, גם לקחו למו לשו"ב איש נכבר אחר יליד

פי האמעראצען', הצופה, שנה ג', גליון זי, י'ג אייר, הרל"ב [1781, 19 עה אל].

QC. 08.

עיר ניישטאט שירווינט אשר במדינת ליטא שמו מיסטר ראדין. ובית הכנסת להם, וקרקע לאחוזת בית עולם, ומקווה לטהרת נשים הכל כדת וכדין. וכמנהג אבותינו שלומי אמוני ישראל מעולם ושנים קדמוניות, ויען כי טובה העיר מאוד לפרנסה ולמסחר, והעיר עיר גדולה ורחבת ידים ורק אנשים בה מעט מאחינו בני ישראל, לכן עצתנו אמונה לרבים בני פולין הגרים הבאים לבקש למו את פרנסתם ומחיתם בארץ החדשה, ובפרט לבעלי מלאכות ופעדלערס, לבא הנה, ובנקל ימצאו את אשר הם מבקשים כי אף אם אמנם נמצאו לבא היה ובנקל ימצאו את אשר הם מבקשים כי אף אם אמנם נמצאו בפה די סוחרים גדולים ובתי מסחרים כוללים האלסיילירי אבל רק מעטים הם הסוחרים הקטנים הרוכלים והרוגלים פעדלערס, אקוה כי דברי אלה היו לרצון ואולי גם תועלת לרבים מאחינו בני עמי והיה זה שכרי.

יריעות כאלה נשלחו למערכת מפילדלפיה, אלבאני, בוסטון, קאנזאס סיטי, סיראקיוז ומניריורק. אחד משליחי ירושלים מודיע שסייר את המדינות, ושמצא בעיר הזאת [סיראקיוז] שלש מקהילות, וכמאתים וחמישים בע"ב, רובם בני פולין קטן וליטא, אזרחים ותושבים מזה כמה שנים מהן עשירים וסוחרים גדולים ....."

ומשיקאגו אנו שומעים חיש מהר לאחר השרפה הנוראה ש"כל בתי המסחר הגדולים אשר ליהורים נשרפו עד תומם, ההיזק יעלה לכמה מליאן דאללאר, רק סוחרים קטנים מעט במספר נמלטו מהשרפה ...."

תופעות מרהיבות ומענינות הם המכתבים מקליפורניה על החשת התנועה מערבה והגברת ההתיישבות היהורית בה. בסאן־פראנציסקו כבר היה קיים ישוב יהורי מימי "חיפוש הזהב". מהשורות הספורות והפשוטות של מורה עברי אשר הגיע לסאן־ריאגו [San Diego] בימי בנינה, עולים מראות וחזיונות של ארץ המתגלית והולכת, וקיבוץ יהורי קטן היורע להתאחז בה, להשתתף בפיתוחה ולהכות שרשים עמוקים בארמתה.

"בזמן האחרון נקרא הנה אמעריקאני אחר אשר קנה בכסף מצער שדות רבות כשלשה מיל אנגלית מפה קרוב לחוף מבוא הים הגדול (פאסיפיק ביי) והראה לדעת כי טוב ונכון לבנות העיר ובתיו במקום הזה ומאז באו וקבלו עצתו אחרי אשר כבר תקוה להם שמסילת הברזל ממזרח ודרום אמעריקא דרך טעקסעס יבוא לפה, ולעיר רוכלת עמים בין אזיע (חינה ויאפאן) ואירופה

<sup>30</sup> הצופה, שנה ב', גליון 38, ו' כסלו; תרל'ג [December 6, 1872], עמ' 1912. לתגובה דומה, עיין באגרתו הראשונה אודות אמריקה שנשלחה על־ידי י. ד. אייזנשטיין, "תכונת העיר נויארק" ז' אב, תרל'ג [July 31, 1872], אוצר זכרונותי, כנ"ל, עמ' 11-9. נם ברנשטיין במכתבו ב.המניד', דיבר נשנבות על אמריקה וסיכויה. הוא יצא בקול קורא לבעלי המלאכות: "ועליכם בעלי מלאכות אקרא חשליכו מעל פניכם את הכסא בעל שלש רגלים והחייט את מחטו ובואו אמעריקא פה תתעננו על רוב טוב". כנ"ל, עמ' 212.

<sup>31</sup> שם, שנה א' גליון 3, ח' תמוז, תרל'א [July 7, 1871], עמ' 20–19. 32 שם, גליון 13, ט"ו מרחשון, תרל"ב [October 30, 1871], עמ' 95.

דרך נויארק חהי' באשר יתקצרו הדרך ממקום הראשון, עד האחרון בערך 900 מיל דרך פה, ועתה ינהרו יום יום המונים לקנות נחלה ולבנות בתים ובתוכם גם רבים מאח"בי עד אשר כהיום נמצאו פה כחמשים יהודים רובם בלתי נשואים ושם סאנדיאנה החדשה קראו לעיר החדשה, ולהעיר מלפנים שם סאנדיאנא הישנה נשארה, והנה עד חשנה העברה בעת בוא ימים הנוראים התקבצו כולם כאיש אחד חברים בבית הנביר הנעלה מ. מארקם שיללער, בס"ד הישנה, והתפללו ככל אשר מצאה ידם, ונכנסו בשלום וכן יצאו ...". 25

היפלא הרבר, שעל-יסוד עדויות נאמנות אלו, נתעורדו הלבבות וורמי המהגרים התגברו עד שהגיעו לשמף בלתי פוסק? היפלא הרבר, ש"אף כי הימים היו ימי קוד גשם ורוח סערה, ודרך אניות בלב ימים היתה בו בחוקת סכנה.... אשר היה בו די להשיב רבים ממחשבחם לשום נפשם בכפם ולעבור ארחות ימים בימי מערה ומופה..... (לא היה) די מקום בהאניות להכיל את כל ההמון הרב מהגרים אשר ינהרו מכל רחבי אירופא להערים האלה למען לעבור לאמריקה ורבים מוכרחים לשבת ולחכות עד אשר יגיע תורם להעבירם....?" 3.6

הארץ המאומצת. האחרונים כאילו וויחרו על המהגרים עצמם על־מנת למפל חיצוני של נימוסים נאים ושפה יפה; הראשונים קיוו להודהות באופן נפשי עם היהורי ברורות הבאים שונה לגמרי. האחרונים דרשו "אמריקניוציה", קנית לבוש לכך. ואף-על-פייכן, לו השכילו להחגבר על המכשולים, היה המבנה הקהילתי בווראי שהחברלים העצומים בחנאי ההגירה הכלליח, הכלכלה והחברה גרמו של התאמת המהגרים המורח־אירופאיים לחיים האמריקאים בראשית המאה העשרים. בהליכות עולם לא נתקבלה על-ידי האחראים לדבר בנישה מעשית לחיכון תכניות זו בסוד נפש אמריקה כארץ בעלת העודה חברתיה ואנושיה וכמשטר פוליטי חדש השתזרותם של היהורים במסכת החיים של האומה האמריקאית. מעניין, שהבחנה שיקנה לו המהגר יריעה מובה בשפה האנגלית. אדרבה, אז רק תחחיל בעית עדון ששאלת האינטגרציה של המהגד בחברה האמריקאית לא תיפתר אפילו לאחר והלך-מחשבתו של העולם החדש רחוקים מבינתם של הבאים החדשים. הם העמיקו פורמליות בלבר לא סגי. ברנשטיין ויועציו הכירו שיסורות הארץ הדימוקרטית את צערי ההתאורחות "נם רבים אשר נורש להם בטרם שאלתו". 25 אבל בהשבעות אשר יעשון לוכוח בוכוח הואח", ערך ברנשמיין אח חשובחו בפרוטרוט ולימד כרי "להניר להם איך ובמה יוכו להיות תושבים גמורים, ולהורות להם את המעשה "כיצר הגרים נעשים חושבים?" בשאלה זו פנו מהגרים רבים למערכת "הצופה".

צג שם, שנה א', גליון זו, י"ח כסלו, תרל"ב [1781 ,ו December], עמ' ז≤ו−8≤ו. נהאמינראציון', כנ'ל.

פצשם, שנה ב', גליון פב, י"ט מנחם־אב, חרל"ג [נואו ,פב שם, אנה ב', גליון פב, נליון נפ, ינה פוכוח, חרל"ג [פו suguh], עם' פב; גליון נפ, ינה מוכוח, הרל"ג [פו suguh], עם' פבן, גב שם, אנה ב', גליון פב,

בבניהם; הראשונים ניסו לחנך את ההורים גופם ללא יפרד לב אבות מעל

מערכת "הצופה" תיכנה לה למטרה חינוכים ואת תכנים מרחקת-לכת: ידיעת הארץ; הוקרת אישיה, יוצריה ובוניה; הכרת הקיבוצים האתניים השונים שהיוו אמריקה; הבנת הרחות השונות, אמונתיהן ומחולליהן; לימור החוקים האמריקאיים הלכה למעשה; השתחפוחם של המהגרים בפעולות פוליטיות חברתיות; קשירת היחות היהורי עם ראשית צמיחת הריפובליקה האמריקאית, בקצרה – להביא את המהגרים לידי הזרונות רוחנית באמריקה, כ"ארצנו".

דעה זו הימה הרווחת בין משכילי הדור, מדריכיו הרוחניים של הקיבוץ המורחי אירופאי הראשון. אנו למרים על כך מן העוברה שנם איל"ה זאף מררכי יהלמשמיין חיברו, נוסף למאמריהם ב"הצופה", גם ספרים על אמריקה, הולרוחיה ומלמשמיין חיברו, נוסף למאמריהם ב"הצופה", גם ספרים על אמריקה, הולרוחיה ומנחגיה. חצי היבורו של איל"ה, רו מניה וא מריקה, שיצא בשנת 1814 ומקרש ל "מוב ארצות הברית, ניוגרפיה קצרה מכנסיות הברית, והשקפה כללית על חיי עם האמריקני ועל חיי היהורים שמה...". הספר מכיל היאור מסכם של כל מרינה ומרינה בארצותיהבריה, סקירה היסמוריה על התיישבותם של היהורים המתכונים להגר לאמריקה). מקירה ומחבונים על אניות וסוכנויות בשביל המתכונים להגר לאמריקה). מ

יהלמשטיין תירגם לעברית ספר על דברי ימי ארצות הברית. ספרו מחרכז ביחור בתקופת ההתיישבויות הראשונות, ומניע עד פרק בואם של האנגלים לניריורק בתחילת המאה השמונה עשרה. ברברי ההקרמה שלו מביע יהלמשטיין גם את יחס חבריו לגבי שאלת ההשחרשות הרוחנית באמריקה.

בין אחינו יושבי ארצוח הבריח נמצאו רבים אשר לא ישמעו אח שפח הארץ, ולא ירעו ער מה מדברי ימי הארץ אשר הם יושבים עליה, לכן החלנו להעחיק בעבורם קיצור מרברי ימי ארצנו, להעחיק ולחינם מספרי דברי הימים שכחבו ונרפסו בשפח הארץ, לשפח עבר . . . . . כי על ירי יריעחו הואח יאהב אח ארצו, וירע להעריך ולהוקיר אח הגדולים אנשי המופח הארץ להיוח לגאון ולחפארח מכל הארצוח". 70

הולדות היווטים" (פווונפר), ההמודמנים — אמונחם מנהניהם ודרכי הייהם". פ $^*$ הולדות היווטים" (פווונפר), החודמנים – אמונחם מנהניהם ודרכי הייהם". פ

י. פר אחרן יהודה ליב הורוויץ, רומניה ואמריקה, (ברלין, 1784). 12 מרדכי יהלמשטיון, רברי ימי ארצות הבריח, חלק ראשון, מיויורק,

25 היין לפי הסדר דלקמן:

with n', idity os, ''I with int '' [ [1781, 482 Them box of them of ), idity of `` in armay, and `` is a solution of [ \$1. in armay, and it is a sugar.];

תשומת־לב מיוחדת ניתנה לשאלות חברתיות ופוליטיות אשר עמדו ברומו של העולם האמריקאי. תיאור על "הקלוקלוקסים" (Klu Klan) אשר באותה תקופה נתרכזה שנאתם בעיקר נגד הכושים, הופיע בכרך הראשון;30 מעשי המחוקקים בערים, במדינות ובוואשינגטון נבחנו ונדונו בהתמדה יתירה כאשר הבטיח ברנשטיין בגליונו הראשון.40 התפתחות הענינים לקראת הבחירות של נשיא ארצות הברית בשנת 1872 מילאה עמודים רבים, ונצחונו של יוליסים גראנט הברית בשנת 1872 גרמה נחת רב לדורשי "שלום ארצנו היקרה".41

קביעת שלשלת היוחסין של בני ישראל באמריקה היתה שאלה בפני עצמה.
החומר המקורי היה מפוזר על-פני מאות עיירות, וטמון בערכאות המדינות, בספרי
תולדה משפחתיים וכו'. התוצאה היתה שההיסטוריונים האמריקאים ידעו יותר על
אברהם, יצחק ויעקב של ימי התנ"ך מאשר על ניניהם, יורשי־מורשתם, בימיהם הם.
העבורה החלוצית במקצוע זה, "התיישבותם של היהודים בצפון אמריקה", נעשתה
בשנת 1872, על-ידי קתולי, טשארלס פ. דיילי [Charles P. Daly], ראש
השופטים בבית־המשפט העירוני [Common Pleas Court] של ניו־יורק.
מחקרו של בר־סמכא כדיילי, שבו קשר המחבר את היהודים לראשוני בוני אמריקה

<sup>39</sup> שם, שנה א', וליון 16 [November 21, 1871]. עמ' 119. אם כנ' ל, עמ' 2.

המתעניין בקוריוזים סגנוניים-ספרותיים ימצא עונג רב בדין-וחשבון על "בוס טוויד" [Boss Tweed], השולט הפוליטיקאי המפורסם בניו-יורק באותם הימים — סיפור מעשים של פוליטיקה שפלה המתובל במליצה נשנבה. עיין, שנה א', גליון 16, כ"ו מרחשון, תרל"א [November 10, 1871], עמ' 109.

<sup>.257-258</sup> עמ' November s, 1872], תרל"נ [November s, 1872], עמ' 258-257

<sup>42</sup> קודם שנתמנה לשופט היה דיילי עורך־דין מפורסם ונציג בבית־הנבחרים של מדינת ניוריורק. הוא התמחה בתולדות המשפטים הניוריורקיים וחיבר חיבורים רבים במקצוע זה. כמר כן שימש נשיא ,החברה הניאונרפית האמריקאית' קרוב לארבעים שנה. מחקרו על היהודים באמריקה התפתח מהרצאה שנשא דיילי בתור ממלא מקום של ראש מדינת ניריורק לכבוד יובל החמישים של בית־היתומים היהודי בניו־יורק ב־11 לאפריל, 1872. במקום לבוא ולצאת את ידי חובתו בדברי חיבה בעלמא, השתמש בהזדמנות זו לתת סקירה מקיפה על תולדות היהודים באמריקה במשך מאתים שנה ולתאר את מקומם האורנני בחיי החברה האמריקאית. היו הדים רבים להרצאתו המאלפת. ההרצאה נדפסה באותה שנה ב-Jewish Times בעשרה Tune 19, בומר ב- (vol. IV, no. 11, pp. 208-209), May 10, 1872- המשכים, החל .1875 דיילי הוסיף מאמר מסיים שנדפס באותו עתון בשנת (no. 21, pp. 409-410) ו עבודה זו, שנתבססה על מקורות ראשונים וחומר ארכיוני, נתקבלה כמחקר חלוצי שהניע את היהודים למפל בעצמם באוסף חומר ותעודות ובכתיבת תולדותיהם בעולם החדש. בשנת 1892, כאשר נתארגנה ה,חברה היהודית להיסטוריה באמריקה", השפיעו המייסדים על השופט דיילי שיוציא את מחקריו לאור, והוא מילא אחרי בקשתם. אלה תולדות הספר הראשון על The Settlement of the Jews in ייהודים באמריקה שנכתב על-ידי נוצרי קתולי. עיין: North America, Edited, with Notes and Appendices by Max S. Kohler (New Max J. Kohler, "Charles P. Daly: A Tribute to his עיין נס, (York, 1893). Memory", American Hebrew, vol. LXV, no. 21, September 22, 1899 .pp. 611-612

" LI .... " FF עליהם, ודבריו אלה ראוים לחוק אוחם לזכרון בספר דברי הימים לבני שנים". וואח היא תפארת "תולרות היהורים בארצנו והקורות והעתים אשר עברו ולפיכך חורו ושנו על יחוסם של היהורים שישבו "בעיר הואח יותר משחי מאוח לחדור יותר. הם רצו לחבר את המהגרים, את נשמתם ואת גופם לאמריקה במולדת, יושבי עירנו הגדולה והעשירה הואח". אבל מנמחם של ברנשטיין וחבריו העמיקה פעלו גדולות ונפלאות לדומם להגדיל ולהדתיב את מסחד ועישר ואשרת והצלחת "הצופה" החלהבו מהערכתו של דיילי, שהיהורים "כחלק יקר ונכבד מיושבי עירנו על מציאה זו, תירגמה את החומר לעברית והרפיסתו בהמשכים. ביוראי שסופרי הציבור היהודי. מערכת "הצופה", שביקשה חומר היסטורי־מקומי, קפצה והצביע על מידוחיהם וחדומותיהם כאמדיקאים וכיהודים, נחקבל בחשואות על-ידי

ההתנונות עד הריפורטה ותכניות ספרות, הרבות וחינוך. השבון זה דורש תיאור השונים של פרטים אלה: קשרי משפחה עם העוובים ב"בית", חיי חברה וערה, אולם פרטים רבים מצטרפים לחשבון כולל וגרול, ביחוד כשאנו שמים לב לסונים הידיעות הן מקומעות; יד המערכת, כמובן, לא שלמה על מקורות האינפורמציה. שהשחתפו בהם המהגרים המורח־אירופאיים, איננה מחקבלה מחוך עמורי "הצופה". חמונה שלמה של החיים הקהילחיים והמפעלים הערחיים החרבותיים, כפי

שאר הסעיפים של ההסתגלות החברתית, שנסקור להלן, הן לבנות חשובות ומיכום.

על פי התיאור שהופיע ב"הצופה" ושלח לה יריעה מהירה גם הוא באמצעות העתון. 1-מאריאמפאל, שנר בקליוולאנד, מצא את בעלה של ענונה אחת, יושבת עיר מולרתו, מיוחדת, ולעתים קרובות עורו להדביק את הנפרדים. קורא אחד, יליד אני מבקשח" בסארפראנציסקו. פו קוראי העחון עיקבו אחרי מכחבים אלה בהחמרה הדורשת את בעלה ב־Ankansash, Ackle Rock, Arkansash או אם שבורה שואח בני מודעות, מכתבים ותחוונים. סגוונם אחד הוא בין שהכוחבת היא "אשה קשת רוח" ההיסטוריה האנושית לפניה. ראשית פרשה זו מחבלטת בטורי "הצופה" בצורת היהורים במאה התשעיעשרה – אותה מאה שראתה יותר נידורים והגירות מכל בעמורי העחונות העברית והאירית במשך יובל שנים, מהוות פרשה נונה בתולרות ענונות, בנים שלא שבו לגבולם, ואמהות השולחות קריאתן על פני משבריים, שנשמרו אין־ספור בחור דמי בניסה לאמריקה. החעורות החיות של משפחות קרועות, נשים הוא המעציב ביותר, הוא המחיר הבלתימשוער מראש, ששילמו משפחות בסוציולוגיה של ההגירה, אבל הסעיף הראשון, המספר על הפרדת לבבות ומשפחות,

בּוּ המאמר הראשון יצא ביר ניסן, חרל"ב [2781, 21 lingh].

<sup>34</sup> gry: "FXIEF", WIT I', I'll 8, W'I WIN, AFT [2781, 32 VIBURE]], VO' 42; ++ מדברי ההקדמה של המערכה, שם.

אי, גליון זו, י"ח בסלו, הרל"ב [1781, ו Tedmood], עמ' צפו. נליון 12, י"ב מנחם־אב, חרל"ב [2781, 10 JeuguA], עמ' 181.

שתי כותרות שהופיעו בגליונות נפרדים מביעות את השתלשלות מאורע אחר, האחר: "אם לא רחמה"; והשני: "אם הבנים שמהה", 14

אחת הסיבות הראשיות שאיפשרו לקוראים בודרים למצוא מהגרים חדשים אפילו על פי תיאור כללי – דבר שלא הצליח באותה מירה בשנים שלאחריכך – היא שההתיישבות היהודית בארצותיהברית בשנות השבעים היחה קטנה יותר, ולפיבך היתה הקהילה המקומית מאורגנת ומלוכרת יותר. ויתירה מזו. נוח היה לו למהגר המורחיאירופאי, שנוקק לחברה יהודית, להקלט באותה חברה, כי מצא ום בארצותיהברית אותה הבנית חברתיתייהודית שעוב ב\_בית הישן". אותו סדר חברתייפנימי הנהיגו הבאים החדשים בכל אשר הלבו ובכל אשר פנו בערי אמריקה. את רירותיהם מיררו להם ברובעים יהודים ולא שינו ממנהגי אבותיהם ואף היים צבי שניאורסון בביקורו בסיראקיוו, ניריורק, "בעיניו ירמה כאלו הוא בעיר קטנה שבלימא". \*\*

במנהנם בארצותימולדהם, אך החקבץ מנין במושב חדש, נוסד וקם ביחיכנםת לחורה ולחפילה. בניובורג, ניויורק, למשל, עיירה שישבו בה רק ארבעיעשרה משפחות מיוצאי פולין, מודיע ש"ץ העדה שבימי המועדים נהאספו בנייהעיד ו המחד לבנות למון ביח הפלה ....". פו יושבי עיירות כאלו לא זכו בדרך כלל אומר לבנות למו ביח הפלה ....". פו יושבי עיירות כאלו לא זכו בדרך כלל הרבנים ולמלומדים בעלישם ושמחו בשו"ב ובש"ץ. אבל הערות הגדולות לא הסתפקו בכך. הן יכלו לעשות במעשי הערות השמרניות והריפורמיות המבוסחות המאון את רבניהן מעבר לים. בואו של רב חשוב מאירופה על-מנת להשחקע והניאו את רבניהן מעבר לים. בואו של רב חשוב מאירופה על-מנת להשחקע המימן את רבניהן מערי על הני המחום ופירסמו מיד ב"הצופה": "אוחנו חברה לאוהבי שלום בשיקאוע והנישו נותנים להרב הנ"ל שכירות כיאות עם הכנסה המניע להרב כמנה ארצוני, ווכל כל איש לפנות אליו הן בשאלה פה והן במכחבי תעודה ....". פו

ז+ שם, גליננות ו−2, ח' חמוו, חדל'א (נזפו ו+1 bns 7 עונול), עמ' ו-22 בי הברנשטיין מרח למובח אמהוח אלו אפשר לראוח מדבריו בסוף המכחב הראשון, בי הוא מוכיח את הכוחבת: "מרוע לא הודעחנו האדרעסטא שלו מאו או לכל הפחוח שם העיר כי או העחקנו את הדברים בשפח אנגלית באחד ממכ'ע לאחב"י הייל בעירנו".

St שם שנה א', גליון ב, בנ"ל, עמ' 02-01.

רוב היהודים נהנו לשבות את שבתותיהם כדת וכדין ועסקו במלאכתם ביום הראשון, כפי שהעידו לא רק שניאורסון, כי אם כל מודיעי הידיעות על החיים הרוחניים של המהגרים. התנהנות זו הפריעה לפעמים לסדרי החיים של שכניהם הנוצרים. מקרה שהניע בסופו לבית-המשפם העירוני הובא להשומתילב הקוראים העברים. מעשה בחברתיכנסיה מכת המיתוריסטים שהאשימה את היהודים העובדים ביום א' שהם מפריעים להם בשעת תפילהם. נימוק החביעה מעניין מאוד: אע'פ שמותר ליהודים לעסוק במלאכתם ביום א' אסור להם לפנוע עלידי כך במנהניהם של אחרים. היהודים לא זכו בדין. עיין שם, גליון ז, כ'ד מנחם-אב, הרל'א [Jaugu A 1781, עמ' 18.

et wa, this et, an armus, arth [ 8781 , of the total of 91, as a and arth c', this et, and arth [ 8781 , is a vertaged], as a and arth arth arth 91, and 91

ההתקדמות הניכרת ביותר במערכה הרוחנית של השכבה המזרח־אירופאית באה לידי ביטוי בחנוכת בנינו החדש של "בית המדרש הגדול" במורד העיר של ניריורק. תולדות הזרם האורתודוכסי בחיי יהדות אמריקה מתחילות באותו פרק־זמן. מעל במת "בית המדרש הגדול" נשמעו קולות ההתקפה נגד הריפורמה, דברי זלזולים כלפי השמרנות ונראתה שם התעוררות־הלבבות לקראת מפעלים עצמאיים וכיבוש הקהילות. בין כתליו של המוסד החדש התלכדו הכוחות, לבשו עוז ויצרו במרוצת השנים מחנה דתי מיוחד ונפרד. מאמרי התהילה שנדפסו ב "הצופה" בקשר עם הבנין החדש, על חדוות היצירה והתלהבות העדה שנצטרפה לו, יש בהם משום תחושת עתידו של "בית המדרש הגדול" ומקומו המרכזי ותפקידו המעודד ביהדות האורתודוכסית בתקופת התפתחותה הבאה. ב

בתייכנסת כגון אלה הנזכרים למעלה, בין שקמו בערים הגדולות או בעיירות הבינוניות, היוו מרכזי־תנופה לוקאליים לתנועה האורתורוכסית. ברנשטיין הזרהה בכל נימי נפשו עם הזרם החדש, דעותיו ומטרותיו. עתונו היה פתוח לכל רב או בעל-בית משכיל, אשר רצה לשפוך את מריילבו על ראשי הריפורמה ובעליהם והוא היה מוכן להקריב בשל כך כמה מקורות חמיכה מוסרית וכספית. כמה מהרבנים הריפורמים, שדעתם היתה מקובלת על אילי־הכסף, קפצו את ידיהם ומנעו את השפעתם ממנו בגלל מאמריו העוקצים והקיצוניים. "הצופה" נהיה לקולה ושופרה של התנועה האורתורוכסית. מנקורת־מבט זו עולה חשיבותו לדורשי קורות הזמן עוד יותר, מפני ש"הצופה" היה כלי־מבטאו העולמי הראשון של הזרם האורתורוכסי בארצות־הברית.

באותן השנים של ראשית שנות השבעים, היתה הריפורמה עדיין בימי נבטיה ונסיונותיה. טרם הגיעו המתקנים להחלטה גמורה בדבר יצירת תנועה רשמית עם מנגנון מיוחד; טרם החליט יצחק מאיר ווייז להבדל מעל האסכולה ההיסטורית־השמרנית; טרם הוברר אם דרך הריפורמה תטה לצד קיצוניותם של דוד איינהורן ושמואל הירש וסיעתם, או לצד מתינותם של ווייז, ומאכס לילינטאל וחבורתם. האורתודוכסיה, מאידך, ידעה את דרכה. טרם נשטפו עליה ההמונים עם ריבוי מנהגיהם ודרישותיהם; טרם השתלטה האנרכיה על מהלך עניניהם העדתיים. במשך עשר שנים, נהפכה הקערה על פיה. הריפורמה יצאה לדרך המלך ונעשתה לזרם הדתי החזק והכובש את הלבבות, והאורתודוכסיה נשארה הזרם הדתי של המהגרים העניים בשכונות הירודות של הערים הגדולות. עברו ארבעים שנה בערך עד

על השאלות ותשובות' הקשורות בבעיות הלכתיות שהישוב בארצות־הברית גרמן, טרם חובר, אע'פ עודפסו פה ושם סקירות ומאמרים כוללים (עיין לדוגמה, י. ד. אייונשטיין, שאלות ותשובות באמריקא, כנ' ל, עמ' 358–358). חומר מקורי לעבודה חשובה זו נמצא ב.הצופה". אחת השאלות שדנו בה מספר רבנים בניו־יורק ובשיקאנו היתה ע"ד חלת עכום'. עיין, שנה ב', נליונות 36, 38, 48, כ"א מרחשון, ו' כסלו, ט"ו אדר, תרל"ג [.22] November 22,] עמ' 278–278; 365–366.

עמ' 234, [October 2, 1872], עמ' 1872, עמ' 1872, עמ' 234.

שהאורתורוכסיה המאורגנת יכלה שוב לעמור בתקיפות כנגד הריפורמה וגם אז חזרה על אותן הטענות וההתקפות שנשמעו בפעם הראשונה ב"הצופה" בשנות 1872–1873.

מוחזקים באמונתם היו עורכי "הצופה", והאורתורוכסיה בכלל, שהעתיד הוא שלהם. "לא נודע לו", כותב ברנשטיין על סופר ריפורמי שכתב על מגמות הריפורמה בעתון יומי אנגלי, "כי קהילות רפורמר הם רק מעטים במספר קהלות שלומי אמוני ישראל המתרבות בפה עירנו מדי שנה בשנה". בטוחים במעמדם, יכלו האורתורוכסים לחרף את "המחדשים בארץ"; ללעוג לטקס "הקונפורמאשין [שהוא] רק צירמאני ומעשי טיהטיר"; לקבל את ניזופי הרב הריפורמי דעדת עמנואל, י. ק. גוטהיים, באהבה ולהצהיר בפומבי "כי לא מפיהו ומפי הרומים לו תצא אמונה ודת לכל יהודי אמריקה"; לגרף את מחללי יום שבת קודש השואפים להמירו ביום א' בשבוע; להתריע נגד היתרי הרבנים המתקנים בהלכות מילה ועריות, ולהתפלל שכמותם "לא ירבו בישראל". למשל ולשנינה היו הריפורמים ובפרודיות של היתול וביזוי השבו האורתורוכסים להשכיחם ולהעבירם מן הארץ: "נפשות הרבנים עד אין קץ תגדלנה / לבותם נפעמו למצא אך תועלת / וידיהם "נפשות הרבנים עד אין קץ תגדלנה / לבותם נפעמו למצא אך תועלת / וידיהם "נפשות הרבנים עד אין קץ תגדלנה / לבותם נפעמו למצא אך תועלת / וידיהם "נפשות הרבנים עד אין קץ תגדלנה / לבותם נפעמו למצא אך תועלת / וידיהם

בכתב אך גדולות תפעלנה / לגרש אמונה ולהרבות אולת". 52

הנאורים בזרם האורתורוכסי הבינו שמליצות של דופי וגנות לא תביאנה לידי בנין קיבוץ חרדי באמריקה, ורואי־מציאות שבהם הבחינו שלא הריפורמה בלבד אשמה לאדישות התרבותית־הרוחנית שרווחה בעם. ברגע של התקפת יאוש כתב ברנשטיין: "לא נכחד מאתנו כי אחינו בני ישראל יושבי הארץ החדשה, רובם ככולם עינם ולבבם רק אל בצעם לרכוש רכוש ולאסוף הון ועושר .... ודברי תורה והכמת ישראל להם רק למותר, אולם למען ידעון סופרי עמנו כי לא רק בספר עבר לבד לא יחפוצו עשירי העולם החדש וכי גם ספרי ישראל הכתובים בכל לשון להם לזרא, וכדבר אין חפץ בו". ב3 בעיר כנון ניו־יורק לא היתה אף ספריה לשון להם לזרא, וכדבר אין חפץ בו". ב3 בעיר כנון ניו־יורק לא היתה אף ספריה יהודית אחת וחברות להוצאת־ספרים קמו ונפלו; בעיר פילדלפיה היתה "מכללת הרמב"ם", מיסודו של יצחק ליסר ובהנהלתו של מרכוס יאסטרוב, גוססת והולכת. שביב של פעולה תרבותית ראשונה נראה באופק כאשר נפתחה ספריה עברית דווקא בהיכל ריפורמי, בעדת עמנואל בניר־יורק. ד"ר שמואל אדלר, רבה של עדה דווקא בהיכל ריפורמי, בעדת עמנואל בניר־יורק. ד"ר שמואל אדלר, רבה של עדה זו הבטיח שהספריה תהיה אבן־פינה לבית־מדרש לרבנים שיבנה לתפארת בני־ישראל באמריקה. אבל האורתודוכסים לא נתרשמו מנבואותיהם ומהבטחותיהם של בעלי־ברפורמה. לא לרבנים דאגו, כי אם לתינוקות של בית רבן. בפרקזמן זה הוצעה הריפורמה. לא לרבנים דאגו, כי אם לתינוקות של בית רבן. בפרקזמן זה הוצעה הריפורמה. לא לרבנים דאגו, כי אם לתינוקות של בית רבן. בפרקזמן זה הוצעה

# :52 עיין לפי הסדר

שנה ב', נליון 21, כ' המוז, תרל"ב [July 26, 1872], עמ' 155; נליון 23, ה מנחם-אב [August 9], עמ' 170–170], עמ' 170–170, נליון 38, ערב סוכות, תרל"ג [October 16], עמ' 250, שנה ב', נליון 6, ח' איר, א', נליון 8, ראש חודש אלול, תרל"א [August 18, 1871], עמ' 50, שנה ב', נליון 6, ח' אייר, [May 17, 1872], עמ' 180–191; נליון 34, כ"ד שבט, תרל"ג [February 21, 1873], עמ' 353,

<sup>305-306</sup> עמ' December 20, 1872], עמ' 105-306, עמ' December 20, 1872], עמ' 305-306,

ישראל רק בחורה אנשים מלומדה מן השפה ולחוץ ולבם בל עמם". 60 לא יסורו מהם עד זקנה ושיבה. ולא תהיה עוד תורת האמונה בפי ילדי בני ישראל וחורת היהודים והיהדות על ידי חנוך מנועד ומשחרות ילדותם למען "בילרי נכרים וילמדו ממעשיהם", כי אם גם "לנטוע בלבם את מנהגי עספר המיוחר כפולה היא: לא רק לשמור את ילרי ישראל מלהתערב במוסרות אלה כיום הזה היו יכולים לבוא בו על החחום. מטרח ביהי לפי מעמי האורחורוכסיה נוסח במכחב ל"הצופה" בשנח חרל"ג, והמטפלים המלך. המצע החברתי החרבותי שהכריח את הקמתן של "ישיבות קטנות" באמריקה בה האורחורוכסים כשבעים שנה, החל מאוחו יום, ער שהוציאוה בכבור לדרך בעכנית הראשונה לייסוד "בתי ספר מיוחדים לילדי העברים" – חכנית שהחקשו

צרכי היהורים נענו מיד. אולם בו בזמן חזקו בלבותיהם חבלי האחריות לסבל אחים. צרכי היהרות נירחו; השנים רפו והלכו עבוחות האהבה של המהגרים, ובניהם אחריהם, לירושת אבות; בלל-ישראל, נחגלחה במהרה במלוא יפעחה בחוך יהורי אמריקה. אמנם, במרוצה הרגשת האחרות אשר ליכרה את עם ישראל בכל עת ובכל עידן, הרגשת

מוכיחה בכל גליון וגליון על עיסוקם הרציני של היהודים בארצות הברית בעניני העחנות האנגלריהורית באמריקה במאה התשעיעשרה, כבמאה העשרים,

לשלוח אח רשימוחיהם עליהן. 85 הדי הרדיפות באירופה נשמעו באמריקה מיד; הכתבים מרוסיה ומרומניה מיהרו באיטליה או ביאפאן, בהועריה או ב ארצות הקרם", מצאו להן מקום ב הצופה". על אחת כמה וכמה. יריעות על היהורים והיהרות במלוא חבל, על המחרחש העם בכל תפוצותיו, ו,הצופה בארץ החדשה", עחונם של מהגרים בשביל מהגרים -

פחרון שאלה נדכאי רומניה, הועלו על הכחב וקיבלו את הערכתם הנכונה.00 ממשלח ארצוחדובריח, וחכניות "ווערדגירים של בנרישראל באמריקה" לשם בנימין פ. פישיטו [Otioxio T. Peixotto], הקונסול היהודי ברומניה מטעם הבמה היהודית העולמית בגלל פעולותיה החשובות למען יהודי רומניה. מעשי באוטן השנים זכחה יהדות אמריקה בפעם הראשונה למלא תפקיד ראשי על

. 383-884 , [March 28, 1873] , 4d' +88-886.

14.11 8' ACI, 65. ראשון, ו' אדר שני [2781, 21 has 8 horshi], עמ' 60, 80-70; והקורוספורנציה ממינסק, שם, 35 עיין לרונמא, געל דבר מצב אחב"י ברוסיה המערבית", שנה ב', גליונות 8, 9, כ"ח אדר

(January 26, 1872], pp. 18-19 ביריעות על תולרותיה ומנהניה של אותה בת. עיין: שנה ב', גליון 3, שבט, תרל"ב לפי מנהני היהרוח, הופיע חיכף לאחר האספה של חברת הניאונרפיה בסנטיפטרסבורג, בה נמסרו הסובאטניקים, אותו קיבוץ של רוסים שהתייהדו וחיו, עד כמה שהתירו להם החוקים הרוסיים, גם מאורעות חרבוחיים העסיקו את הכוחבים ועניינו את הקוראים. מאמר כנון ,כת

for their Protection (New York, 1872); Cyrus Adler and A. M. Margalith, The Jews in Roumania: Their Recent Persecutions; Measures, 1717 56

של ארץ רומניה.

מחרך עמורי "הצופה" (החל מיולי, ביוצו), מתגלים קוייאור חרשים, המבהירים את התמונה ונותנים לנו יריעה מרויקת יותר על כמה פרשיות סחומות במחלקות בין פישומו ובין מחנגריו, בין תומכי חבניתו להגירה המונית לאמריקה ובין מחוללי הרעיון של הגירה מאורגנת לארץ-ישראל. בפרספקטיבה של ההיסמוריה היהורית ברורות האחרונים ולאור התרחבותה של היהרות האמריקאית לקהילה של ארבע וחצי מיליון נפשות והקמתה של מרינה עברית עצמאית בארץ-ישראל בזמננו, יש בוויכוח ראשון זה בשאלת הפנית ההגירה של פלימים ונררפים לאמריקה או לארץ-ישראל ענין מיוחר.

מולרחם, ישחחפו במלחמה לוכויותיהם וימשיכו לראות עצמם כעצם מעצמיה בסוף באספת כי"ח בברוסול באוקטובר, 2781, שיהודי רומניה ישארו בארץ־ שלישיח, דעה שהוחוקה בעיקר בין היהורים יושבי אירופה, הדעה שניצחה המונית, אבל יציאה שתהיה בה עליה - עליה לארץ-ישראל. היתה גם דעה מכבר קטו עליו בהחטרטרות וגלחטו בחכניתו. הם אמנם דרשו יציאה ובארצוחיהבריח להעברת היהורים לאמריקה. אבל רבים מחסיריו של פישוטו נחמך בדעה זו עלידי הסופר העברי איל"ה שעשה חעמולה רבה באירופה אמריקה. פישוטו שאף לסדר הגירהעם גדולה לאמריקה. כנובר למעלה, פנה לממשלה שתסייע בתכנית "ציאת רומניה", והבטיח להם עזרה מיהורי יציאח רומניה כצוהשעה וכפחרון היסורי והיחירי ליהרות רומניה. הוא אולם חישימהר נחברר לו רצונם האמיתי של אנשי השררה והוא ראה את פישומו שיצליח להשפיע על השלטונות ברומניה לחת ליהודים שיוויון זכויות. פישוטו נחמנה או למשרחו בקונסול בבוקארשט ביוני, 1830. לכחחילה חשב בשאלות החמורות הנוגעות ל"בנידחו" בשם ממשלת ארצות הברית. בנימין להושים את ירו לעורת יהורי רומניה. הוא חשב שרווקא יהורי יובל למפל ואילך. דבָרי היהודים באמריקה השפיעו על גראנט, נשיא ארצות הבריח, שרצה העורמים החכופים להגירה המונית מרומניה היו הרדיפות הקשות בשנת 1887

בענין זה נהפרסמו ב"העברי" (שיצא אז בלמברג בעריכהו של ברוך וורבר) ומכחביהם של סופרי אמריקה בכלל. גם ב"הצופה" נשמעו רעותיהם של שני הצררים, וביחור השקפותיהם של ברנשמיין וחיים צבי שניאורסון, שעשה אז באמריקה. הם דנו את פישומו לכף חובה על "הזיותיו הרעות". אף עליפי שברנשמיין ושניאורסון מאוחרים היו בביקרתם כלפי פישומו ומחשבותיו, לא נשתוו ברעותיהם בינם לבין עצמם. ברנשמיין, חושב ונתין אמריקה, ראה את חוסרהמעשיות בהצעותיהם של פישומו ואיל"ה, שוחפו בעריכת "הצופה", "להעתיק את כל היהורים מרומעניא לאמריקה כי היא לא תצלח". הוא האמין

בנפשו, שאלה מיוצאיירומניה שירצו להגר לאמריקה, יתקבלו בזרועות פתוחות, ואלה שירצו לעלות לארץ־הקורש, ייעזרו על־ירי היהורים באמריקה ובאירופה; השאר צריכים לתקן את מצבם, בעזרת העולם הנאור, ברומניה גופה. לא כן רבי חיים צבי שניאורסון. תושב ירושלמי, דור רביעי למייסד שיטת חב"ד, ר' שניאור זלמן מלאדי, שעלה לארץ־ישראל עם אביו עור בשנת 1844, שם את פעמיו ממרינה למדינה בארצות־הברית ותבע את עלבונה של ארץ־ישראל. 57

מתוך האמור למעלה על השקפתו של ברנשטיין, אפשר להבין מצר אחד את דבריו החריפים נגד ראשי "ווער־הצירים" שלא "יקדמו את פני הנודדים היחידים....בראשית ימי בואם לשבת בארץ החדשה בטרם ימצאו פרנסתם ומחיתם מעל כפם לבדם"; ומאירך גיסא, את דברי־שבחיו על ראשי "ווער־הצירים" ש"מלאו בפה מלא ובדברים ברורים ונעלים מכל ספק, את דברי הצופה ועצתו...כי עצה נבערה היתה עצת פיקשאטי בדבר העתקת היהודים מרומניא. וכי רק בשקר ודבר כזב נוסדה השמועה אשר העבירו מכתבי עתים רבים, כי באמיריקא השמיעו היהודים נדבות אף יסדו חברות לתמוך בידי הנודדים, ולעזור לפיקשאטי להוציא את עצתו לפעולת־אדם, דבר אשר לא היה לעולמים ולא עלה עור על לבב איש אמריקני...."55

וכן אפשר להבין את תמהונו של עורך "העברי" אשר דרש מאת עורך "הצופה" עקביות בדבריו: "גם זאת לא נבין, אם דעתו שלא יעזבו היהודים את המלאדרוי [מולדוביה] יען הוא רואה רעה גדולה (?) בזה, ולכן (?) יבזה כל מתנגדיו, למה נתן מקום בגליונו לאלה אשר חפצם שיבואו יהודי מאלדויא לארץ הקדושה?". פּ- הערה נרגזת זו מעידה שלא תפס עורך "העברי" את עומק־מחשבתו ורכו "העקבית" של ברנשטיין בדבר המלחמה בשתי החזיתות שיהודי יושב התפוצות שרוי בה תמיר: השאיפה לתיקון החברה בארץ־מושבו ועבודה בלי־ליאות למען בנין ארץ־ישראל. זאת היא הסיבה שברנשטיין, בתור עורך "הצופה", תמך בכל כוחו ובכל מארו במפעלים של שניאורסון ואחרים, אשר מסרו את נפשם על קירוש ארץ־אבות ופתח לפני שניאורסון את עתונו לכל אשר יאמר ויביע.

שניאורסון כבש לבבות יהודים ונוצרים יחד בשפתו האנגלית הצחה, בהסבריו

<sup>57</sup> מונוגרפיה חשובה בשם רבי חיים צבי שניאורסון, נכתבה עליידי ד'ר ישראל קלויזנר (ירושלים, תש"נ), בה מתאר המחבר תיאור מקיף את הרקע של תכניות־העזרה ליהודי רומניה, מעשי שניאורסון באמריקה לטובת יהודי רומניה וארץ־ישראל, ומקומו של .הצופה" ליהודי רומניה הענינים. ראה ביחוד, פרקים י"ד—כ"ב (עמ' 70–55). בהערה 6 (עמ' 20), מציין ד"ר קלויזנר את הצורך הרב לידיעות מקבילות מ.הצופה" לשם השלמת התמונה בפרק חשוב זה בתולדות ההגירה. לא ידוע לי מה כתב שניאורסון ומה ברנשטיין. בספריה הלאומית חסר ,הצופה בארץ החדשה' ולכן לא יכולתי להשתמש במקור חשוב זה ... אני מקוה שחוקרינו באמריקה יוכלו להפיץ אור נוסף על הפרק המענין והחשוב בתולדות ההגירה לארצות־הברית". הכרך השני של .הצופה", הנמצא עכשיו רק באמריקה, עד כמה שידוע לנו, יוכל למלא את החסר.

<sup>58</sup> שנה ב'. גליון 37, כ"ח מרחשון, חרל"ג [November 29, 1872], עמ' 282–281. 59 מצוטט בחיבורו של קלויזנר, רבי חיים צבי שניאורסון, כנ'ל, עמ' 93.

הפולימיים הרקים, ובחום־אמונחו שרבק בשומעיו. במשך ארבע שנות פעולחו באמריקה הפיץ את רעיונותיו על ארץישראל ממורח הארץ ער קצה מערבה. אף הוזמן על-ירי ברינהאם יאנג [gnuo\ msdgind], ראש כת ה"מורמנים" לבוא ל"מרינת המדבר" שנעשתה אחריבך למרינת יומא [dsiU] של ארצות-הברית. אחת הפעולות היעילות, שמיפל בה שנאורסון מיר עם הגיעו לאמריקה, היה בענין הקונסול האמריקאי בירושלים. מנמתו העיקרית היתה להשפיע על היה בענין הקונסול המביקאי בירושלים. מנמתו העיקרית היתה להשפיע על היה בענין הקונסול מבסאו; ואם לאו, להכריחו לשים לב לצרכי היחורים, ורא רק לאוכלוסיה הנוצרית. לאחר שקשר קשרים עם כל המוכירים החשובים בוואשינומון, נחקבל שניאורסון לראיון על-ירי הנשיא גראנט. הוא עשה רושם יפה על הנשיא ועל כל הנאספים ברבריו הנעימים והקולעים, ונראנט הבמיחו לעיין ברבר בתשומתילב. לאחר זמן קצר הורד הקונסול ממקומו והנשיא מינה קונסול חדש בירושלים ונתן לו הוראות מסוימות למובת היהורים.00

באשר עלחה שאלת יהורי רומניה על הפרק במלוא חוקפה, נמל שניאורסון הלק רב בריונים ובהחלטות. הוא שאף גם הפעם לעניין את הגשיא גראנט והריץ אליו מכתביבקשה שיחור בעניני יהורי רומניה. הוא הציע לפני היהורים, בעלי ההשפעה שיעורו למנות את פישומו, כארם המתאים ביותר לשרת בחור קונסול ההשפעה שיעורו למנות את פישומו, כארם המתאים ביותר לשרת בחור קונסול לבודו ומאז היו לירידים. הצעותיו נתפרסמו ונתקבלו על לבות ראשי הארגונים על חיהורים שעמרו קרובים לגראנט וליועציו, והם עשו את שלהם לקבלת ההצעה הזאת. מובן, איפוא, מה גדול היה כאבו של שניאורסון באשר היה צריך לחלוק בפומבי על פישומו ותכניתו לאחר שהגיע הלו לרומניה. אמנם שניאורסון ופישומו ניסו בכל כוחם להשמיע את רעותיהם, איש כנגד חברו, בנחת ובהבנה במחלוקת וו שהיתה לשם שמים. מכתבו של פישומו לשניאורסון, בו הוא מבאר את תכניתו, וו שריתה לשם שמים. מכתבו של פישומו לשניאורסון, בו הוא מבאר את תכניתו, והערחו של שניאורסון על מכתב זה מעירים על היחסים היפים שהיו ביניהם. הו של שניאורסון ולא של העורך).

אגרה מהשר פיקצאממי להרב שניאורואהן. בוכרשם. בהמשה עשר לחדש אקטובר 2781 המשה אלפים הרל"ג לפ"ק

בוו הרגע הראיתי מאמר אחר במכחב עתי "הצופה" היו"ל בנויארק ביו הרגע הראיתי מאמר אחר במכחב עתי "הצופה" היו"ל בנויארק ביום הצמנה עלי הואנין חרשים ורבות חרשים ושקרים חרשים יובאו עלי ואשר

A. S. Sneetsohn, Palestine and Roumania (New York, 1872), 19p. 86-89 γυς: (1872), 19p. 81-89 γυς: πιια Σει ωιινιταις τι'ς, γα' 09-85. ζηνητ αυζία τα αυα αυαιατισις ζηνητ ωτει ζητγιωτης, γυς ο θεδιδίδες (Washington, 1949), pp. 31-34

ירע לנפשי ויעציב את רוחי הוא רק בראותי אשר גם אחינו בשרנו ילכו שולל וישנו על ידו שונאי ישראל ואויבי אדם המוליכים אותם תועה.

אליך אשר לבבי גלוי לפניך והיודע את אהבת לבבי הטהורה לעם יהודה והתלהבותי לעבודת הבורא הכל יכיל, ואשר כל ישעי חפץ לבבי רק לשבר שערי חשך ולהביא הרות ואור גרול לנדכאים למעוננים אחי יקיר תשובתי רק למותר, אף בל אענה להמאמר הנזכר לענות על מאמרים כאלה הוא נגד כבודי, רק אאנח במרירות כי נמצאו אנשים רעים כאלה כמו כותב המכתב מעיר יאססי אשר בלי ספק הוא מאיש שונה ופתי.

האמינה לי כל אשר עשיתי, וכל אשר אנכי עושה, נעשה רק לטובת ישראל, ובטרם אחל את מעשי אני תפילה מקירות לבי לה' לחכמני ולאמצני ולחזקני ולהאיר את טיני לראות את הטוב והישר ולפעול על צד היותר טוב.

כמעט בכל יום יום חיי תלואים מנגד ואשים נפשי בכפי למען היהודים, בעד העברים מהארץ הזאת.

ועתה אם לב אחד מהם השמן מלהבין את האמצעי היותר מוכשר להטיב את מעמדם האם בעבור זה תכתוב עלי שטנה כזאת לגלול עלי עון שקר וכזב, וכי שמתי את ידי עם צוררנו? הוי בשת והוי כלמה.

האמינה לי כל אחינו בני אמותנו בכל הארץ נכון ובטוח לבם בי באמונת אומן. את אשר כתבתי להמינסטרום בדבר הנדור (עמיגראציאן) היתה נעשית בהסכים רבים וגדולים, ודורות יבאו מבני ישראל יברכני לעולם עקב פעולתי זאת.

ועתה היה שלום, והוה אמונה באיש אשר היה תמיד ואשר יהיה לעולמים נאמן לישראל.

ידידי המו"ל.

בעצם היום הזה הגיע לי איגרת מידיר השר פיקצאטטי ובהיות דברי השר ומחשבתו הטובה נוגע לכלל ישראל מהרתי להעתיק ולהביא הדברים לפני קוראי הצופה ואבקשך צופה יקר אשר לבבף אך טוב לישראל לתת מקום לדברי השר במכתב עתך ובשבוע הבאה אי"ה אחוה דעתי ואבוא במכתב גלוי...

ירירר

היים צבי שניאורזאהן איש ירושלים ת"ו"ם

תשובתו של שניאורסון הכילה תכנית מפורטת ומבוססת לעליה לארץ־ישראל ולהקמת ישוב איתן בה. המצע הפוליטי והאידיאולוגי להשקפתו ניתן באריכות בספרו ארץ־ישראל ורומניה. 62 בספרו זה מיצה שניאורסון את דעותיהם של חולמי־ציון באותה תקופה; הרב קאלישר, במכתבו אל עורך "הצופה" השווה את החיבור לספרו דרישת־ציון. 63 ברנשטיין עצמו הילל ושיבה את

<sup>61</sup> שנה ב', גליון 34, ז' מרחשון, תרל"ג [November s, 1872], עמ' 259. 62 רבי חיים צבי שניאורסון, כנ'ל, עיין ביחוד, עמ' 168–123. 53 כנ'ל, עמ' עיא.

הספר ואת הסופר גם יחר. "יבא הרב המחבר ברוח מבינתו וכיר הנסיון הטוב עליו, להמציא לנו פשר להשאלה ההיא, ומי כהרב החכם יורע למצא פשר .... להמציא ישע לעניי בני עמו ...". אמנם תכניתו של שניאורסון לא נתקבלה, אבל היא השפיעה השפעה רבה על מהלך־הרוחות, על תומכיו ומחנגריו גם יחר.

מטרחנו במאמר זה היחה לחת חיאור כללי ומסכם על מנמתו ותוכנו של "הצופה" כבבואה לחיי המהגרים המזרחיאירופאיים בשנות השבעים של המאה הקורמת. מהרונמאות המעמות שהבאנו אפשר לראות שבכלי-מבמא זה נשמר חומר רב וחשוב לחקר תולרות היהורים בארצות-הברית. לאחר שיגאלו שאר גליונות העתון ממשאון, יהיה בירי ההיסטוריונים מקור חשוב לשאוב ממנו ולהאיר על פיו לא רק את שבילי היהרות האמריקאית, אלא גם את חיי היהרות העולמית של אותה תקופה.

to with c', idit e c'm armut, and it [2781, 22 yedmovol], ya' etz.

## ספר אמרכל על הלכות פסח

הוצא עפ"י כ"י בלוית מבוא והערות

ע"י

מיכאל היגער

#### מבוא

הנני מוציא לאור את ספר אמרכל, הלכות פסח, מכ"י אחד שבביהמ"ד לרבנים דנויארק. בפרק ההוא שבכ"י חסר בראשו ובסופו, וגם אין זכר שם לשם הספר ולשם המחבר. אבל אחר העיון החלטתי שכ"י זה הוא קטע מספר אמרכל, מפני הטעמים שלהלן: רוב המאמרים המובאים בקיצור בליקוטים מהל' אמרכל, הל' פסח (ראה לקמן), נמצאים בכ"י שלנו, ומתאימים כמעט מלה במלה. וכן מתשעת המאמרים בענין פסח שמצאתי באליה רבה ע"ש ס' האמרכל (ראה לקמן), ג' מהם נמצאים בקטע שלנו, ומששת המאמרים החסרים בקטע שלנו, ושלא נזכרו מליקוטים מהל' אמרכל, אנו לומרים כי ס' אמרכל העיקרי הכיל הרבה עניני פסח שאינם ידועים.

בראש הכ"י נכתב: "הק' משה ארי' בלא"א מו"ר הגאב"ר כש"ת מה' יצחק רוב הלוי נ"י באמבערגער. קבלתי שמנה עלים הללו על קלף במתנה מן הקצין כ"ה הירש קליין נר"י מבאמבערג".

הכתיבה היא אשכנזית רבנית (רש"י) מן האמצע המאה השניה של האלף הששי. כל דף שלם מכיל 33 שורות. הגודל הוא 20.5×16 סנטימטרים.

"ספר אמרכל על הלכות יין נסך" נתפרסם ע"י ר' יעקב פריימאגן בספר היובל של ר"ד הופמאגן (עברית, עמ' 23–12), עם מבוא (שם, אשכנזית, עמ' 32–121).

"ליקוטים מהלכות מועדים מספר אמרכל" נתפרסמו ע"י רנ"נ קורוניל בחמשה קונטרסים שלו (כ"א ע"א-ל"ה ע"ב), עם תקונים מאת רשז"ח האלבירשטאם (שם, קט"ו עמ' א'-ב'). הליקוטים האלה מכילים קיצור של הפרקים האלה: הל' ר"ה, קט"ו עמ' א'-ב'). הליקוטים האלה מכילים קיצור של הפרקים האלה: הל' איסור הל' יוהכ"פ, הל' סוכה ולולב, הל' חנוכה, הל' פורים, הל' פסח, והל' איסור והיתר. אבל כבר העירו רשוח"ה (בתיקונים שם, קט"ו ע"א), ורננ"ק (ישורון לקאבאק, כרך ו', עמ' 150, הערה א'), שבגוף הכ"י של קורוניל לא נמצא בראש הל' איסור והיתר שהם ליקוטים מס' אמרכל, כי אם "צידה לדרך"; ושבמפתח לכ"י ההוא נמצא מפורש כי הוא מר"י דורא, ועוד יש ראיה אחרת לזה, שהנה בין

המאמרים המובאים בהל' איסור והיתר יש שני מאמרים המובאים בפירוש ע"ש "אמרכל" (כ"ט ע"א; ל"ב ע"א). וא"כ ברור שגוף הפרק ההוא לאו מס' אמרכל הוא. ואגב יש להעיר שאפשר שכ"י של הליקוטים מס' אמרכל שהיה לפני קורוניל והאלבירשטאם, הוא הכ"י שהריחר"א ראה. שהנה אזולאי מעיד בזה"ל: "ס' אמרכל, חבור מפסקי דינים וחרושים כ"י הזכירו לפעמים בספר אליה רבה הנרפס מקרוב על ש"ע א"ח, ואני הצעיר ראיתי קצור אמרכל בקלף ישן נושן כ"י, ומזכיר שם מהר"ם מרוטנבורק ומורינו הרב רבינו אשר בר יחיאל" (שם הגדולים, ערך ס' אמרכל).

ואעפ"כ אין שום ספק שס' אמרכל העיקרי הכיל הל' איסור והיתר, כיון שבהנהות לשערי דורא מובאים מאמרים אחדים בענין איסור והיתר ע"ש ס' אמרכל, וגם בהל' איסור והיתר שבליקוטים לקורוניל הנ"ל מובאים שני מאמרים מ"אמרכל" כמו שהזכרתי לעיל.

מכ"י שלפנינו אנו לומרים שבס' אמרכל העיקרי היו ג"כ שני פרקים אחרים, הל' ברכות, והל' שבת. במקום אחר אומר המחבר: ופלוגתא דרבוותא איכא אם יבצע הראשונה או השנייה וכו', והכל כתוב לעיל בהלכות ברכות של מהר"מ זצ"ל (סימן כ"ח). ובמקום אחר אומר: כדאמרי' כשאדם בא מבית הכנסת בערבי שבתות, שני מלאכי השרת מלוין לו וכו', פי' במנהגי ערב שבת (סימן כ').

לפי דעתו של פריימאנן (ספר היובל, עמ' 424), אפשר שהמחבר של ס' אמרכל כתב ג"כ פירוש על מס' שמחות, כיון שבליקוטים מס' אמרכל הנ"ל מצינו: "ומהר"ם כתב דהאבל הולך בבה"כ בשעת קריאת המגילה, ובסוף מס' שמחות כתבתי ראיותיו" (חמשה קונטרסים, כ"ה ע"ב). אבל אפשר ג"כ שהביטוי ההוא, ובסוף מס' שמחות וכו' הוא חלק מהציטאט שבמהר"ם. (וצ"ל שם: ראיותיי) וכוונת מהר"ם היא לסוף הל' שמחות שלו, החסר בנדפס. והראיה לדבר שהרא"ש מביא בשם מהר"ם כמה ראיות שאין אבילות בפורים (הרא"ש, מו"ק פ"ג, סימן פ"ה. והשוה מהרי"ל, סוף הל' פורים; ומנהגים לר"א קלויזנר, ערך פורים, כ"ז ע"א, ריווא דטרינט שי"ט).

שם המחבר של ס' אמרכל אינו ידוע. ובכ"י שלנו איתא: ונר' לי ברוך דרוקא מספקא וכו' (סימן ב'). אבל באליה רבה על או"ח לר' אליה שפירא מובא המאמר ההוא ע"ש ספר אמרכל בנוסח אחר: ונראה לי ברור וכו' (אליה רבה, סימן תל"ג, ס"ק ט'). אולם מצינו מאמר ע"ש אמרכל במקום אחר המרמז ששמו של המחבר היה ברוך: אבל שומן הגיר אומר ר"ת שאין מפעפע ומותר וכו', ואני ברוך אומר כיון שאינו אלא דבר מועט לא מפעפע וכו' ע"כ אמרכל (שערי דורא, הגהות, ריש סימן ל"ז, כ' ע"ב, וויניציאה ש"ח).

לפי סברתו של פריימאנן (ספר היובל הנ"ל, עמ' 121), המחבר של ס' אמרכל היה תלמידו של הרא"ש, שכן מצינו בליקוטים הנ"ל: ומהר"ם מרוטנבורג ומו' (=ומורי) הרב אשר בר יחיאל נהגו להתעטף מבעוד יום וכו' (ליקוטים מהל' אמרכל, כ"ב ע"ב). אבל ראה מה שהבאתי לעיל משם הגדולים לאזולאי שהכ"י מזכיר שם מהר"ם מרוטנבורק ומורינו הרב רבינו אשר בר יחיאל". ולפי זה

אפשר שהביטו בליקוטים הנ"ל "ומו" הוא "ומורינו", והשוה לוה, ליקוטים שם לקמן, כ"ר ע"ב: מה שהספר אומר להניחם חוך עשרה, פי' מוה"ר אשר בר יהיאל וכו'. ובחיקונים להאלבירשטאם שם (קמ"ו ע"א): (מוה"ר) [מהר"ר] אשר בר יחיאל וכו'. וראה ג"ב כ"י שלנו, ריש סימן ל"ט: "וכן היה נוהג מהר"ם מרוטנבורק

ומהררא"ש". מבטויים אחרים בכ"י שלנו משמע שהמחבר היה אשכנוי: "ווראה שהוא וירמומא באשכנו" (סימן מ"א. וראה הערה 15+3 שם). ובסימן כ"ה: בצרפת עושין מיבול וכו' ואנו נוהנין וכו'. אבל ראה הערות 30–291 שם.

### מאמרי ספר אמרכל המובאים בספרי קדמונים

בבר רמותי לעיל שקרמונים אחרים מביאים במה מאמרים מם' אמרכל, ולא בכ"י שלנו (וראה ג"ב הערות לקמן בפנים הפרק; ומאמרו של פריימאנן בספר היובל הנ"ל, עמ' פ-12+). אבל קורם שארבר על המאמרים האלה, רצוני להביא באן מאמרי הל' פסח מליקוטים מהל' אמרכל החסרים בכ"י שלנו, כרי להפיא הפרק הנרון על הל' פסח ער כמה שירי מגעה:

דיו להם בהגעלה. הרוקח, פסק ריב"א ראוחם הסכינים הצריכים לבון, אם השחום ברחים של אבן ריב"א שצריך להגעיל, ומנהג יפה לעשות כן משום אל חמוש חורת אמך, עכ"ל הרוחחין (החוץ) (לחוץ), ופשט המנהג בכל מקומות ישראל להגעיל, וכן פסק הריב"ק במינצא כל ימיו, פסק רש"י שצריך להגעיל היורה תחלה ולשפוך המים בערה, והיו המים רוחחים נשפכים סביבות היורה, וכן הורה ריב"א ואבא מרי היורה גדולה מרותחת מליאה מים היה לוקח עצים גדולים בועדים ומשליכם עלסו חברי, אדבעם בו ב, המואל דודי בשפירא בשהיה מנעיל לקהל בשהיחה וירחיח, כתב הרוקח לפי שאין אנו בקיאים בנדנפא דליישאי, ראיחי אני אליעור ביורה שמגעילים, ילבין אבנים באש ויניח עליהם, וישפוך מים רוחחים על האבנים גרולה או רף שמשימין עליו פשמירא חם או בשר או לחם חמים, ואין יכול ליכנם וסבוב מטושלים של ברול ומעון מבילה, ופסקו החו' רלא, כתב הרוקה קערה והשולחנות נהנו לשפוך עליהם מים רוחחים, כתב הרוקה דלי ששואבין בו מים בוח אחר זה, וכן בכלי הגוים והכלים שמולחים בעי הגעלה בכלי ראשון, החיבות שמחנקאים בהי לחסיר הטלאי' בין להנעלה בין לליבון ולהנעילם או ללבנם שניהם ממנהילין בה, ומחבח שמטנון הווד לי בשם א"א אחר פטירתו שמצריך לבון, וכלים ו) בעד ערוכש הלא להגעיל דבר שוראי לא נשחמשו בו בחמין ביורה

עה"ג, אין מגעילין אלא במים, ולא בשאר משקין ולא במות, ואומר הרמב"ם ו"ל רשאר משקין מבליעין ולא מפלימין, אדרה. כלי שמולחין בשר בו כחב אבי העודי שצריכין הגעלה, ומחבת שממניין בה כחב רבי" יואל (והוא) [דהוא] החירם בהנעלה, ולוה הסכים א"א הרא"ש, וכך כחב בהשובה מחבת בפסח עושין לה הגעלה, ואם היהה ארוכה מנעיל

חציה והופך ומנעיל החצי האחר, ואין חוששין שמא הגנעל בולע מן צדו שלא נגעל, ובל הגנעל מרוצי האחר, ואין חוששין שמא הגנעל בולע מן צדו שלא נגעל, ובל הגנעל שלא נהרו במליחת מותר לאדם לאוכלם בפסח, ראפילו למ"ד חמץ בומנו בין בניומינו בין ובשאנו מינון במשהו, ה"מ ראיחי" בעיני", רקנמינן ליה משום דעבר על בל יראה ובל ימצא, אבל ע"י הערובה שלא נעשה שמור, איבא למיחש שמא לא נוכר שיש בו המץ, ואינו אסור אלא בנימ, מעשה שכם הקרירה בכסוי של מחכה שלא לבנותו ולא הונעל, ואסרנו כל התבשיל, כי מכח הרחיחה נגע בכיסוי שיש בו המץ, מימלי רוקה.

לא יאמר אדם אני קונה או מצניע בשר זה לפסח, אלא לצורך יו"ם, אפילו בשר חיה ועוף ושור, כתב רוקח בין מצא פח בין לא מצא פת מברך מיד כשהתחיל לחפש, וראב"ן כתב במקום ראשון שימצא חמץ מברך על ביעור חמץ, ואבי העורי כתב עובר לעשייתם בשיראה וימצא החמץ ויחזיק, דרכוחה גבי ברכת המוציא צריך שתכלה ברכה עם הפת, ובספר הפרדס על כבר הראשון, לבך נהגו לצווח לבני הבית להצניע חתיכות חמץ לחפש אחריהם (ליקוטים, כ"ו עמ' א'-ב').

ביו"ט אסור לחתום בחותמות אשר שם אריות, כחב רבינו אב"ן שאם נמצא חטה בעלינת החרננולת רואה אני לאסרם.

עה"ג, באבות דר"ן שלשה דברים נאמרו בכלי חדס, (בולע ואינו) פולט ואינו מבאיש מה (שבחוכן) [שבחוכו], נ' דברים נאמרו בכלי נחושה, אינו בולע ופולט ומבאיש מה שבחוכו, נ' דברים נאמרו בכלי זכוכיה, אינו בולע ואינו פולט ורואין מה שבחוכו, במקום הם הם, במקום צונן צונן.

עה"ג, וששאלת י"ד (בניסן) שחל להוות בשבת, אם יכול לומר לגוי להוליך המפה והקערות שאכל בהם המץ מאותה סעודה, והשיב לא ירעתי למה צריך להוציא המפה והקערה להוץ, אלא יגער המפה בטוב לחוץ, ויקנה הקערות יפה באצבעו, ויטמנם מן העין עם שאר כלי החמץ, א"א הרא"ש, אור חיים (שם, כ"ז עמ' א"-ב").

#### N

#### בן, פסע

- א) שוב מצאחי בם' אמרכל על קלף ז"ל, נ"ל ברור דוקא בספיקא אין צריך לברוק וכו' (אליה רבה לר' אליה שפירא, או"ח, סימן חל"ג, ס"ק ט', וולצבאך חקי"ז). ואיהא בשנויים בכ"י שלנו, סוף סימן ב'. ראה לקמן הערות שם.
- ב) וכ"מ בם' אמרכל על קלף להריא דרוקא בח"ה (בבחול המועד) בודקין (א"ר הנ"ל חל"ה, ס"ק ב'). ואיחא בכ"י שלנו, סימן ז'.
- ג) אך מצאחי בס' אמרכל (שלי) [שלי] בשם ראבי"ה, רבש שנחחמץ בשמרי שבר אסור להשהוחו, ואם עבר ושהה אסור אחר הפסח, רבאכילחו יש אי' ראורייתא כמו כוחח עב"ל (א"ר הנ"ל, חמ"ב, י"א). וחסר בכ"י שלנו ובליקוטים הנ"ל. וראה ראבי"ה, ח"ב, סימן ח"ב, עמ' פ-44, הוצ' אפטוביצר.

- ד) וכן באגודה פרק ב' רפסחים איתא להריא רערפיגן החרגוגלת בח"ה . . . וכן מבואר בס' אמרכל על קלף (א"ר הנ"ל, חמ"ו, ב'). וחסר בכ"י עלנו. ובליקוטים מהל' אמרכל, כ"ו ע"א: "כתב רבינו אב"ן שאם נמצא חטה במליגת החרגונלת רואה אני לאסרם".
- ה) [עיסה שנותנין בשולי חביות של יין כדי לדבק הנסדים]... מלבוש מבואר דמותר לשהות אף חוך שלשים, ראין איסור אלא לשתות... וכ"מ בס' אמרכל ראפילו לסברא ראשונה (לשרות) [לשהות] אף בקרוב לפסח אין אסור אלא לשתות (א"ר הנ"ל, תמ"ז, ל"). וחסר בכ"י שלנו ובליקוטים.
- ו) כתב הג"ה מיי' פ"ה מעשה שאירע פסח בא' בשבח, ונפלה החקופה בליל "שלפניו, ואעפ"ב לא חשו [כי ר" יהודה החסיד פי" שאין להקפיד, משום דכתיב שמם מצוה לא ידע דבר דען ולשו במים שנשאבו בליל ה", ושום א' לא אפה אלא לצורך יום א", ראין י"ש מכין לחבידו, [וגם בליל שני לא אפו אלא לצורך אותה לילה, שאין יו"ש מכין לחבידו, [וגם בליל שני לא אפו אלא לצורך באוחה לילה, שאין יו"ש מכין לחבידו, [וגם בליל שני לא אפו אלא לצורך החביבה מצוה בשנחה, ע"ב הבאחי המעשה זה להראות החמי, הגדולה על ב"י הצחרונים שחמהו במעשה דמרדכי, ובגדולה מרדכי הני ע"ש, ולא עיינו בהג"מ הרכ"ב, ונפלה החקופה באוחו מ"ש ו" שעות בלילה ע"ב, וה חימא דא"ב היה להם המ"ל שבל מעשה א", ובס" אמרכל כתב שהמעשה היה בשנת החקס"ו למחוור לאפוח קודם ו" שעות, רהא היובא לאכול קודם חצוה, ואפשר שהוא מ"ם וצ"ל לאפוח קודם ו" שעות, והלב"ל המ"ל ה"ל לבא אל האמת אימת נפלה באוחו ליל שבה, והדות מ"מוניות שם, רפ"ל, ות"ל, י"ו). וחסר בכ"י שלפנינו ובליקומים. לפי הנוסח שם. וראה מרדכי, פסחים, הקצ"ג; ובגדי ישע שם, קל"א. והשוה לפי הנוסח שם. וראה מרדכי, פסחים, הקצ"ג; ובגדי ישע שם, קל"א. והשוה לפי הנוסח בא"ל
- וקצת נהנו בח"ה לעשות ציורים ואינו נכון (מ"א), ורוקח בסימן ר"פ מה שנרחקו ברפוס אינה כתיבה, רוקא לגבי גם, אבל בי"ט אסור לסמן בו, ה"ג הוי ככוחב או מצייר ע"ב, ובס' אמרכל סיים ואפילו בחה"מ (א"ר הג"ל, ת"ס, ו'). וחסר בכ"י שלנו ובליקוטים.
- ח) וכן מוכח ממה שמצאחי בדרישה, ז"ל נ"ל אם אין ירוע ממה נתלחלח השק, יש להקל אפילו לאוכלו בפסח אף אם נחייבש, מכח ס"ס, ספק מי פירות או זיעת החומה, ואח"ל ממים נחייבש, שמא לא נפל לחוכו כלום... וכ"מ בס' אמרכל, ז"ל פ"א שם השק במרחף, ומחמת הלחלוחית מצא מפות לחות על השק, והכשירו, מרחנן מכשירין [ר]פ"ב זיעת בחים בור[ו]ת שיחין מערות חיעת ארם מהורה, מחמה מים (מהורים) [ממאים] והזיע זיעתו מהורה, בא במים שאובים והזיע זיעתו מחור מים (מחור וחבית מויעה, מחמת הבריכה ממאה, והא רחנן בפ"ו [מ"ג] כל הציר של רגים בחוקת מומאה, זו היא הבריכה ממאה, והא רחנן בפ"ו [מ"ג] כל הציר של רגים בחוקת מומאה, זו היא משום רסחם ציר נותנין בו מים, וחו חנן החם [משנה ה"-ז'] חללר[ו]ת מים, היוצא והנין, מן הפה, מי רגלים בין גדולים בין קטנים, אלו מממאין ומכשירין זובו ובו העין, מן הפה, מי רגלים בין גדולים בין קטנים, אלו מממאין ומכשירין זובו

של זב ורוקו ומי רגלים כו', אלו לא מטמאין (ומכשירין) [ולא מכשירין] זיעה וליחה סרוחין והריעי והדם ומשקה בן ח' חרשים, ומיהו לענין הכשר לא קאי אלא בדבר שקרוי משקה, (ע"כ) עכ"ל ס' הנ"ל על הקלף, וממנו תלמוד הרבה רינים חרשים (א"ר הנ"ל, תס"ו, ה'). וליתא בכ"י שלנו ובליקוטים. וראה הרוקח, ר"צ; מעשה רוקח, פ"ב, עמ' כ', סאניק תרע"ב; והרא"ש, פסחים, פ"ב, כ"ב.

ם) ושוב מצאתי בס' אמרכל דמפרש הירוש' דכל שעשאה בע"פ נותן לב לדקדק בה וכו' (א"ר הנ"ל, תרל"ו, ד'). ואיתא בשנויים בכ"י שלנו (סימן י"ו). וראה לקמן הערות שם.

3

#### הל' ראש השנה

מאמרים שאינם נמצאים בליקוטים מה' אמרכל.

א) אי"ש לר"עהו ומת"נות לאביונים, רמז מתנות עניים באלול, ס' אמרכל (א"ר הנ"ל, תקפ"א, א').

- ב) ונראה דאף לטעם זה אפשר דמותר לתקוע להתלמד בער"ה... שוב מצאתי בס' אמרכל כתוב על קלף וז"ל, מי שרוצה לתקוע כדי ללמוד, תוקע במקוה או בחדר (סגור) [סגור], שלא להרגיל השטן ע"כ (א"ר הנ"ל, תקפ"א, ד'). השוה ליקוטים, כ"א ע"א.
- נ) הקשה בס' אמרכל, דלמאי דקי"ל כר' יוסי אדם גידון בכל יום, א"כ לעולם לא נימא הלל, ותירץ דלא דמי דינא דרבים לדינא דיחיד, שכל אחד נידון לבדו, אך קשה מאי הקשה בר"ה דף (ס"ז) [ט"ז] מר' יוסי על מתני' דבר"ה עוברין לפניו כל באי עולם וכו', הא מודי ר' יוסי בדינא דרבים, וצ"ל דלית הלכתא כר' יוסי, אלא מנהגא בעלמא דמצלי בכל יום אקצירי ומריעי ע"כ (א"ר הנ"ל, תקפ"ד, ד').
- ד) [הקרן כשהוא מחובר באיל... וכשעושין ממנו שופר מוציאין אותו העצם ממנו...]... ומצאתי בס' אמרכל אם הוציאו והחזירו פסול (א"ר הנ"ל, תקפ"ו, כ"ר).
- ה) אבל חרש ושוטה מוחין לתקוע... אבל מ"א פסק דאין מוחין, דהא אין ב"ד מצווין להפרישו אפי' אוכל נבילות, וכן מצאתי בס' אמרכל (א"ר הנ"ל, תקפ"ט, ה'). ר' יעקב פריימאנן ברשימה שלו של מאמרי ס' אמרכל שבאליה רבה (ספר היובל לר"ד הופמאנן, עמ' 423), אינו מזכירו.

1

## הל' יום הכיפורים

א) בגמ' מעלה עליו הכתוב כאלו התענה תשיעי ועשירי... ובס' אמרכל מצאתי תשיעי תשעה באב, ועשירי י' בטבת ע"כ (א"ר הנ"ל, תר"ר, א').

ב) בס' אמרכל שעושין זכר לעקידת יצחק, שעל כל אבר שהקריב אומר זה תחת אבר של פלוני בני (א"ר הנ"ל, תר"ה, ז'). ובמאמרו על פריימאנן הנ"ל שם, הערה ז', בט"ס: טעם לכפרות בעיוה"כ [שעושין זכר לעקידת יצחק], שעל כל וכו'. וצ"ל: [טעם לכפרות בעיוה"כ] שעושין זכר לעקידת יצחק, שעל כל וכו'.

ג) אך מצאתי בס' אמרכל, מצינו בתרגום מגילה במלשינות של המן, בליל צומא רבה מדליקין נרות סכום בניהם סכום אבהתהון ע"כ (א"ר הנ"ל, תר"י, ד'). וראה פריימאנן הנ"ל, שם, הערה ח'.

ד) כל נדרי, וכן מצאתי בס' אמרכל, וז"ל כל ימי תמהתי למה לא תקנו לומר גם וקונהי, דהכי תנן בנדרים האומר קונם קונח הרי אלו כינויין, ושמעתי משום דבא"ת ב"ש מתחלפת 'ח' בס', הילכך כשמזכירין קונם בס' קונ"ח בכלל, ואע"ג דקונס קונם הם כינויין וכבר הזכיר הכינוי, לרווחא בעלמא הוא אף דלא צריך, ומ"מ נ"ל דתיקון חכמים הגון (א"ר הנ"ל, תרי"ט, ו'). ראה משנה, נדרים י' א'.

ה) ועור שמעתי כשעושין יום השני י"כ, א"כ מאתמול הוי עיו"כ, ואסור להתענות, וכן מצאתי בס' אמרכל על קלף, ומכ"ש למנהגינו שאין מתענין בין י"כ לסוכות (א"ר הנ"ל, תרכ"ר, ו'). השוה ליקוטים כ"ג ע"ב.

#### 7

## הל' סוכה ולולב

- א) לא יעשה [אדם הסכך מן הסוכה קודם שיעשה הדפנות] כו'... וכן בס' אמרכל כתב דהוי כסוכת גנב"ך דלא נעשה לצל (א"ר הנ"ל, תרל"ה, ד'). פריימאנו אינו מזכירו.
- ב) ובס' אמרכל מצאתי וו"ל מה שאנו מברכין על נטילת, ולא על לקיחת, כדכתיב בקרא, י"ל כדי שלא לערב האותיות, כמו גבי מוציא עכ"ל, פי' דעל לקיחת יש שני למדי"ן סמוכין (א"ר הנ"ל, תרמ"ר, ג').
- ג) וכמוש שקורין וועליק כתב בתשו' מהרי"ל ורוקח דפסול... ואני מצאתי בבה"ג דף ל"ר דגרים בש"ם דף ל"ו כמוש פסול במקום כבוש, וברוקח משמע דגרים תרווייהו... וכן בכל ספרי מרדכי בשם ראב"י איתא דפסול, וכ"כ באגור בשמו, וכן מצאתי בספר אמרכל על קלף בשם ראב"י (א"ר הנ"ל, תרמ"ח, א'). ועיין ראבי"ה ה' לולב סי' תרע"ז, עמ' 381.
- ד) ורש"י פי' תפח נרקב סרח ריחו רע מחמת תולעת שאכלוהו... כתב ס' אמרכל אתרוג תפוח כו' טעמא רפסולי' דהדר בעינן וליכא (א"ר הנ"ל, תרמ"ח, כ"ו).
- ה) כתב בס' אמרכל בשם ס' עתים ראם נוטלין בזה אחר זה; יטול גם אתרוג בימין (א"ר הנ"ל, תרנ"א, ח'). השוה ליקוטים הנ"ל, כ"ד ע"א.

- ו) ואי קשיא הא קשיא, למה לש"ס דף מ"ב לתרץ כשהפכו, הל"ל כשלקחו ביד א', אלא דיצא, וכן מצאתי בס' אמרכל בשם ס' ברוך דיצא בדיעבד (א"ר הנ"ל, תרנ"א, י').
- ז) אבל מי שאינו איטר לא יצא אם נוטל לולב בשמאל, וכבר כתבתי באליה זוטא דלא ראה בד"מ שכתב בשם הכלבו דאף מי שאינו איטר יוצא... וכן מצאתי בס' אמרכל בשם ספר ברוך... ומ"א כתב דר"ח פי' כשהפכו שנוטל לולב בשמאל לכך טוב לחזור וליטלו בלא ברכה ע"כ... ועור בס' אמרכל מצאתי שהביא לפי' זה, וכתב עלה ולא נהירא דהל"ל כשהחליף, ולא כשהפכו ע"כ (א"ר הנ"ל, תרנ"א, י"ב).
- ח) אם עשוי כמין בית יד כו', ולענ"ד בבית יד להתיר אף בהוא תוך ידו, דאף לב"י דבעינן שהלולב יהא חוץ לידו היינו לרבה, אבל לרבא לא הוי חציצה, דבית יד הוי לנאותו, והש"ע מיירי שלא עשה מהודר הנ"ל, וכ"מ בס' אמרכל בשם ס' העיתים להדיא (א"ר הנ"ל, תרנ"א, כ'). השוה ליקוטים הנ"ל, כ"ר ע"א.
- ט) אבל בס' ראב"ן דף פ"ב כתב דאף שאין להם לולב מקיפין בכל ז' הימים, והא דאין מקיפין בשבת, משום דאפילו ביום ז' לא דחי' ע"כ, וכ"כ בס' אמרכל בשם אבי' ור' יואל, והא דנוטלין לולב משום חביבי' מצות לולב (א"ר הנ"ל, תר"ם, ז'). וראה להלן, סימן י"א.
- י) שמרבין בו במערכה כו', לפי שלא היה יום מרובה בקרבנות כשביעי של סוכות, שבו עובר על בל תאחר אם עבר החג, ובעון נדרים גשמים נעצרים, לכן בסוף כל נדרי' יושב בדין על המים אם יתן נדרו בעתו, ומביאי' קרבנותיהן בה"ר קשורי' בענפי ערבה, אסרו חג בעבותים (על) [עד] קרנות המזבח, ואומרים רבש"ע מה שנדרנו הבאנו, והענפים שאסרנו בידינו, הואיל ולא עצרנו מתתן, גם אתה אל תעצור, כשם שערבה הזאת גדילה על המים כן תתן לנו מים, כן הוצאתי והעתקתי בקצרה מס' אמרכל, וכיוצא בזה ברוקח (א"ר הנ"ל, תרס"ר, ב'). וראה רכ"א.
- יא) ואני תמה הא ראיתי בראב"ן דף פ"ב פסק כמ"ד בערבה מקיפין, דרב יוסף איתותב בכולה, וכ"פ בס' אמרכל בשם אבי"ה... עוד כתב ס' אמרכל איפלני אמוראי אי מקיפין בערבה אי בלולב, ולא ידענא הלכתא כמאן, הלכך אם אין לולב אין היקף, דהא בשבת אין מקיפין, כיון שאין נוטלין לולב, וכן פסק ספ"מ ורש"י ע"כ, ונ"ל פירושו בסוכ [ו]ת, אבל בהושענא רבה מקיפין בערבה אם אין לולב, וכשיש לולב מקיפין בשניהם (א"ר הנ"ל, תרס"ד, י"א). ובליקוטים כ"ד ע"א: "הלכתא אם אין לולב אין היקף, וכן כתב בסמ"ג, וכן כתב רש"י בתשובה". וראה לעיל, סימן ט'.
- יב) ובס' אמרכל ערבה היתה של עשר אמות, רמזבח גבוה כן, לכך צריך שיקח ערבה יפה וגסה וארוכה, וזהו שיסר הפייט עומסי ערבה להקיף המזבח (א"ר הנ"ל, תרס"ר, ט"ז). ריש המאמר מובא בליקוטים כ"ר ע"א.

יג) [אין אדם יוצא ידי חובתו בערבה שבלולב]... מיהו בה"ג וס' אמרכל בשם ר' (שבט) [שב"ט] פסקו דיוצאין (א"ר. הנ"ל, תרס"ד, י"ח).

יד) אתרוג בשביעי אסור שהרי הוקצה לכל שבעה], ואפי' נפסל כו'... אבל עתה ראיתי שגם בס' אמרכל בשם ס' העתים מתיר בנפסל, אף דאוסר אתרוג בשביעי, וכתב טעמא דדמי לשמן שבנר, דאין אסור לר"ש אלא בשעה שהנר דולק, אפילו לרבנן כיון דלא אתקצי מחמת קדושת היום אלא לפי דעתו למצותו ע"כ (א"ד הנ"ל, תרס"ה, א').

טו) וכ"כ בס' אמרכל ז"ל ביצה שנולדה או פירות שנשרו או דגים שניצודו שייך הכנה, דנעשה בה תיקון, אבל אתרוג מה נעשה בה בשבת, ואפילו למ"ד שבת וי"ט קדושה אחת, כיון דלא נאסר בין השמשות אלא משום יום שעבר לא שייך לאסרו, ותדע דלא אשתמיט שום תנא או אמורא שאס(ו)ר אתרוג בתשיעי, אף דאיכא מ"ד בביצה ב' י"ט של גליות קדושה אחת הן, עכ"ד בקצרה (א"ר הנ"ל, תרס"ה. ב').

טו) ובס' אמרכל מצאתי, מסדר שלחנו בבית, משום כבוד י"ט אחרון (א"ר הנ"ל, תרס"ו, ה').

יז) ואוכלין ושותין בסוכה כו', ויש שאין יושבין בה בלילה, וביום יושבין בה, ואין מנהג (טור), והאריך הב"י וב"ח ומ"א בטעמייהו ע"ש, ואני מצאתי בס' אמרכל שכתב דטעמייהו כדי לקיים גם הירושלמי דמשמע שאין לישב בשמיני, וסיים דעליהם נאמר כסיל בחושך הולך, דירושלמי לא פליג אש"ס דילן, דירושלמי מיירי לבני א"י, אבל לבני ח"ל דעושין מספק שני ימים מודה הירושלמי (א"ר הנ"ל, תרס"ח, ב'). וראה ירושלמי ברכות, פ ו, י' ע"ר; וסוכה, פ"ד, נ"ד ע"ג.

#### П

#### הל' פורים

א) ז"ל ס' אמרכל כתב על קלף, יש מקומות שנוהגין לשאול מעות פורים מר"ח, ולכל הפחות מקדימין קודם קריאת המגילה, להקדים שקלים לשקלי המן, א"נ לפי שמתענין, אגרא דתעניתא צדקתא, ונותנין כולם בשוה, שנ' העשיר לא ירבה וכו', אע"פ שאז היו כולם עשירים, י"ל דקרא על העתיד (א"ר הנ"ל, תרפ"ו, ג'). ריש המאמר מובא בליקוטים, כ"ה ע"א. ור' יעקב פריימאנן אינו מזכיר פיסקא זו.

ב) ולא המגילה כו', רמז שבת קרוא מקרא ל"א אוכ"ל, בגימטריא מגילה, ס' אמרכל (א"ר הנ"ל, תרפ"ח, י"ד). ופריימאנן אינו מזכירו.

ג) כתב מ"א שם אם לא קראה בלילה אינה ק[ו]ראה אחר שעלה עמוד השחר, ול"ד לק"ש בסימן רל"ה דתלי בזמן שכיבה, דאיכא אינשי דגני בההיא שעתא, אבל הכא תלי בלילה ע"כ, וכן מצאתי בס' אמרכל (א"ר הנ"ל, תרפ"ח, י"ט).

ד) אין מוציאין אחרים וכו' משמע רלעצמן מוציאין, כמו נשים ס"ב
 [=סימן ב'], וכן קטן מוציא לקטן אחר, ובב"י מסופק אי קטן מוציא לקטן ולאנשיי
 מוציאין (א"ר הנ"ל, חרפ"ט, ח"). השוה ליקוטים, כ"ה ע"ב. פריימאנן אינו מזכירו.

ה) גם צ"ע רבחניא כחב ראין רשאין לקרות עם הקורא ע"פ, שאינן יוצאין אא"כ ישמעו מן הקורא בכחב ע"כ, וכ"כ בס' אמרכל, משמע ראף בע"פ והוא

עצמו אינו יוצא (א"ר הנ"ל, חר"צ, ה"). ופריימאנן אינו מוכירו.

ו) קודם שיתפלל כו', פי' פושט כל המגילה יריעה ע"ג יריעה קודם שיתחיל, ויוהר שלא יגרר ע"ג קרקע (שכ"ג), וכן מצאתי בס' אמרכל (א"ר הג"ל, חר"צ, י"ב).

השוה ליקוטים, ב"ה ע"ב.

1) ובס' אמרכל מצאתי הי' סבר המן באדר היה ג' ימים באפילה שמחו פושעי ישראל, א"ב אוכל להם, ולא חשב ולכל בני ישראל היה אור במושבותם, לכך גרם ליהורים היחה אורה כו' (א"ר הג"ל, חרצ"ג, א").

ח) "לבוש, אסור וכו', ועוברים למען ספות הרוה וכו', וס' המנהיג, וס' אמרכל" (א"ר הנ"ל, חרצ"ר, ר"). כווותו להמאמר בלבוש שם, ס"ק נ': אין מרקרקין במעות פורים ... אחר ישראל ואחר ע"א ... אבל במקום שלא הורגלו אסור ליתן להם, כי בשמחתו אל יתערב זר וכו'. הפסוק, למען ספות ווו', לא נוכר בלבוש שם. וראה המנהיג, מ"ג ע"א, סימן כ"ו; ומחזור וימרי, עמ' ווו. וראה סנהררין ע"ו ב' (העירני על זה ירירי ר' שאול ליברמן). פריימאנן אינו מזכירו.

#### adiliu ag agl walch

בריימאנן, בס' היובל של ר"ר הופמאנן, עמ' צב-121. ויש להוסיף לפי הב"י שלנו: פריימאנן, בס' היובל של ר"ר הופמאנן, עמ' צב-121. ויש להוסיף לפי הב"י שלנו:

- ו) ר' אליעור מטו"ך (סימן מ'). ראה אור החיים, עמ' 102, סימן 154.
- פ) ר' יצחק [בן ר' אבא מארי, בעל העימור]. ראה סימן ל"ו, הערה 200;
- וסימן מ', הערות 162; 952.
- E) עב למרם גאון (סימן ל"ו).
- דבותיו שבמנצא ובוורמיישא (סימן יא).דביוו שמשון (סימן מ"ב).
- שמחי אח מספר הסימנים בראש המאמרים לפי הסברא, ואינם נמצאים בגוף הכ"י. במקומות שהגהתי את נוסח הכ"י, הצנחי את הנוסחאות המונהות בשני חצאי
- שמח אני להגיש מנחתי ואת לכבוד מודי וחביבי הפרופ' ר' אלכסנדר מאדכס יצ"ו למלאות שבעים שנה להולדתו. והנני בזה גם להביע את תודתי לידידי

הפרופ' ר' שאול ליברמן שהעירני על מקורות אחרים שהשתמשתי בהם, והמציא לי בטובו כמה ספרים עתיקים שברשותו. ועל הטוב יוכר ירירי המומחה בכ"י, ר' משה לוצקי, מהספריה של ביהמ"ד לרבנים דנויארק, שעזר לי בבירור המקסט.

### C.EG.ILE.L

ר' אביגדור אפטוביצר, מבוא לספר הראבי"ה, עמ' פפו.

ב, יעקב פריימאנן, ספר אמרכל על הלכות יין נסך, ספר היובל של ר' דור

הופמאנן, עברית, עמ' 32–121; אשכנוית, עמ' 32–124. ר' נחמן נתן קורוניל, ליקוטים מהלכות מועדים מספר אמרכל, חמשה

לונטרסים, כ"א ע"א-ל"ה ע"ב; ומבוא שם, עמ' עX.

#### מפר אמרכל על הלכות פסח

[א]. ולאחר הברכה יברוק לאור הנר, רחנו הבנן אין בורקין לא לאור החמה ולא לאור האבוקה אלא לאור הנר, משום הנר משיך נהוריה ואורו לפניו ויכול להכניםו לחורין ולסרקין, מה שאין כן באבוקה, והאידנא נהנין לברוק בנר שעוה רליכא למיחש ביה שמא ישפך כמו בנר של שמן, וראוי להכניםו בחורין מפי, והיבא שלא ברק בלילה צריך נר אפילו ביום, כרגר' בירושלמים אהא דחניא אין בורקין לאור החמה, וכי יש חמה בלילה, הרא אמ' אפילו ביום צריך לאור הנר, ולא ביח שאין בו אורה אלא אפילו ביח שיש בו אורה, אפילו ביום, צריבה לאור הנר לבריקה הנר.

[ב]. ובכל מקום שמכניסין בו המץ, דהיינו מקום שמשתמשין, שם צריך בריקה, אבל מקום שאין משתמשין שם אין צריך בריקה, דהיינו הורי הבית וחלונות העלינות והנבוהות דלא מצי משתמש בהו, וגם התחחונים הממונים לארץ דלא ביירו משמישתיה, וכן כל המקומות שאין השמש רגיל לילך בעומרו מן השילחן והפת פעורה, צריך בריקה, והצר אין צריך בריקה, מפני שהעורבים מצייין שם, וגר' ברוך: דרוקא מספקא אין צריך לברוק, אבל אם ירוע בוראי שחמץ מונח בו צריך לברוק, בירוך בריקה, מפני שהעורבים מצייין שם, וגר' ברוך: דרוקא מספקא אין צריך לברוק, אבל אם ירוע בוראי שחמץ מונח בו איוך לברוק, ברוק, ומדל בשהכלב יבול לחפש אחריון (אבל בשהכלב יבול לחפש אחריון) אינו במבוער, אע"פ שכלבים מצייין, ומה לי כלבים, ומה לי עורבים, אלא וראי אינו במבוער, אע"פ שכלבים מצייין, ומה לי כלבים, ומה לי עורבים, אלא וראי

ו פסחים ו' ב', ושם: לא לאור החמה ולא לאור הלבנה ולא לאור האבוקה וכו'.

ב ירושלמי פסחים, רפ'א, כ'ז ע'א (רפ' קראטאשין) בעניים קטנים.

ב המלוח האלה נמצאות בכ"י על הגליון.

<sup>+</sup> באליה רבה, סימן חל"ג, ס"ק ט": ונראה לי ברור. ראה מבוא.

פ משנה, פסחים ל"א ב".

ש המאמר נשמט בכ"י בט"ס מן "אחריו" עד "אחריו". והגהחי לפי הסברא.

בשלמא החם אימור לא הוה, אבל הכא דוראי הוה מי יימר דאכלתיה בו.e שאני החם שהחמץ וראי לשם, ועוד אמרינן? ראין חוששין שמא גררה חולרה,

חמירא וכו', ויש נוהגין לבטל למחר בתחילת שש בשעת שריפה, ואומר אני אבי ראמ' רב יהודהסי הבודק צריך שיבטל בלבו סמוך לבריקה מיד, ויאמר כל [א, רצריך] שיאמר כל חמץ שיש לי בחוך ביחי ואיני יודע בו יבטל, ויבטל מיד, חויחיה ודלא בערחיה ליבטיל וליהוי בעפרא, ירושלמי פ' כל שעה? (ארצריך) באמירה מיד ויאמר, כל חמירא וחמיע ראיכא ברשוחאי ולא ידענא ביה דלא [ג]. ולאחר שומר מלברוק יניח מה שמצא מחמץ במקום המוצוע, ויבטל

העוריני רשניהם כאחת מובים, וכן עמא דבר.

בשם חמיו 22 שצריך לומר כל חמירא וחמיע, כי חמירא אינו אלא רק שאור, וחמיע רחמיחיה ורלא חמיחיה רבערתיה ורלא בערתיה, ומורי הרב ר' פרץ ז"ל כחב מנח חחר חובה בלחם שביטל, ולכך צריך ביטול שני בשעהום שריפה, ואז יאמר הפירורין של הפת שיקנה לסעורת מחרח, שאינו בכלל ביטול הלילה, וגם מי שאינו ביעור כחב רבינו יצחק ב"ר אברהם ורבינו יהודה צריך לבטל שנית מפני יאמר רחמיתיה ורלא חמיתיה עבור הסעורה שמשייר לשחרית, וביום י"ר בשעת ראיכא בהדיה דיראי ברשותאי דלא חזייתיה ודלא בערתיה ליבטיל וכו', ולא בעפרא שהוא מסחמא הפקר, והחוספוח ביקרקו רבליל י"ר יאמר כל חמירא בש"ופו לא הוכירו, ואומר אני אבי עוריפו אפילו לדבריהם צריך לפרש וליהוי אבי רבינו יואל זי לא היה אומר וליהוי הפקר, גם בה"ג זי לא הוביר הפקר, וגם בלי בלא הוי שלך, וכן קבלתי מרבינו יצחק הלוי, פו שצריך לומר כן, אך מורי מעם של ביטול כפר"ח+י דהוי ביטול מטעם הפקר, דאו לא קרינן ביה לא יראה ורן. וישפו מצריכין לומרפו ליבטל וליהוי הפקר בעפרא דארעא, דעיקר

81 ראה ראבי"ה שם, לקמן, עמ' 10.

T GWIT, GOTTO U' N'.

s הגי' מסופקח. ואפשר ג'כ לקרוח: "דאכלחית כו' ". ובאליה רבה הג'ל, שם: דאכלתם.

פ ירושלמי פסחים, פ"ב, כ"ח ע"ד.

<sup>01</sup> ראה פסחים ו' ב', ור"ס שם; ורי"ף, פסחים פ"א.

זו הראבי"ה, ח"ב, סימן חל"א, עמ' 60, הוצ' אפטוביצר.

בו מכאן עד ריש סימן ל"מ מובא בקיצור בליקוטים מהל' אמרכל, חמשה קונטרסים,

<sup>€0. 1-89.</sup> 13 ע"ר המאמרים בסימן זה, ראה ראבי"ה הנ"ל, שם, ריש סימן חי"ו, עמ' 25; וסימן חל"א,

דו ראה אפטוביצר שם, עמ' פג, הערה כ'א.

פו כל זה מדברי הראבי"ה שם, עמ' 60.

<sup>16</sup> בראבי"ה שם: גאך רבינו אבי מורי". ו,יואל" לא נוכר שם.

צו ראבי"ה שם.

<sup>61</sup> LNC" הם, עם' עם' 86.

<sup>02</sup> לא מצאחי וה בתוספות.

בב בספר מנהנים לר' אברהם קלויונר (ערך בל ימי ניסן', ל'ג ע'ב, ריווא דטרינט שי'ט) וז =בשעת. וראה סמ'ג, עשין, ריש סימן ל"ט.

GIEN GNOT IN EWO ORF'D.

היינו חמץ, וכן מצאתי בפּ'<sup>23</sup> אדיר דר מתוחים ב<sup>2</sup> שגרי' כן חמירא וחמיע, וכן גרי' אבי העזרי<sup>25</sup> ויאמר כל חמירא וחמיע דאיתא ברשותאי וכו', ולא יאמר בביתי או בהרה דירא, א"כ אם היה לו חמץ בבית אחר לא היה מבוטל.

[ה]. ובשעת בדיקה כשהולך לחפש לא יפסוק וידבר בשיחה בטלה כי אם בבדיקת חמץ עד גמר בדיקתו וביטולו שיאמר כל חמירא וכו', ובשערי ברכות של רבינו שמואל הכהן בן חפני<sup>20</sup> הבודק צריך לברך שתי ברכות על ביעור חמץ ושהחיינו, משום דמזמן לזמן קאתי, וכן מצאתי בפי<sup>23</sup> אדיר דר מתוחים<sup>27</sup> שהצריך לברך שהחיינו, ואבי"ה<sup>28</sup> כתב שאין רגילים לומר עכשיו שהחיינו, ורבינו אפרים לברך שהבודק צריך נטילת ידים, שאין לך ברכה שאינה טעונה תחילת<sup>20</sup> מבונא כתב שהפוט<sup>30</sup> רמז אותו שצריך נטילת ידים, וזה לשונו המתחיל לבער ממץ, מברך כזאת באומץ, בנקיות ובטהרה, כמו שנ' וטהור ידים יוסיף אומץ.

[1]. ולאחר בריקתו וביטולו בלילה, אם מצא חמץ אם ירצה ישליך לכלבים, או יבערו במה שירצה, ואע"פ דר' יהודה ממ' בשריפה, היינו בזמן ביעורו למחר, ואם ירצה יצניע ויכסה החמץ שמצא בבריקה, וגם החמץ ששייר במאכלו יכסה שלא תבא חולדה או עכבר ויטול מן החמץ ששייר לפניו ויהא צריך לבדוק הבית כבתחילה, כרמפרש בירושלמי מהא דתנן מה שמשייר יניחנו בצינעא, כיצד הוא עושה כופה עליו את הכלי, כפה עליו ולא מצא, אומר יד נטלתו, ואין צריך בדיקה, לא כפה ולא מצא צריך לבדוק אחריו, ודוקא לא מצא שנחסר לחמו או שראינו שגררה חולדה, אבל בסתמא לא בעיא בדיקה, דתנן מסיק מושדין שמא גררה חולדה מבית לבית א"כ מחצר לחצר אין לרבר סוף, ומסיק לכך יצניע שמא יניח עשר וימצא תשע.

<sup>.23</sup> בבפיוט.

בי כוונתו לפיוט של יוצר לשבת הנדול (סדור אוצר התפלות, ווילנא תרפ"ג, עמ' קכ"א, א' והלאה). ולפנינו הנוסח שם (קכ"ד ע"ב-קכ"ה ע"א): "ואומר כל חמירא כשיעור", וחמיע לא נזכר שם.

<sup>.63</sup> ראבי"ה, שם, עמ' 25

<sup>26</sup> ראה לוין, אוצה"ג, ברכות, הפירושים, עמ' 65.

<sup>27</sup> ביוצר הנ"ל לא נוכר ברכת שהחיינו. ראה סדור אוצר התפלות הנ"ל, קכ"ג ע"א.

<sup>28</sup> לא מצאתי זה בראבי"ה. וראה הרוקח סימן שע"א; וספר האסופות, דיני איסור והיתר, עמ' קס"ה, הוצ' רא"י דוובאס, לונדון 1942.

<sup>29 =</sup>תחילה.

<sup>30</sup> נמצא בשנויים בפיוט אדיר דר מתוחים הג'ל, קכ'ג ע'א. ובמהרי'ל: ויטהר ידיו ע'י נטילה טרם שיברך על הבדיקה, דכל המברך צריך נקיות ידים מקודם, וכן יסד הפייט בסדר אדיר דר מתוחים, וזה לשונו מברך כזאת באומץ על ביעור חמץ, ורוצ' לומר באומץ אדיר דר מתוחים, וזה לשונו מברך כזאת באומץ, וכן מסיק במהרא'ק בשם רבינו אפרים הוא נטילת ידים, דכתיב טהור ידים יוסיף אומץ, וכן מסיק במהרא'ק בשם רבינו אפרים (מהרי'ל, ריש הל' בדיקת חמץ). ומובא ג'כ בשנויים בליקוטים מהל' אמרכל הנ'ל, כ'ו ע'ב (ובמאמרו של פריימאנן, ס' היובל לר'ד הופמאנן, עמ' 122, הערה א', בט'ס: כ'ה ע'ב).

וז משנה, פסחים כ"א א'.

<sup>32</sup> ירושלמי פסחים, פ"א, כ"ז ע"ג, בשנויים.

<sup>33</sup> משנה, פסחים ט' א', בשנויים קטנים.

<sup>.&#</sup>x27;ם מחים מ' ב'.

(1). ומי ששכח או הזירז (א ברק בליל י"ד יברוק בי"ד שחריח, לא ברק שחרית יברוק בשעת הביעוד, לא ברק בשעת הביעוד יברוק במעת הביעוד, לא ברק בשעת הביעוד יברוק במעת הביעוד של מועד, פי נמועד קרי מהחילת שש עד אחר הרגל, עבר הרגל ולא ברק יברוק אחר המועד כרי שיבער מה שימצא מחמצו שעבר עליו הפסח שאסוד בהנאה, ואם ברק אחר הרגל אינו מברך, ובשעת שריפה אין צריך לברך שאין חיוב ברבר, ואפילו ר' יהודה ראמ' אין ביעוד המי אלא שריפה, אם לא מצא עצים משביחו ומבטלו, וכן כשחל י"ד להיות בשבת.

[ח], ויוחר כל אדם לשרוף חמצו ולבטלו קודם חחילת שש בערב פסח, אבל מכאן ואילך אינו מועיל, שהרי אינו ברשוחו, שכבר נאסר מדבריהם, ואין ביטולו שריפה, ואין לבערו ברבר אחר כגון לפרר או לזרוח לרוח או לים או לבהמח הפקר, וכן חיה נוהג רבינו יעקב ב"ר יקר שמיר בליל י"ר אחר הבריקה הפקר, וכן חיה נוהג רבינו יעקב ב"ר יקר שמיר בליל י"ר אחר הבריקה היה שורפו.

[ט]. אטרינן בפ"קפי אימחי שלא בשעת ביעורו, אבל בשעת ביעורו השבתתו השבתון בכל רבר, ובירושלמיפי חני עד שלא הגיע וטן ביעורו אחה מבערו בכל רבר, ובירושלמיפי חני עד שלא הגיע וטן ביעורו אחה מבערו בכל רבר, ובירושלמיפי חני אבל בשעת ביעורו כשבי שרוא מווהר מן התורה השבתתו אין ביעור המץ אלא שריפה שלא בוטן ביעורו, כגון בתחילת שש, וכל שכן בחמש, מראוריחא ואו השבתןח ון בשריפה, אבל קורם לכן השבתחו בכל רבר, וכן פי' בכל רבר, ויש מפר' ג' שהרי ר' יהודהי יליף ליה מנוחר מן התורה השבתתו במפר המצוחיי בשר איםור שריפה, אבל קורם לכן השבתחו בכל רבר, וכן פי' בכל רבר, ויש מפר' ג' שהרי ר' יהודהי יליף ליה מנוחר, ונוחר מתי בפרש"י, ולבך להנו העולם לבערו בשריפה להוציא עצמן מן הספק, והנילים בשניתי, והא התור, ווחן ביעור במינים להוציא עצמן מן הספק, והנילים בשנים לאוכלים לבו המינים לאוכלים לאוכלים אחר מפני איסור הגאה המץ, והער הפטח כל ומן שיכול לאכול יכול ליהנות מחמצו להאכילו לבהמחו, או בערובל הפטח כל ומן שיכול לאכול יכול ליהנות מחמצו להאכילו לבהמחו, או הערובל המים בעלוב הפטח בל ומן שיכול לאכול יכול ליהנות מחמצו להאכילו לבהמחו, או הערובל הערוב הפטח בל ומן שיכול לאכול יכול ליהנות מחמצו להאכילו לבהמחו, או הערובל המים בעלוב המים בעוד הערום הערוב הבי הערוב הער

```
פצ ראה משנה, פסחים י' ב'; וסמ"ג, עשין, סימן ל'ט.
```

<sup>36</sup> מובא באליה רבה הנ'ל, סימן הל'ה, ס'ק ב'.

קצ פטחים כ"א א". אצ פטחים י"ב ב". פצ ירושלמי פטחים פ"ב ב"ם ע"ד.

פצ ירושלמי פסחים, פ'ב, כ'ח ע'ד.

<sup>01:</sup> פסחים י'ב ב', בשנויים קטנים. 11: ראה חוספות, פסחים י'ב ב', בר'ה אימתי.

בּוּ ראה סמ'ג, לאוין, ריש סימן ע"ו; ואו"ו, סימן רנ"ו, נ"ח ע"א.

St GODIO C'I C'.

<sup>##</sup> GOTIG "N C'.

פו השוה חוספות, פסחים כ"ח ב", בר"ה ר' שמעון.

ar אפשר שצ"ל: "למוכרו". ראה פסחים י"ג א".

קו פסחים י'ג א'. ושם: חקוקאה. השוה לזה, חוספוה, פסחים ג' ב', בר'ה חקוקאה.

[י]. ולאחר זמן איסורו אסור ליהנות, ויש מתירין אפילו בפסח לפרר ולזרות לים, או לרוח, ולבהמות הפקר שאין לו טובת הנאת<sup>48</sup> שיאכלוהו, דהא חזינן במקום שעורבים שם אין צריך בריקה, ורבינו יהורה ב"ר קלונימו' היה אוסר להשליכו במקום שבהמות הפקר מצויין שם,<sup>48</sup> דהא חזינן כל איסור הנאה בפ' בתרא דתמורה<sup>50</sup> איכא דמצריך שריפה, ואיכא דמצריך קבורה, ותנן<sup>52</sup> אלו הן הנשרפין חמץ בפסח, ולית דצריך להשליך לבהמות של הפקר, והא דתניא<sup>52</sup> מפרר, היינו (רממתה) [רממטה] ליה ומבטלו מהרה קורם שיבא לירי אכילה, וההיא רחצר אינו צריך בדיקה קורם זמן ביעור, יכול להשליך שם לעופות, שעריין מותר בהנאה, אבל אם מוצא חמץ אין להניח שם כדי שיקחוהו עורבים, ועיקר ביעור בשריפה עכ"ל.

[יא]. וארבעה עשר שחל להיות בשבת 60 הורו רבותינו שבמגנצא ובוורמיישא שבודקין את החמץ בליל י"ג, ולאחר הבדיקה יבטל, ולמחר דהיינו בערב שבת שורפין באיזה שעה שירצה, אפילו בשעה ט' או י', כל החמץ שמצא בשעה 54 בדיקה או לאחר בדיקה, אך אין מבטלין אותו, כי עדיין צריך לשייר מזון שתי סעודות, לשתי סעודות שבת, אחת ליל שבת, ואחת סעודת שחרית, והנשאר מן החמץ לאחר סעודת שנייה יבערנו ויתננו לכלבים או לתרנגולין או לגוים, קודם התחלת שש, ואז יבטלנו פעם שנייה, ובשבת לא יפרר לרוח, וסעודת שלישית לא יעשה ממצה, ויש שעושין אותה ממצה הנילושה ביין וביצים לבד, וטוב יותר מפירות, שהרי יוצאין במיני תרגימה, ואם נשאר מן החמץ בשבת עד יותר ד' שעות מבטלו. וכופה עליו כלי עד מוצאי יום הראשון ומבערו.

[יב]. אמ' רב יהודה אמ' רב<sup>55</sup> המפרש והיוצא בשיירא, תוך ל' יום זקוק לבער, קודם ל' יום אין זקוק לבער, ואמ' רבא לא אמרן אלא (שדעתו) [שאין דעתו] לחזור, [אבל דעתו לחזור], 50 פי' בפסח, אפילו קודם ל' יום זקוק לבער, ובירושלמיז מסיים והני מילי בספק, אבל בודאי אפילו מראש השנה זקוק לבער, ואזדא רבא לטעמיה, 50 דאמ' רבא העושה ביתו אוצר, פי' שהכנים שם תבואה ואין דעתו לפנותו, ותחתיה חמץ, ואמרינן 50 חמץ שנפלה עליו מפולת הרי הוא כמבוער, קודם ל' יום אין זקוק לבער, דלכתחילה לא זוהי ביעורו, הרי הוא כמבוער, קודם ל' יום אין זקוק לבער, דלכתחילה לא זוהי ביעורו,

<sup>- 48 =</sup> הנאה.

<sup>49</sup> ראה ראבי"ה הנ"ל, עמ' 65.

<sup>50</sup> תמורה ל"נ ב'-ל"ד ע"א.

נז תמורה ל'ג ב'.

<sup>52</sup> פסחים כ"ח א'.

<sup>53</sup> השוה רוקח, סימן רס'ז; ומעשה רוקח סימן ל'א, עמ' י', סאניק חרע"ב.

<sup>54 =</sup>בשעת

<sup>.55</sup> פסחים ו' א', בסדר אחר.

<sup>56</sup> כן הוגה בגליון כ"י. וראה פסחים שם.

<sup>57</sup> ירושלמי פסחים, פ"א, כ"ז ע"ב, בשנויים קטנים.

<sup>.&#</sup>x27;א 'ו סחום ה' א'.

<sup>.&#</sup>x27;ב במחים ל"א ב'.

בבאסס ליל י"ר יבמלנו בלבו, ואם דעחו לפנוחו, אפילו קודם ל' זקוק לבער, וכחב אבי העזריזס גר' לי ראפילו בית גוי, 20 וישר' יוצא ממנו, אפילו שהגוי יחן בשינא ממנו, והני מילי ביוצא ומפרש בשיירא, אבל אם הוא יוצא ונכנס לרור ברית אחר שבאותה העיר או בעיר אחרת יברוק שמה, ותו לא בעי הכא למיברק. [יג]. המשכיר בית לחבירו, 20 אם ער שלא מסר מפתיחות חל י"ר, על

המשכיר לברוק, ואם משמטר לו מפתחות חל י"ר, על השוכר לברוק, והמשכיר בית לחבירו בי"ר ממש, ונתחייב כבר משכיר לבורקו, וליתיה קמן רנישייליה, מיבעיא לן מי חוקתו ברוק או לא, ולא מיפשיט, וכיון רבריקת חמץ דרבנן, ספקא דרבנן ולקולא.

(יר). הכל נאמנין על ביעור המץ, 40 היינו בריקה המץ, אפילו נשים עברים קמנים, משום דמראוריהא בבימול (ב)עלמא סני ליה, כרכה' השביהו שאור, 40 מחרגמינו הבמלון, ומררבנן אצרכוה בריקה, והימנה רבנן באבימול 60 מקימני, ומחרגמינו הבמלון, ומררבנן אצרכוה בריקה, והימנה רבנן בדרבנן, ואבי העזרי המהא דהא מראוריהא היא, ולא מהימני, ורש"ידס פי' דאבימול 60 מהימני, ולחא דהא מראוריהא היא, ולא מהימני אלא מררבנן, ואבריקה ערות אע"נ רמראוריהא היא נאמנה, כראמ'90 כל הנברקון נברקון על פי נשים, (ונם) [שנם] היא שייבא בנוה, ועוד שיודעות שיש וראי איסור ברבר, אבל על בריקה המץ מבורות שאין המץ ומנעין מלברוק מפני עצלוחן, כך מפורש בירושלמי. 100 מבורות שאין המץ ומנעין מלברוק מפני עצלוחן, כך מפורש בירושלמי.

[טו]. אמ' רב יהורהיז המוצא חמץ בביחו בי"ט כופה עליו כלי, ובמוצאי אפילו בי"ט, ראית ליה להב יהודה בפ"ק רכתובותיז מחוך שהוחרה הבערה לצורך אוכל נפש הוחרה נמי שלא לצורך אוכל, רק שיהיה צורך י"ט קצת, ואי לא בטלו הוה ליה צורך י"ט שעבר משום כל יראה, היה בררך זיא יושב בביח המדרש ונוכר שיש לו חמץ בביחו מבטלו בלבו, אחר שבת ואחר י"ט, ומשום שאין ביטול מועיל לאחר איסורו מוקי לה בתלמיד היושב לפני רבו, ונוכר שיש

09 צ'ל: וכשבא.

ום ראבי"ה, ח"ב, סוף סימן חכ"ו, עמ' 86-60, בשנויים קטנים.

<sup>29</sup> בליקוטים מהל' אמרכל, כ"ו ע"ב: ראפילו נוי וביח נוי.

<sup>80</sup> ראה פסחים ד' א'-ב'.

to FAT GOT'D WD.

<sup>39</sup> שמוח י"ב ט"ו.

<sup>99</sup> ראבי"ה שם, סימן חכ"ה, עמ' 00.

<sup>70</sup> ראה רש"י, פסחים ד' ב'; ותוספות שם, בד'ה מראור"תא.

<sup>80</sup> בליקוטים הנ"ל שם: דאף אביטול. 80 נדה מ"ח ב".

סז ירושלמי פסחים, פ'א, כ'ז ע'ב.

וז פסחים ו' א'.

בה סמ"ג. עשין, סימן ל'מ. והשוה או"ו, סימן רנ"ו, נ"ו ע"ר.

<sup>87</sup> FMG CRIEIR 1' M'. 17 EOR'D 1' M'.

לו עיסה מנולגלה בחוך ביחו, ומחיירא שמא החמיץ, ומפני אימה רבו אינו רשאי לאחק שלשין העיסה בפסח, ונופלין החיכה? מן הבצק לארץ בעה עימול, ואין הוששין להגביהן מפני קומנן, מבמלין אוחן קורם שיחמיצו.

שון. הניא בהוספתאיי ובירושלמי בפ"ביז ישרי ותוי שהיו באין בספינה, והיה הפסח, ובלבר שיחנה במתנה גמורה, והשאי ישרי שאמה לוקח חמץ ביר ישרי, הרי זה מוכרו לגוי, או יחנוו במתנה, וחוור ולוקחו מענ לאחר הפסח, ובלבר שיחנו במתנה גמורה, ורשאי ישרי שיאמר לו ער שאחה לוקח מעני קח מישרי, שמא איצמרך לו ואקח מערי, קח לך במאחים, ער שאחה לוקח מגוי קח מישרי, אומרי בי יוחנן לוכות ממקום למקום, וכן משמע בע"ו בריש פרק השיברי אימורי, אומרי רי יוחנן לוכות ממקום למקום, וכן משמע בע"ו בריש פרק השיברי צרמרי אימורין לא גורו, ממקום הוא חני לא ישכיר ארם ביחו לגוי ליחן חמץ בחובר, איח לך למימר בדר וממיק בירושלמיו? רפ' כל שעה ראם ישר' המשכיר הולך עם בהמתו אמור, ומחיק בירושלמיו? הי ישני באי ישני באי ומיה באי להי האם ישר' המשכיר הולך עם בהמתו אמור, והיה מינים, בירושלמיו? איח לך למימר בדר וממיק בירושלמיו? הי ישני באין בספינה, והיה באים ביחו לגוי ליחן חמץ בחוכר, איח לך למימר בדר וממיק בירושלמיו? איח לה למימר בדר המחי

(יו). מה שנהנוני בכל ערב פסח לשרוף או לבער מצה של עירוב ולחקן מצה חרשה בעירובי חצרות ולשיחופי מבואות, רבינו אב"וניצ הביא ראייה מן הירושלמי, אי דניר מצה ישנה הפלונחא דבית שמאי ובית הילל היא, ומסיים בה הירושלמי, אי דניר הכל היא, מכיון שלא עשאה לשם פסח דבר בריא הוא שלא העירוב לשם פסח הרי ריקרק בה, ויכול להצניעה לכמה שעה, דכיון הניחקן העירוב לשם פסח הרי ריקרק בה, ויכול להצניעה לכמה שעה, די רכיון הניחקן העירוב לשורפה, ואם יצערך להיוח בשבח צריך לאפוח מערב שבח לצורך לשורפה א"כ ארבעה עשר שהל להיוח בשבח צריך לאפוח מערב שבח לצורך עירוב, ראי אפשר בחמץ, אך חי's כי, הא שרי בחמץ, רחמץ בבין השמשות שרי,

<sup>37</sup> צ'ל: חחיכות.

פה חוספתא פסחים, פ'א, סימן כ'ר-כ'ה, הוצ' צוק'. ועיין חוספת ראשונים ה'א עמ' 481.

זז ירושלמי פסחים, פ"ב, כ"ח ע"ד, בשנויים קטנים.

<sup>87</sup> מחקחי את המלה "ער" לפי הסברא. וכן ליהא בחוספתא ובירושלמי, שם, שם. 97 ירושלמי שם, כ"ט ע"א. בכ"י הנוסה במ"ס: ומפקיר. ראה הירושלמי כפשומו עמ' 1987

INICL.

<sup>08 4&#</sup>x27;1 0'E 8'.

וא ירושלמי שם, כ"ח ע"ד, בשנויים קטנים. 22 מכאן עד סוף הסימן איתא בשנויים השובים, ובסדר אחר, בראבי"ה הג"ל, סימן הג"ב,

צא כוונחו לראב"ן (אבן העור, סוף סימן ז', פראנ ש"ע). ובאו"ו, סימן רניו, נ"ט ע"א, מובא

וה בשם ר' יצחק ב"ר אברהם. וראה ראבי"ה שם, עמ' וק. אז ירושלמי פסחים, פ"ב, כ"ט ע"ב; וסוכה פ"א, נ"ב ע"ב.

<sup>88</sup> וכ"ה בראבי"ה שם. וצ"ל: גא"ר יוסה", כמו שהוא בירושלמי שם, שם.

<sup>88</sup> FM L"T WO.

<sup>78</sup> בראבי"ה שם: לכמה שנים.

ss = n'an.

בערב פסח קודם חצות צריך ליוהר, משום דחביבה מצוה בשעחה. (החוספות) [החוספתא] והירושלמי, וראוי להחמיר שלא לעשות לכתחילה, ואפילו גבי סוכה קחני אם נשאה לשם חג בדינובר, מדלא קאמ' יוצאין, וגד' לי דפליני שמקרים לעשות קודם, הפסדו קרי ליה, שלא עשאה קודם לשם הפסח, ואפילו בשירה, הכא גבי מצה לא שרינן, מרקאמ' שנ'80 במו שלא דיקדק, וכל מה לשמה, ואע"ג דגבי סוכה ישנה חנוף? ואם עשאה לשם חג אפילו מחחילת השנה ללא מרקרק, מה שאין כן בערב פסח שאו הכל חברים ונותנין לב לרקרק בשימור בריקה המץ, 90 שלא לחלוק בין נרה לנרה, הכא נמי שלא לחלוק בין מרקרק למצה, כדגר' בירושלמיפפ שהיו הצרוח בירושלים, כדפרי' לעיל בריש הילכות למימר דבר ברור הוא שלא דיקרק בה, ומעמא דמילחא שלא לחלק בין מצה היקרק בה, משמע אפילו זה שריקרק בה הוי כמי שלא היקרק בה, דהוה ליה שלא להחמיר שלא להקרים ולאפוח, מרקאמ' בירושלמי דבר בריא הוא שלא עראשונים 20 שנחלקו ברבר זה מסברא בלא ראייה מן החלמוד, ונר' (לו) [לי] מבערין את הכל שלפני שבת, ואופה לו מצה מערב שבת מתרומה מהורה, וראיתי ובלבד שעשאה מתחילה לשם פסח, ובפ"ב חניא בתוספתא 99 י"ד שחל להיות בשבת וכן משמע בחוספתא, רחניא בחוספתא בפ"ק20 יוצאין בחררה ובמצה ישנה, בערב שבת אם דיקדק בה, כשחל פסח ביום א' שאינו יכול לאפות בערב פסח, מאכילין אוחה לחינוק על ידי שרייה, וכן משמע מיכאן דמוחר לאפוח אוחה לשמה מיניה, ומכאן היה גר' לי שאם דיקרק בה בברור שכשירה, וכשחל להיות בשבת והיינו רמסיים רבר בריא הוא, כמו שלא ריקרק, שהרי חמץ עמו בבית ולא ברילי ל, יום קורם פסח בומן חמץ פלעי ב"ש וב"ה לעניין לצאת ידי חובחו בליל ראשון, מכשירין, ואיזהו סוכה ישנהזים כל שעשאה ל' יום קורם החג, ה"ג מצה שנאפית רהיא פלונתא היא בירושלמי רפ"ק רסוכה? נבי סוכה ישנה ב"ש פוסלין וב"ה מיהו לא ישנו מנהג אבוחינו (אך חימ' לי הא שרי בחמץ)פצ נוחי נפש, ומצה ישנה

בתוספתאיייו ואופה לו מצה מערב שבת מחרומה מהורה, ה"ה לחולין, אלא משום [יח] כחב רבינו ברוך קבלחי מקרובי רבינו אליעור ממיץ, פפ הא דנקט

פול הוא בכ"י בט"ס.

06 ירושלמי סוכה, פ"א, נ"ב ע"ב.

ופ מתנני מוכני מ, א,

26 תוספתא פסחים הנ"ל, פ"א, סימן ל"ב.

39 חוספחא פסחים, פיב ה'ט. ועיין בחוספח ראשונים ה'א עמ' 181 ואילך.

10 ראה אפטוביצר, ראבי"ה שם, עמ' וד, הערה 29.

ח"ג, עמ' סה. וראה מה שהבאחי לעיל, במבוא, מאליה רבה, סימן חרל"ו, ס"ק ד'. 96 בראבי"ה שם, עמ' פה: ,כמו שכחבתי". וכוונחו למאמרו בראבי"ה שם לעיל, סימן פפ ירושלמי פסחים, פ"א, כ"ו ע"ב.

16 GICL 0, N.

88 -שנראה. הני' מסופקת. וראה ראבי'ה שם, עמ' פז.

פפ ראה מעשה רוקה, סימן ל'ט, עמ' י"ב, סאניק חרע"ב; ואפטוביצר, מבוא להראבי"ה,

ספג תוספתא פסחים הנ"ל, פ"ב ה"ט. ועיין חוספת ראשונים שם. עם, זה, סימן יא; והנהות מיימוניות, הל' חמץ ומצה, פ'ו, סימן ו'.

דבעיסת תרומה טהורה מיירי, ומתיירא שמא תחמיץ ותבא לידי פסול, הילכך צוה שיאפנה היום ויאכלנה למחר כל היום, או בליל ט"ו, הילכך מצוה בתרומה שנילושה לאפות, אע"פ שאינה מצת מצוה, שהרי לא לשוה לשם מצוה יותר מחולין שנילושו לשם מצוה, מיהו לאו למעוטי חולין אתי, שאין לחלק ביניהן לאפותה בעוד חמץ קיים, וסיפא דקתניים וטמאה מבערה במוצאי שבת דברי ר' מאיר, פי' ספק טמא יניחנה עד מוצאי שבת, שמא יבא אליהו ויטהרנה, דמדאוריתא בביטול סגי, ונראה לדחות ראייה זו, כי שמא בתרומה דוקא תנא מטעם שפי', ונראה מנהג כשר שלא לאפות מצה בעוד חמץ קיים, ואם אפה לא הפסיד, עכ"ל ברוך, מצאתי מכוס גור אריה ביסו שמותר לאפות מצה של מצוה ג' ימים או שבוע קודם פסח, דתנן פ' כל שעה ביסו חלות תורה ורקיקי נזיר עשאן למכור בשוק יוצא בהן, ומסתמא כיון שיש בהן חמץ קודם י"ד נאפו, דאין מביאין תודה בערב הפסח מפני חמץ שבה, ומה שפרש"ינים שאין לאפותו עד אחר חצות, משום הך דס"פ ערבי פסחים פסול דאיתקש מצה לפסח, ההיא היקש מוקי אריה לענין לאכילה עכ"ל.

ניט]. כתב רק"חיים מנהג זקני ר' אלעזר בן רבנא קלונימוס שהיה שורף חמצו בעצי לולבים ובענפי הושענות, ובעץ הושענא מתקן הקולמוסים, וכן מנהג חמי ר' אליעזר ב"ר יעקב הכהן.

#### הסדר של פסח

[כ]. הכל בקיאין בו, לכך לא פרשתיהו, אך אבאר קצת טעמו, בערב פסח לעת ערב רגילין לסדר את השולחן, כראמרי 108 כשאדם בא מבית הכנסת בערבי שבתות, שני מלאכי השרת מלוין לו, אחר טוב ואחד רע, מצא שולחנו ערוך וכו', פי' במנהגי ערב שבת, 109 כשבאין מבית הכנסת שוטפין את הכוסות, משום כוס

101 תוספתא שם, ה"י. ועיין תוספת ראשונים שם.

102 בליקוטים מהל' אטרכל הנ'ל, כ'ז ע'ב: מצאתי בשם גור אריה. ובאו"ז, סימן רנ'ז, נ'ט ע'א, מובא כל זה בשם ,מורי חמי ה'ר אברהם בן רבי' ר' חיים'. וראה ר'ש באבער, מבוא לסדור רש"י, עמ' XVII.

103 משנה, פסחים ל'ה א'.

104 ברוקח, סימן ר'פ, מובא זה בשם ,מנהנים של רבי שלמה". ראה ספר האורה, ח'ב, סימן ל'ב, עמ' 183, הוצ' באבער, והערה"א' שם.

105 פסחים ק"כ ב'.

106 בליקוטים הנ"ל שם: מוקי ליה גור אריה.

107 מעשה רוקח, סאניק תרע"ב, עמ" ח", סימן י"ט. ושם: ,רבינו אליעזר בן רבינו קלונמס הזקן היה שורף חמצו בעצי לולבים ובעצי הושענות, ואנו מתקנין לקולמסין, וכן הנהינ... הכהן, ששיורי מצות מעכבין את הפורעניות". ובליקוטים הנ"ל מובא זה בסוף הל" סוכה, כ"ד ע"א: ,כתב הרוקח שראוי לעשות עץ לקולמוס או לשרוף חמץ ערב פסח". וראה מה שמביא מהרי"ל, הל" המצות, מ,דרשות של מה"ר חיים או"ו.

108 שבת קי"ט ב'.

109 וחסר לפנינו. ראה מבוא.

של ברכה, כדאמ' בפ' ג' שאכלוייי כוס של ברכה צריך הרחה מבפנים ושטיפה מבחוץ, ויושבין על השולחן, דתנוִ אפילו עני שבישר' לא יאכל ער שיסב דרך חירות, ולכך יושבין וסומכין על כרים וכסתות.

[כא]. ונהגו ליתן כוס לכל אחד ואחד מבני הבית ולהגביהו, כראמ' בפ' ג' שאכלויינ רב חסדא מעטר ליה בנטלי, פי' מגביה לכוס של ברכה, ואע"ג דבכל השנה לא עבדינן הכי, הכא עבדינן משום דרך חירות, אי נמי נהגו לעשות משום השנה לא עבדינן הכי, הכא עבדינן מליות ואגוזים, ועוד אמרינן ביו הכל חייבין תינוקות שלא ישנו וישאלו, דהיינו קליות ואגוזים, ועוד אמרינן ביו הכל חייבין בארבע כוסות, אחד נשים ואחד תינוקות, שאף הן היו באותו נס, 11 בי יהודה אומר וכי מה תועלת לתינוקות ביין, מכלל דבעי ד' כוסות אף לתינוקות. 115

[כב]. שיעור הכוס רביעית הלוג, שהוא ביצה ומחצה, עירה ד' רביעיות בכוס אחר ושתאן בבת אחת לא יצא, וקודם קירוש אם היו ידיו מלוכלכות, או יצא מבית הכסא, יטול ידיו משום הזכרת השם, אבל בשביל שתיית יין לא היה צריך ליטול, דהנוטל ידיו לפירות הרי זה מגסי הרוח, 114 ומקדש הקירוש, בירושלמי בפ' ערבי פסחים 117 אפילו יחיר כי מקדש לחודיה צריך לומר אשר בחר בנו בלשון רבים, דאמ' שמואל אל יוציא אדם את עצמו מן הכלל, ושותין בהיסיבת שמאל, ברכה אחרונה על הגפן וכו' וכו'. 118

[כג]. ד' כוסות צריכות היסיבת שמאל, היסיבת ימין או פרקדן לא שמיה היסיבה, בתב אבי"ה בינו ברוך ממגנצ"א והרב ר' חיים דווקא בימיהם שהיו רגילים לישב במטות ולהסב עליהם, אבל אין אנו רגילין בכך, אין יוצאין כדרך הסבתינו, ואין צריך היסיבת שמאל, ועוד אומ' הר"ר חיים אדרבה דרך חירות ושררה לישב בלא סמיכה כדרך המלכים אוכלים, ומצאתי מיהו מאחר שאין אנו רגילין בהיסיבה כל השנה הוא לנו דרך חירות, כדאמרינן בסדר, הלילה הזה כולנו מסובין.

[כד]. ד' כוסות כנגד ד' לשוני גאולה, בו והוצאתי, והצלתי, וגאלתי, ולקחתי, וכנגד ד' כוסות של פורענות שעתיד הקב"ה להשקות אומות העולם, כוס זהב בבל בד י"י וג', כי כוס ביד י"י מלא חמר, ביד י"י וג', כי כוס ביד י"י מלא חמר, ביד י"י וג', כי המשקים. נחמה עתיד הקב"ה להשקות ישר', וד' כוסות כשר המשקים.

110 ברכות נ'א א'. ברכות נ'א א'.

112 ברכות נ"א א'. ברכות נ"א א'.

114 ראה מאמרו של ריב"ל, פסחים ק"ח א'-ב'.

115 כלומר לת"ק דר' יהודה.

116 חולין ק"ו א'.

117 ראה סדרע"ג, ח"א, ל"ח ע"א, דפ' ווארשא תרכ"ה; רוקח, סימן רפ"נ; והינער, אוצה"ב, ס"ב, עמ' 299, סימן ר"ט.

118 כ"ה כפול בכ"י. 119 פסחים ק"ח א'.

120 ראבי'ה, ח"ב, סימן חקכ'ה, עמ' 154. וראה הערה ה' שם.

121 ראה ירושלמי פסחים, פ"י, ל"ז ע"ג, ובנסמן שם.

122 במקרא (תהלים ע'ה ט') הנוסח: ויין חמר מלא מסך.

[כה]. זנוטל ידיו ומברך על נטילת ידים, ויקח מן הירקות אפאנים או ירק אחר, וטובל ביין או בחומץ או בחרוסת, וכל שטיבולו במשקה צריך נטילת ידים, ורבינו שב"טיבים ורבינו שמ"ס ביין או בחומץ או בחרוסת, וכל שטיבולו במשקה צריך נטילה] זו, כיון ורבינו שב"טיבים ורבינו עמרם בייר במשקין, ועוד בזמן הזה אין אנו אוכלין חולינו בטהרה, ומיהו ספר המצות ביים ורק"ח בייו והרבה גאונים ביים הצריכו לברך מאחר שנטילת דרבנן בעי ברוכי, וכן נהגינן, וטיבול ראשון של ירקות אינו כי אם שיתמהו התינוקות זישאלו מה זה שאנו אוכלין ירקות קודם אכילה, בצרפת ביים עושין טיבול ראשון בחומץ, שלא הוזכר במשנה חרוסת עד טיבול שני, ואנו נוהגין ביים לא בחרוסת שיבול כזית מן הירק, דאם לא בל כזית אין צריך לברך ברכה אחרונה, והיכא דלית ליה שאר ירקי, קיימא לן כרב הסרא, וצו מברך תחילה בורא פרי האדמה ועל אכילת מרור ואכיל, והדר אכיל מצה ומרור בלא ברכה, (דלא הוי כמילא כריסו מהם וחוזר ומברך עליהם, דלא ליהוי כמילא על הבו ומברך עליהם, דלא ליהוי כמילא על מצות ומרורים יאכלוהו, דל מ"מ בטיבול שני אוכל מצה והדר מרור, דכת על מצות ומרורים יאכלוהו, די מ"בו שני אוכל מצה והדר מרור.

[כו]. מה שמניחין בקערה שני תבשילין, יש מפרשין ב' מיני שחוט, אחר כנגר הפסח, ואחר כנגר חגיגה, או<sup>133</sup> כנגר משה ואהרן, ואנו נוהגין בזרוע וביצה סימן שהב"ה פראנו בזרוע נטויה, והביצה רסתם פה שנאינו, כשהל י"ר להיות בשבת, יש שאינו עושה רק תבשיל אחר זכר לפסח, לפי שחגיגת י"ר אינה דוחה שבת, כראיתא בפסח שני, 134 אך רבינו יחיאל 135 פי' אין לחוש לזה, שאינו אלא זכר בעלמ', ואדרבה אין לרקרק בדבר כל כך שנר' שעשה אותה כמין קרשים ממש, לכך נכון לעשות שני תבשילין אף בשבת.

```
.284 מחזור ויטרי, עמ' ב'. וראה מחזור ויטרי, עמ' 123
```

<sup>124</sup> בכ"י בט"ס: שכ"ט.

<sup>125</sup> בליקוטים מהל' אמרכל הג'ל, כ"ז ע'א: נטילה שלאחר (חידוש) [קידוש] רשב"ט ורב עמרם אמרו וכו'. ובסדר רע"ג שלפנינו איתא שמברכין על נטילת ידים (ח"א, ל"ח ע"א, דפ' הג'ל. והשוה שם לקמן, ל"ט ע"ב-מ' ע"א). וראה לוין, אוצה"ג, פסחים, התשובות, עמ' 121. ואפשר שיש להגיה כאן: (ורבינו עמרם) [ומהר"ם]. ראה תשב"ץ, ריש סימן צ"ט.

<sup>126</sup> ראה סמ"נ, עשין, סימן מ"א.

<sup>127</sup> רוקח, סימן רפ"ג. 128 ראה אוצה"ג הנ"ל, שם.

<sup>129</sup> בסמ"ג שם: ורבותינו שבצרפת.

יווביווב וויבום ביווביוו

<sup>130</sup> ליתא בסמ"ג שם.

ו א'. פסחים קט'ו א'. 132 כ'ה בט'ס בכ"י.

<sup>133</sup> בכ"י יש שני קוים על המלה ,או" לסימן מחיקה.

<sup>.&#</sup>x27;ב ע' ב'. פסחים ע' ב'.

<sup>135</sup> בחוספות, פסחים קי"ד ב', בד'ה אחד זכר לפסח, נאמר זה בשם ר'י. וראה או"ז, סימן רנ'ו, ס' ע'א.

[כז]. מה שעושין ג' מצוח, 150 מן המרה רומיא רחורה, כשיצאו ישר' ממצרים היה כאדם היוצא מבית האיסורין שצריך להביא חורה, והיחה בה שני עומרים שהם כ' עשרונים, 152 י' לחמץ, ול' למצה, י' רקיקים, י' חלות, י' רבוכה, הרי ג' מצוח שבחורה מגיע לכל מירה, ר"א לפי שפסח ראשון הבכורות הקריבוה, ג' מצוח שבחורה מגיע לכל מירה, ה"א לפי שפסח ראשון הבכורות הקריבוה, היה מחוץ חבילת עבורחם שנחחנכו, 152 ואין נכנסין לעבורה אלא בג' מיני חלות, חלה, היה לה מצה, מצה אחת לצורך אכילת מצה, ואם לא היה לו ג' מצוח שלימות מתחילה, בשיברך המוציא לא היה לו ב' ככרות שלימות, ואין חילוק בין שבח לי"ט צריך לבצוע אשתי ככרות שלימות.

נכח). נהגר לעשות סימנין במצוח, לידע איזו נעשה תחילה, להקרימה למצוה אחרה, כמו שמצינו גבי קופות פני שכחוב עליהם א'ב'ג' לידע איזו נחבמה תחילה לקנות ממנה קרבנות בראשונה, והבציעה צריך לעשות קודם האגדה, ראי בצע אחר האגדה, כרבעי למיעבר המוציא היה גר' כאילו בוצע לשם המוציא, ופלונתא איכאפין אם יבצע הראשונה או השנייה, ואם יש ריי בב' מצוח, והכל המפה, על שם ומשארותם צרורות בשמלותם, ציו והצייה בין המצוח השלימות, והכל המפה, על שם ומשארותם צרורות בשמלותם, ציו והצייה בין המצוח השלימות, והכל המפה, על שם ומשארותם צרורות בשמלותם, ציו והצייה בין המצוח השלימות, והכל המפה, על שם ומשארותם צרורות בשמלותם, ביו והצייה בין המצוח השלימות, והכל המפה, על שם ומצוח וב' מרו"ם וציה והצייה בין המצוח השלימות, והכל המפה, על שם ומשארותם צרורות בשמלותם, ביו והצייה בין המצוח השלימות, והכל המפה, על שם ומשארותם צרורות בשמלותם, באיד והצייה בין המצוח, והכל המפה, על שם ומשארותם צרורות בשמלותם, באיד והצייה בין המצוח, והכל ממנה לעים בהמר לעים בהמר לעים האודה, ברי בצע אור קודם השנים הצייה, והכל ממנו הצייה בין המצוח, והשלימות, והבציעה במנו הצייה בין המצוח, והכל ממנו הצייה בין המצוח, והכל ממנו הצייה בין המצוח, והכל מצוח באודה, ברי בצייה באוד בוחר בין המצוח השלים הצייה מוחת בצייה בין המצוח, והכל מצוח באודה, ברי בצייה באוד בצייה באוד בציים באוד בין המצוח הצייה בצייה בצייה בציים באודה, ברי בצייה בצייה בצייה באוד בציים באוד בציים בצי

נמן. כתב אבי"הייי ראין קורין האגרה ביחיר, וצריך לכל הפחות חינוק שישאלו זה לזה, ועוד שצריך לומר חורו רמשמע לשון רבים, והכי אימא בשוחר ברי לברך ברכת המזון.

ל. ביר חוקה זו הרבר, בזרוע נטויה זו החרב זג', רם ואש ותמרות עשן, רם, צפררע, כינים, ערוב, רבר, שחיון, ברר, ארבה, חשך, מכת בכורות, רצך ערש באחב, על כל חיבה נותנין אצבע אחר בכום היין ומטיפין לחוץ, מנהג אבוחינו כן, וכן הנהיג רבינו אלעזר הגדול כל בני ביחו, וכן רבנא קלונימום וכל משפחתו, ורבינו אלעזר \*\*\* חזן, ורבינו שמואל ובנו רבינו אברהם היי עושין

```
פנו פסקי ברכוח למהר"ם בשו'ח שלו הוצ' מק'ג עמ' 200; סמ'ג, עשין, סימן מ'א.
```

זפו ראה מנחות ע"ו ב"; והמנהיו, פ"ר ע"ב.

פצו משנה, שקלים, פ"ג מ"ב. וראה ירושלמי שקלים, פ"ג, מ"ו ע"ב.

פונ ראה או"ו, סימן רנ"ו, ס' ע"ב; וסמ"ג, עשין, סוף סימן מ"א.

ודו וחסר לפנינו. ראה מבוא, ובהערה לעיל 181.

צויז שמונו י"ב ל"ד. צויו ברכוח ל"ט ב'.

פון מדרש חהלים, מומור קי'נ, סימן ג', הוצ' באבער, וראה הערה ה' שם.

שוו בליקוטים מהל' אמרכל הנ'ל, כ'ו ע'א: ורבי' אליעור.

מנהג אבותינו הקרושים, רקיח. 141 המקריבים בשבוע, והו עץ חיים הי"א למחויקים בה, ואין להחלוצץ על חיים, החיינו, אחיה, בחמניא אפי, י"ו אנשים קורין בשבוע לחורה כנגד י"ו כבשים י"ו פנים, וי"ו פעמים דבר בירמיה לומר לנו לא יויק, מיכאן סמכו אבותינו מן י"ו כן, וגם אבא מרי הריב"ק עושה כן, י"ו פעמים מטיפין לחוץ כנגר חרבו של הקב"ה

מייחו ראייה מהחם ד גר' 131 כל הברכות 132 כולן פותח בהן בברוך, ואם היתה עליו כלל לא לפניו ולא לאחריו, כך מסקי החוספות פ"ק דברכות, פני [ועוד אינו מפסיקן בא דבר, אבל אנו שמפסיקין בסעודה, ולפי הכוסות, אין לברך לברך על ההלל בליל פסח, [החם איירי בארם שעושה הסדר בבת אחת שאו אע"פ שסמוכה לברכח הלל, שהרי הפסוקים לא הוי הפסק, אלמא משמע שיש יהודה פי'831 דהחם פריך, 131 והרי גאולה, פי' ברכח אשר גאלנו שפוחחת בברוך מודם אכילה וכבר בירך, אבל עכשיו שאין רגילין לקרוחו בציבור מברכין, ורבינו מופרים בפי דאין לברך לפי שנפסק לשתים, י"ל לפי שהיו רגילין לקרותו בציבור בחחיל' דהיינו לשעבר, ואחח להבא לאחר אכילחו, ואע"ג דאמ' במסכח ראמ' שתים הן אחת להבא ואחת לשעבר, כלומר שתי ברכות מברך בהלל, אחת שחי ברכוח, לקודם אכילה לקרוא, ולאחר אכילה לגמור, וכן משמע בירושלמיופו ועוב ב, געובע בל עוב ב, מם מוב ומצו,ם מנומדכובלספי עמ מבוכמ נו)מפסיקין בסעודה, הילכך אין לברך לא לפניו ולא לאחריו, ורבינו יצחק הבחור נאון ורב יהודה בר יצחקפונו פי' שאין לברך שאינו אלא בקורא בעלמא, ושני פעמים לא יחכן לברך ברכה אחת על מצוה אחת, ורב צמח גאון ורב היי פסח, כמו שפרשו הגאונים, הטעם שאינו גומרה ביחר, שהרי מפסיקו בסעורה, נא). כחב אבי"הפני שנר' לי עיקר מנהג שאין מברכין על קריאה הלל בליל

סדר האגדה). וראה מקורי מנהנים לר' אברהם לעוויאהן, סימן מ"ד, עמ' 37, ברלין חר"ו. בין בפרט בין בכלל, סך הכל י'ו פעמים מד י'ו פנים, רוקח, ועוד טעמים יש שם . . . (מהרי'ל, עשן יטיף באצבעו מכוסו לחוץ באומרו כל חיבה פעם אחת, וכן כשאומר דצך עדש באחב רוקח הנ"ל. וגם במהרי"ל מובא זה בשם רוקח: אמהר"י סנ"ל כשאומר באנדה דם ואש וחמרות זאו בליקוטים שם: "עכ"ל הרוקה". ולא מצאחי את המאמר ברוקה שלפנינו, ולא במעשה

SFI ראבי"ה, ה"א, סימן קס"ח, עמ' 871.

פגו ראה אפטוביצר, ראבי'ה שם, הערה ג'; והרוקה, סוף סימן רפ'ב.

ופו ירושלמי ברכוח, פ"א, נ' ע"ד.

ספו ראה חשב"ץ, סוף סימן צ"ט.

201 השוה מס' סופרים, פ"כ, סימן ו', הוצ' היגער; ומאמרו של היגער, מבוא שם, עמ'

7-82, ITNE FAC"E, WD, VO' 181.

צפו ראה תוספות, ברכות י"ר א", סבר"ה ימים.

ווחלמי ברכוח, שם.

פפו הנהתי לפי נוסח החוספות, שם.

921 תוספות, ברכות שם.

דפו הנהחי לפי דברי החוספות שם. ובחוספות שם הוא בשם השר מקוצי. אבל כאן הוא

891 ירושלמי ברכות שם. Adal EXALL LEGE: "LAGEAL".

ברכה הסמוכה לחבירתה כגון קרית שמע ותפילה אין פותח בהן בברוך, ופריך והרי סופה, ופי' דהיינו יהללוך אינה סמוכה לברכת הלל, שהרי הפסיק בסעורה, ואינה פותחת בברוך, ומשני שנים הן, אחת להבא ואחת לשעבר, ומפרשי שלאחר אכילה מברך לגמור, א"כ היא סמוכה לברכה אחרונה, לכך אינה פותחת, וכן זה הפי' אינו נר' לאמ"ה ולתוספ', 159 שהרי סופה לא משמע יהללוך, שהרי קאי אברכת גאולה, שמקשה והרי גאולה, ברכת אשר גאלנו, שפותחת בברוך אע"פ שסמוכה, ומשני שאני הלל, ראמ' ר' יוחנן אם שמע הלל בבית הכנסת יצא, ואז לא הוי ברכת גאולה סמוכה, ולכך פותחת בברוך ברכת גאולה אף כשאומ' הלל בביתו, ומקשה והרי סופה דברכת גאולה שחותמת בברוד, והרי הודאה היא כמו ברכת פירות וברכת מצות, ומשני שתים הו, אחת להבא כו', כלומר באותה ברכת גאולה מדבר בשתי גאולות, מגאולה להבא שאומר יגיענו למועדים ולרגלים וכו', ואחת לשעבר שמברך אשר גאלנו, וכיון דמיירי בגאולה להבא, א"כ תפילה (הוא) והיאן, וגם ארוכה היא, ולכך חותמת בברוך, אבל אין מברכין על ההלל לא לפניו ולא לאחריו, כך נר' עיקר הפי', 160 ובתוספתא דפסחים 161 תניא בני העיר שאין להם מי שיקרא את ההלל, נכנסין לבית הכנסת וקורין פסוק ראשון, והולכין ואוכלין ושותין, וחוזרין ובאין וגומרין עד סוף, ואם אי איפשר להם כך גומרין את כולה, ואומר נמי בירושלמי, 162 מהו (לקרותו) [לשתותו] ביחיר 163 ממה ראמ' ווכו' ו. 164 בשוחר טוב 165 ג' צריכין לקרוא שכן אחד אומר לשנים הודו, מיהו אם אין לו כי אם אחד, או אם הוא יחידי, גומר את ההלל וכל הסדר עכ"ל.

[לב]. בערבי פסחים אומר הלל הגדול ביחיד, בשילהי פ' סדר תענית המ' אביי ורבא אין אומרים הלל הגדול אלא על נפש שביעה וכרס מלאה, לכך אמרו לאחר אכילתו לאחר גאל ישר' בורא פרי הגפן, ואין מברך אחריו ברכה מעין ג', ויטול ידיו ב' ויברך על נטילת ידים שהוא צורך אכילה, וכבר הסיחו דעתו באגדה מנטילה ראשונה, ועוד אפילו לא היה צריך נטילה בשביל אכילת מצה שיוצא (מכזית) [בכזית], ועל פחות מכביצה אין צריך נטילה כדאיתא בסוכה במור וברכות, 10% מיהו צריך נטילה בשביל שיבול שני במרור, וכשיעשה המוציא מורז בידו המצות השלימות, שחייב לבצוע בשבתות וימים טובים על

<sup>159</sup> ראה תוספות שם; והרוקח, סוף סימן רפ'ג.

<sup>160</sup> השוה ראבי'ה שם, עמ' 80-179.

<sup>161</sup> תוספתא פסחים, פ"י ה"ח, הוצ' צוק'. ועיין תוספת ראשונים שם עמ' 177.

<sup>162</sup> ראה ירושלמי פסחים, פ"י, ל"ז ע"ג, ובנסמן שם.

<sup>163</sup> הגהתי לפי התוספות, ברכות שם; והרוקח, סוף סימן רפ"ג.

וכן 164 כוונת המחבר היא לסוף המאמר בירושלמי שם: מן מה דא"ר יוחגן הלל וכו'. וכן נשתבש גם ברוקח שם, וכנראה העתיק ממנו.

<sup>105</sup> מדרש תהלים, מזמור קי'נ, סימן ג', הוצ' באבער. וראה הערה ח' שם.

<sup>166</sup> תענית כ'ה ב'-כ'ו א'.

<sup>167</sup> סוכה כ'ז א'.

<sup>108</sup> השוה ברכות מ'ט ב'; וחולין ק"ז א'.

<sup>169</sup> וכ'ה בהרוקח, סימן רפ'נ.

ב' כברוח שלימוח, שגאמ' לקפו לחם משנה, "דורך על הפרוסה על אבילה מצה, שררכו של עני בפרוסה, וואכל משניהם יחר מכל אחר בזיח, אבל לאחר ברכח המוציא אינו יכול לאכול מיד, לפי שצריך לברך על אכילה מצה, שררכו המוציא אינו יכול לאכול מיד, לפי שצריך לברך על אכילה מצה, שררכו המוציא אינו יכול לאכול מיד, לפי שצריך לברך על אכילה מצה, ולאחר ברכה המוציא אינו יכול לאכול מיד, לפי שצריך לברך על אכילה מצה, ולאחר ברכה מרימו האך חוור ומברך, וכחב ריב"ק ראם אינו יכול לאכול שני הזיהים על המוציא ואכילה מצה ביחר, אוכל היוח של המוציא החילה, כי הוא קורם לברכה, ועוד רברכתו חדירה, והדר אכיל בזיח של מצה ובכרי אכילה פרם.

אצל אביו, וחלמיד אצל רבו אינו צריך היסיבה, אלא א"כ נחן לו רשות, וחלמיד שלומד רק אומנות בכל עניין צריך, ואשה אינה צריכה היסבה, ואם אשה חשובה צריכה היסיבה, ונשים שלנו צריכות היסיבה, כך פסק רבינו ברוך ממנוצא, בלע מצה יצא, פדי ברכו בסיב או בעלה אחר ובלעו לא יצא, שלא נועה המצה בגרונו, שלא נימוחה יצא, אבל בתבשיל חם או במים רוחחין לא יצא, ראמ' בפ' כל שעה ידי יוצאין ברקיק השרוי אבל לא במבושל.

מצה שהיה בפיו, וי"ל דלא חיישינן אלא רק בשעה 17 אבילה מצה שיהא מעם בורא פרי הארמה, וא"ה כשאוכל מרור אחר מצה אתי מרור דרבנן ומבטל מעם ללפח בו אח הפח אע"פ שאינו בא ללפח בו אח הפח פח פוטרו, לכך אינו מברך אי נמי אע"פ שאינו בא ללפח אח הפה לא קשיא, כיון דקיימא לן כל דבר שדרכו מחמת סעודה, מכיון שאי איפשר בלא מרור הוי כמו דבר שבא מחמת סעודה, מברך לא לפניו ולא לאחריו דפת פוטרו, אע"פ שאינו פוטר דברים הבאים שלא ומרורים יאכלוהו, 151 הוי כמו דברים הבאים בתוך סעודה מחמת סעודה, שאין אלא חזרח מברך בורא פרי הארמה ועל אכילה מרור, וי"ל ביון שנ' על מצוח מי שאינו עושה כא' שתי מצוח מברך המוציא וגם אכילה מצה, וגם היכא דליכא דמצוח חבילות, ושתי ברכוח אחרא אכילה לא חקון, דהא מברכיון אמצה פרוסה שני דבעי בפ"ה, ומידי דהוה אנטילה ידים במיבול שני, ואין לומד משום פרי הארמה בטיבול ראשון, רהא אגרה הוי היסח הרעת, מירי דהוה אכום פרי הארמה, וגם על אכילה מרור, לא מצי למימר שכבר נפטר בבורא המרור בחרוסת פן יחבטל מעם המרור, וא"ה אמאי אינו מברך על המרור בורא כות בלא היסיבה, שהרי מרור זכר לעברות, וימררו את חייהם, 174 ישהא [לר]. ואחר כך נוטל חסא, ומברך על אכילה מרור, ומובל בחרוסה ואוכל

סקו שמוח מ"ו כ"ב.

וצו בפול הוא בכ"י בט"ס.

פקו ראה פסחים ק"ח א".

<sup>131</sup> ראה פסחים קט"ו ב"; והרוקה, סימן רפ"ג.

FTE GOTIO C'N N'.

הדרו שמוח א, י'ד.

פקו במדבר מ' "א.

<sup>921 =</sup> בשעת.

מצה בפיו, ועוד אע"פ שאוכל המרור אחרי כן, כיון רמצוה לאוכלו, לא איכפת לן בביטול טעם המצה, ותו דלא בעינן שיהא מצה נאכלת על השבע שיהא טעם מצה בפיו, אלא רוקא המצה שאוכלין לאפיקומן לאחר סעורה, אבל במצה שאוכלין מקמי סעורה דבלאו הכי יתבטל טעם המצה כשיאכל הסעורה, מנום הכי לית לן בה.

[לה]. מה שאין מברכין על החרוסת, כראמרינן זיו לפניו שני מינין מברך על העיקר ופוטר את הטפל, וכאן ירקות עיקר, שאינו עשוי אלא לטבל בו, ואין מצותו לאוכלו לעצמו, בירושלמי178 למה נקרא אותו חרוסת, זכר ללבינה שהוא מעשה חרסין, ד"א שמעורבין הרבה מינין, ר' לוי אמ' צריך שתהא עבה זכר לטיט, אית דאמרי צריכה שתהא דקה זכר לדם, וכך אנו עושין, בתחילה בשעה 179 עשייה עושין אותו עב, ואחרי כן בשעה 179 טיבול מקלשין אותו ביין, וצריך לקהויי, לכך משימין בו תפוחים 180 חמוצים על [שם] תחת התפוח עוררתיך, 181 ומשימין בו אגוזים ומיני בשמים המוזכרים בשיר השירים זכר לקושש קש, ויקח המצה השלישית וכורך מרור עמה, ויאכל כזית מצה עם כזית מרור בלא ברכה ובלא טיבול ובלא היסיבה, זכר למקדש כהילל שהיה כורכן ואוכלן בבת אחת, שנ' על מצות ומרורים יאכלוהו, 182 ובשביל ספקא אנו עושין כן, שמתחילה עברינן זה בפני עצמו וזה בפני עצמו, דלא ליתיה מרור דרבנן ויבטל מצה דאוריתא, ושוב עבדינן כהילל דמספקא לן אי הלכה כמותו אי לא, ועבדינן לחומרא בשעתן וברכינן, עכ"ל רק"ח, 183 ומה שכתב (שאכל) [שיאכל] הכריכה בלא טיבול אינו נראה, שהרי הילל וראי היה מטבל בחרוסת, דלא פליג אמתני', וכן פרש"י, 184 וא"כ והא איכא טעמא משום קפא, ויש רוחין רמצה חמימה מיבטל קפא, ומ"מ הספר בערבי פסחים 185 מסיק בלא ברכה, ולא אמרינן בלא טיבול, כי וודאי טיבול בעי, וכן משמע בספר המצות 186 ובמיימון, 187 וכן כתב ר"ת 188 ורבותינו מאייברא 188 ומהר"ם מרוטנבור"ק. 189

[לו]. לאחר גמר הסעודה אוכלין ממצה שתחת המפה, ונקראית אפיקומן, לשון אפיקו מני מאני, מאני, שאין לומר אחר כך הביאו אפיקו מיני מתיקה לקנוח סעודה,

177 ראה משנה, ברכות מ"ד א".

178 ירושלמי פסחים, פ"י, ל"ז ע"ד, בשנויים חשובים. נוסח הירושלמי שבכ"י מובא ג"כ בהרוקח, סימן רפ"נ.

179 בשעת. רפ"ד. בשעת. בשעת. 180 בשעת.

181 שה"ש ח' ה'. במדבר ט' י"א.

183 הרוקח, סימן רפ'ג.

.184 ראה סדור רש"י, סימן ש"פ, עמ' 183, הוצ' באבער; והמנהיג, פ"ו ע"ב.

185 פסחים קט"ו א'. ראה סמ"ג, עשין, סימן מ"א.

187 משנה תורה, הל' חמץ ומצה, פ'ח ה'ו. ובליקוטים מהל' אמרכל הנ'ל, כ'ז ע"א, אינו מזכיר .מיימון'.

185 ראה הגהות מיימוניות, משנה תורה שם.

189 חשב"ץ, סימן צ"ט.

190 השוה רשב'ם, פסחים קי"ט ב', סבד'ה אמר רב כנון שיעקרו.

פן יפסוק טעם מצה מפיו, כשם שאין אוכלין אחר הפסח, כך אין אוכלין אחר המצה, אם שכח ולא אכל אפיקומן וסיים סדרו, כתב רק"היפו שיטול ידיו ויברך על האפיקומן המוציא, ויאכל כזית בהיסיבה, או כביצה, ויברך ברכת המזון, ויסיים סדרו, וי"מ אם ברך ברכת המזון מעוות לא יוכל לתקון, אם לא יתחיל כל הסדר כבראשונה, כך קיבל ריב"ק מרבינו שמריה שעשה כן מעשה, 192 וא"ת מה לי אפיקומן מה לי שאר מצה הרי שלנו כולם בחזקת שימור, י'ל שמא אכל בשר או פירות וביטל טעם מצה, שהיה סומך על האפיקומן, אך רבינו אב"ן 193 אוט' ראין תקנה לגמרי, דהיכי ליעביר, מאחר שישתה כוס עלישי כבר, דהיינו ברכת המזון, אם יתחיל וישתה, א"כ נמצא ששותה בין שלישי לרביעי, ואבי העזרי שם לא בירך על הגפן, אם לא בירך על הגפן, יטול ידיו ויברך המוציא על אפיקומן, ויתן לכולם, ושוב יברך, אבל אם גמר הכל וברך על הגפן, שוב לא יאכל אפיקומן, וכן פסק בספר המצות קצר 195 משם מחזור ויטרי, 196 שהרי שאר מצות נמי חשובות של מצוה, ואם נאכל האפיקומן בסעורה, או נאבד, כתב רבינו אב"ן ורק"ח ווק שיקח מצה אחרת במקומו ויאכל באחרונה, אם כולם שלנו נעשו בשימור, וצריך שיאכל האפיקומן קודם חצות לילה, 198 דקיימא לן כר' אלעזר בן עזריה 196 ראמ' אכל הפסח אחר חצות לא יצא ידי חובתו, וכן פסק רבינו יצחק, 200 אם התחיל לאכול אפיקומן וישן כשיעור משנחו, לא יאכל יותר, שנראה כאוכל פסח בשני מקומות, וא"ר יוסי 201 נרדמו אפילן מקצתן לא יאכלו, ואפילו אחד לבדו, כדא"ל אביי לרבה202 נמנם קא ניים מר, דסבירא ליה כר' יוסי דאמ' אפילו מקצתן נרדמו לא יאכלו, וכן פסק רשב"ם<sup>203</sup> ורק"ח.<sup>203</sup>

ולז]. ולאחר אפיקומן פסק רשב"ם 204 רשהיית יין [אין]205 מבטל אכילת

191 הרוקח, סימן רפ'ג. והשוה רוקח שם לעיל, סימן רע"ו; ומעשה רוקח, סימן ע"א, עמ' י"ט, סאניק תרע"ב.

192 ראה מעשה רוקח הנ"ל, שם שם.

193 המנהינ, פ"ז ע"א. ובליקוטים הנ"ל שם: וראב"ן כתב.

.168 ראבי'ה, ח'ב, סימן חקכ'ה, עמ' 194

195 סמ'ק, סימן רי'ט.

.286 ראה מחזור ויטרי, עמ' 196

197 בליקוטים הנ"ל, שם, הני' הנכונה: "כתב הראב"ן". ואיתא באבן העזר להראב"ן, ע"נ ע"א, דפ' פראג ש"ע.

198 הרוקח, סימן רפ"ג. 199 ראה ברכות ט' א', ובנסמן שם.

200 כוונתו לד' יצחק בן ד' אבא מארי, בעל ספר העיטור (עשרת הדברות. נ"ד ע"ב. לעמבערג תר"כ). וראה תוספות, פסחים ק"כ ב", בד"ה אמר רבא; וסמ"ג, עשין, ריש סימן מ"; והרוקח, סימן רפ"ג.

201 משנה, פסחים ק'כ ב'.

202 פסחים שם.

203 הרוקח, סימן רפ'ג.

.'א 204 פסחים ק'כ א'

205 הנהתי לפי הסברא, ולפי הרשב"ם שם.

על היין, 2002 ואי לימא לשחות ג' כוסות, הא מצותו ד'. לימ' לשחוח ד' כוסוח, הא איכא קירושא דמצוה ועומד הוא, שנ' (זכוד) ווכריהו עושה אותן ביחר, וכל אחר צריך על מצוחו, לכך אין מברך עליהן, עיל דהיכי מברכין אקב"ו לשחוח ד' כוסוחפסב כמו בשאר ברכוח שהן מדרבנו, לפי שאינו ולכחחילה אין לעשוח כום חמישי כי ארבע כוסוח אסמכוה אקראי, ומה שאין פיוטים, ומברך בורא פרי הגפן, ורק"ח כתב20% ששותה כוס חמישי בלא היסיבה, בורא פרי הגפן ושותה, ומוגין כוס חמישי, ואומר עליו הלל הגרול ונשמת ושאר חולה או איסטנים, וצריך לשתוח, לאחר שנומר הלל עד בחשבחות, וו)מברך 202 מברך בורא פרי הגפן, ורב עמרם גאון ורבינו יוסף טוב עלם כתבו 200 שאם היה ויברך על הגפן ועל פרי הגפן, ומחג כוס רביעי להלל, ולאחר שסיים כל השירות: ברכת המוון, כדי להשלים הברכות של הד' כוסות, ולאחר ברכת המוון ישתה מים אחרונים חובה, ואינן מעונין ברכה, והבעל הביח שעושה הסדר הוא יברך מצה של מצוה ומוחר, לאחר אכילה אפיקומן נוטל ידיו בלא ברכה דקיימא לן

אלפספנג אוסר'זנג יין, רמיחוי במוסיף על ר' כוסות, ומים מתירין. מפרש כ"א מידי דאכילה, כמו גוולוח ויו וקליות ואגווים, ושאלחות פוב ורב שייך, ומה בכך, וגם במשנה ביב רקאמ' ראין מפטירין אחר המצה אפיקומן, לא וישכח לומר הלל, ולא קאמ' מעם משום הפנה, ולאחר גמר הסדר מאי ישחבר וראייה מירושלמיבוב רקאמ' מעם רבין שלישיח לרביעיה לא ישחה שמא ישחבר גדולי אייברא נוהגין כן, ויש מחידין אפילו יין, דלא שייך הפנה טעם גבי שחייה, גאונים 112 אוסרים לשחות כל הלילה אפילו מים, שלא יבטל מעם האפיקומן, וכן ראשון לשני דנרא' כמוסיף, וגם איכא למיחש לשיכרות, ולאחר כל הכוסות יש ישחה, בין שלישי לרביעי לא ישחה שלא ישחבר, ויש מחמירין שלא לשחות בין [27]. בירושלמיסוב בין בוס ראשון לשני ובין שני לשלישי אם רצה לשחות

הלל הגדול ואומר נשמת עד חי העולמים". ורבינו יוסף טוב עלם שאם הוא חולה או איסטנים וצריך לשחוח, מחג כום חמישי ואומר עליו 982; וראבי"ה, ח"ב, סימן חקב"ה, עמ' 981. ובסמ"ג, עשין, סוף סימן מ"א: "ופי' רבי' שלמה 202 ראה סדרע"ג, ה"א, מ"א ע"א, ווארשא חרכ"ה; הרוקה, סימן רפ"ג; מחזור ויטרי, עמ"

דספ הגהתי לפי הסברא. ובליקוטים מהל' אמרכל הנ"ל, כ"ו ע"א: "שאם היה הולה או

אימענים ישתה כום חמישי ויאמר הלל הגדול".

802 Erign, o'al re't.

פסב השוה הרוקח שם; והמנהיג, פ"ה ע"ב, סימן פ"א.

6602 FAR GOR'D G'I N'.

יוז ירושלמי פסחים, ספ"י, ל"ו ע"ד.

לוין, אוצה'ג, פסחים, החשובות, עם' 8-721. זוב וכ"ה ברוקה, סוף סימן רפ"ג. ובליקוטים הג"ל, שם: יש גדולים אוסרים וכו'. וראה

בוב ירושלמי פסחים, שם.

812 משנה, פסחים קי'ט ב'.

112 ATAIT, BOTTO WO.

פוב לא מצאחי וה בשאלחות. והשוה שאלחות, צו, סימן ע"ו.

112 רי"ף, פסחים, פ"י, על המשנה אין מפטירין אחר הפסח אפיקומן.

TIE EC'T: MIGT.

[לט]. רבינו חיים כהן 218 לא היה מברך וחותם בסוף הלל עד מלך אל חי העולמים, אך חותם מעולם ועד עולם אתה אל, ובישתבח חותם, כי שני חתימות בענין אחר למה, וכן היה נוהג מהר"ם מרוטנבורק 219 ומהררא"ש, 220 היכא רצריך לקדש בב' בתים בפסח ולהוציאם ידי חובתם, כיצד יעשה, 221 אם יברך ברכת המזון שוב אין לו רשות לטעום, אלא כך יעשה, ליזול לההיא בית רבעי לאפוקינהו, וליקדש להו ולישתו אינהו, וכן בורא פרי האדמה וכן המוציא ואכילת מצה מברך איהו וטעמי אינון, וכן אכילת מרור, וכי מטו לסעוד אזיל איהו לבייתיה ומפיק נפשיה ובני בייתיה וסעיר, ולא יברך על מזונו עד דיוזיל להתם, ואכיל כזית ומברך להו על כוס שלישי, ויאמר להם ההלל וברכת השיר על כוס רביעי, ולא ישתה מיהו מן הכוסות הללו, ולבתר הכי ליהדר לקיבע' לביתו, ויברך על מזונו בכום שלישי וישתה, ועל כום רביעי יגמור את ההלל, וכן יכול לעשות אפילו בי' בתים עכ"ל ברוך ממננצא, ורק"ח222 כתב יקדש להם קירוש ומברך בורא פרי האדמה, ואוכל עמהם, וכן אוכל עמהם מן המצה ומן המרור, אך לא יסיים ברכת המזון ער בבית אחרון, דהכי תניא בשילהי ראוהו ב"ד במס' ראש השנה 223 כל הברכות כולן אע"פ שיצא מוציא, חוץ מברכת הלחם וברכת היין, ובעי רחבה 224 ברכת הלחם של מצה שהוא מצוה, 225 וברכת היום של קירוש היום מהו, ופשטיה ליה מיהא, אמ' רב אשי כי הוינן ביה רב פפא226 הוה מקדש לן, וכי הוה אתי ארישיה־227 מדברא הוה מקדש, אלמא אע"פ שיצא מוציא, 228 ואם כולם למדו ברכת המזון יברך כל אחד בביתו, אבל המקדש לא יברך ברכת המזון, ולאחר שברכו ברכת המזון מסיים לכל אחד הלל וכל הסדר, וכן יעשה לכל אחד, ובבית אחרון יברך המקדש ברכת המזון ומסיים סידרו עכ"ל.

[מ]. דין מצה של מצוה, צריכה להיות מאחר מה' מינין, חיטה ושעורה כוסמין שבולת שועל שיפון, ואם עשה עיסה מחיטים ואורז ורוחן, אע"ג ררובה אורז, אם שבולת שועל שיפון, ואם עשה עיסה מחיטים ואורז ורוחן, אע"ג ררובה אורז, אם יש בו טעם דגן יצא, כדאיתא בפ' התערובת, 220 וגם יצא במעשה אילפס, בין שהרביק הבצק ואחר כך הרתיח, בין שהרביק הבצק ואחר כך הרתיח, בין שהרביק הבצק ואחר כך הרתיח ואחר כך הרציק, דאל משקה יוחנן דאמ'230 מעשה אילפס קרוי לחם, ולא יתן משקה במחבת, ראי איכא משקה

<sup>218</sup> וכ"ה בתוספות, פסחים קי"ח א', בד"ה ר' יוחנן. ומובא ג"כ בסמ"ג, עשין, סוף סימן מ"א וושם: ורבינו חיים כהן אבי אמי וכו").

<sup>219</sup> תשב"ץ, סוף סימן צ"ט.

<sup>220</sup> הרא"ש, סוף ,הלכות פסח בקצרה", בסוף ערבי פסחים.

<sup>221</sup> ראה הרי"ף, פסחים ספ"י; הרא"ש, פסחים, פ"י, סימן ל"ו; והמנהיג, פ"ו ע"ב, סימן פ"ה. 222 הרוקח, סימן רפ"ד, בשנויים. וראה מעשה רוקח, סימן ס"ט, עמ' י"ח, סאניק תרע"ב. 223 ר"ה כ"ט א"-ב".

<sup>.&#</sup>x27;ב בר'ה שם: בעי רבא. וי'ג שם: רחבא. ראה ד'ס לר'ה כ'ט ב', אות ב'.

<sup>225</sup> בכ"י: מצה. והאות ו' על הגליון.

<sup>226</sup> בתלמוד שם: בי רב פפי. ובד'ס שם: בי רב פפא. וראה הנהות ד'ס שם, אות ג'.

<sup>.</sup>היסיה 227

<sup>228</sup> על הנליון: [אינו] מוציא.

<sup>.&#</sup>x27;א ה'ע בחים 229

<sup>230</sup> פסחים ל"ו א'-ב'.

אפילו ר' יוחנן מודה דלאו לחם הוא, כדאיתא בירושלמי, 221 ועוד דגבי משקה איכא חששא דחימוץ, וטוב לאפות בתנור ולא באילפס, לאפוקי נפשין מפלוגתא, איכא חששא דחימוץ, וטוב לאפות בתנור ולא באילפס, לאפוקי נפשין מפלוגתא, דהא ריש לקיש פליג ואמ' מעשה אילפס לאו לחם מיקרי, אע"ג (דתוספתא) בחוספות 222 ושאלתות 233 ורבינו יצחק 234 פוסקין דהלכה כר' יוחנן, מ"מ ר"ח פסק כריש לקיש, ואין להכניס ראשו בפלוגתא, בפ' הקומץ רבה 235 תבלה בקצח בשומשן מןין בכל מיני תבלין כשירה היא, הואיל ויש בה טעם מצה, יש אוסרין ליתן מלח, כראמרינן בהמוציא יין 2352 מצה כמשמעו דלא מליח, כעיסה בלא שאור, והרב ר' יצחק 2364 מוכיח דמלח אינו מחמיץ, דכת' במנחה לא תאפה חמץ, וכד על כל קרבן מנחתך תקריב מלח, 2364 אלמא מלח אינו מחמץ, וכשיטת הרב ר' אליעזר מטו"ך קיימא לן דמצה בזמן הזה דאוריתא, 227 ואינה תלויה באכילת פסח, ודוקא בלילה הראשונה חובה, אבל ברגל אכילת מצה רשות, רצה אוכל אורז ורוחן או פירות.

[מא]. דין מרור, קיימא לן כרבא200 דאמ' מרור בזמן הזה דרבנן, לפי שהוא תלוי באכילת פסח, על מצות ומרורים יאכלוהו,200 תנן בפ' כל שעה240 אילו ירקות שאדם יוצא ידי חובתו משום מרור, בחזרת היינו חסא, וקורין לייטיגא, 241 והוא עיקר מרור, בעולשין קורין קרישפלא,242 ובחרחבינא הוא סיב הגדל סביב הדקל וודילא,243 ובתמכא הוא אבדורן,244 ובמריתא אמירפוי"ל,245 ונראה שהוא וירמוטא באשכנז,246 ועיקר מצוה בחזרת, והא תנן ברישא, ועל שם דחס

```
231 ירושלמי חלה, פ"א, נ"ז ע"ד.
```

234 נונתו לבעל העיטור (עשרת הדברות, מצה ומרור, נ'א ע'ב, לעמבערג תר'כ). גם בעל העיטור מביא שם הפסק של ר' אחא (⇒שאלתות) דהלכה כר' יותנן. וראה סמ'ג, עשין, סימו מ'.

```
. א בית ע"ט א. 235a מנחות כ"ג ב". במחות כ"ג ב".
```

<sup>232</sup> תוספות, פסחים ל"ז ב', בד"ה דכולי עלמא.

<sup>233</sup> שאלתות, צו, סוף סימן ע"ו.

<sup>236</sup> ראה העיטור הנ"ל שם; והמנהיג, ע"ח ע"ב, ס מן ל"ד.

<sup>.&#</sup>x27;י ויקרא ו' י'. 236a

<sup>236</sup>b ויקרא ב' י"נ.

<sup>237</sup> השוה העיטור הנ"ל, נ"ד ע"ב.

מצב פסחים ק"כ א".

<sup>239</sup> במדבר ט' י"א.

<sup>240</sup> משנה, פסחים ל'ט א'.

<sup>241</sup> כ"ה ברש"י, פסחים שם.

<sup>.242</sup> כ"ה ברש"י שם.

<sup>.243</sup> כ"ה ברש"י שם.

<sup>687</sup> עמ' שם: מרוביי"א. ראה בלונדהיים, Les Gloses Fracsaises, עמ' 94, סימן 687 מוערני על זה ידידי הפרופ' בועז כהן).

<sup>245</sup> כ"ה ברש"י שם. וראה ראבי"ה, ח"ב, סימן תקכ"ה, עמ' 157; אבן העזר להראב"ן, ע"ג ע"ב, פראג ש"ע; מחזור ויטרי, עמ' 5–284; ואליה רבה לר' אליה שפירא, או"ח, סימן הע"ג, ס"ק י"ב, זולצבאך תקי"ז.

<sup>246</sup> וכ'ה בראבי'ה שם; ובראב'ן שם.

רחמנא עלן, ויוצאין בקלחין שלהן בין לחין בין יבישין, ובעלין לחין ולא יבישין, כך מסיק בגמרא, 12 ודיקדק רבינו יעקב 1245 דאין יוצאין בשורש המרור, ויוצאין במרור כמישין, אבל לא כבושין בחומץ, ולא שלוקין מבושלין יותר מדאי, כל אילו ה' מיני מרור, אכל מאחד מהן או מחמשתן כזית ביחד יצא, דאכילה כתיבה ביה, ואין אכילה פחות מכזית, בלע (מצה) [מרור 2011 לא יצא, כרכו בסיב ובלעו לא יצא, בלע מצה ומרור, ידי מצה יצא, אבל בלעיסה אסור, דאמרינן 250 לא ליכול מצה ומרור בהדי, דטעם מרור מבטל טעם מצה.

[מב]. קיימא לן דחרוסת הוא מדבריהם זכר לטיט, שהיו עבדים במצרים, כתב רבינו שמשון 25 כשחל פסח להיות בשבת יהיה נזהר לגבל חרוסת מבעוד יום, כדאית' בירושלמי בפ' כלל גדול 252 האי מאן דשחיק תומא חייב משום רש, מברר בקליפתן חייב משום בורר, כדשחיק במדוכתיה חייב משום טוחן, כדיהיב משקין חייב משום לש עכ"ל, ורש" 252 ורק" 254 כתבו כשחל ט"ו בניסן בא' בשבת יש לעשות החרוסת מיום ו' שהוא י"ג בניסן, ואם ירצה לעשותן במוצאי שבת שהוא י"ט הרשות בידו, דאמ' בפ' ערבי פסחים 255 חרוסת מצוה, ואינו מכשירי מצוה, השתא תבלין נידוכין, חרוסת שהוא מצוה מיבעיא, אין נותנין את הקמח לתוך חרוסת, ואם נתן ישרף מיד, 250 וחכמים אומרים יאכל מיד, אמ' רב נחמן אמר שמואל הלכה כדברי חכמים, יש שאין מניחין לתת תאינים לתוך החרוסת, מפני שיש אומרים שמתיזין מים עליהם כשרורסין אותן לתוך העיגול כשהן יבשין כדי שידבק להם הקמח, והקמח מפרידם כדי שלא ידבקו זה לזה, ויש אומרים שאין מתיזין עליהם מים, ומ' פירות אין מחמיצין, והחדל יחדל אבי"ה. 252

[מג]. והא לך לשון ספר המצות, 258 שלא לאכול חמץ בפסח, כדכתיב כל מהמצת לא תאכלו, 259 מחצי היום של י"ד אסור, וגם לוקה לר' יהודה, הגה"ה, וכן פסק המיימוני 260 דלוקה, ופי' רבינו יהיאל מפרי"ש דאע"ג דקיימא לן כר' שמעון בלאחר זמנו כדפסק רבא, מ"מ לעניין קודם זמנו הלכה כר' יהודה, 261 עכ"ה, אבל כרת אינו חייב אלא ז' ימים בלבד, ומדרבנן אסור 262...

```
247 פסחים ל"ט ב'.
```

<sup>248</sup> וכ"ה בסמ"ג, עשין, סימן מ"א. ושם: ומדקדק רבינו יעקב וכו'.

<sup>249</sup> הנהתי לפי הסברא. ראה פסחים קט"ו ב'.

<sup>.&#</sup>x27;א מסחים קט"ו א'.

<sup>251</sup> ראה תשובות רש"י, סימן ש', עמ' 324, הוצ' אלפנביין, ובהערות שם.

<sup>252</sup> ירושלמי שבח, פ"ז, י' ע"א, בשנויים. ועיין הירושלמי כפשוטו עמ' 139 ואילך.

<sup>253</sup> תשובות רש"י הנ"ל שם, בשנויים.

<sup>254</sup> הרוקח, סימן רס"ז: "ופסק רבינו שלמה".

<sup>.&#</sup>x27;ב ראה פסחים קט"ו א'. 255

<sup>.167</sup> ראה ראבי"ה, ח'ב, סימן תקכ"ה, עמ' 167.

<sup>258</sup> סמ"ג, לאוין, ריש סימן ע"ו.

<sup>.&#</sup>x27;ב כ'. שמות י"ב כ'.

<sup>260</sup> משנה תורה, הל' חמץ ומצה, פ"א ה"ח. וראה השנת הראב"ד, והנהות מיימוניות שם.

<sup>261</sup> ראה סמ'נ, לאוין, סימן ע'ו.

<sup>262</sup> המלה "אסור" נמצאת בסוף שולי הנליון.

# על רוח הקודש בימי הבינים (עד זמנו של הרמב"ם)

מאת

#### אברהם יהושע השיל

#### א. השראת רוח הקודש בזמן הזה.

מקובל ומוסכם הרבר אצל חז"ל וגם בימי הבינים: שמשמתו חגי זכריה ומלאכי פסקה רוח הקורש מישראל. ממנם כלל זה לא נעל את הרלת בפני אלה ששאפו להשראת רוח הקורש. לא גזרו החכמים לאמר: מנעו עצמכם מן הנבואה. והפה שהכריז על הפסקת הנבואה הוא הפה שהעיר כי לא נשבת כל חזון: "פסקה רוח הקורש ואף על פי כן היו משמיעים להם בבת קול". ובת קול היא "מין ממיני

ו רב סעדיה, ספר הגלוי, א'; הכוורי א', פ"ז; ג', ל"ט; שירת ישראל, נ"ב; מגלת המנלה, 14; חובות הלבבות, הקדמת המתרנם; הקבלה, הוצ. נויבאור, Medieval Jewish Chronicles , עולם קטן, הוצ. האראוויץ,  $^{21}$ ; ספר מצות גדול, אולס קטן, הוצ. האראוויץ,  $^{51}$ ; ספר מצות גדול,  $^{51}$ הקדמה; יוחסין, הוצ. פיליפובסקי, 12; עקרים ג', י'א; אברבנאל למורה נבוכים ח'ב, פל'ב; השוה דברי הקראי סלמון בן ירוחם, מלחמות ד', 43: "ואין רוה"ק בינינו". על הסבות שגרמו להסתלקות הנבואה השוה מאמרי "ההאמין הרמב"ם שוכה לנבואה?" בספר היובל לכבוד ר' לוי גינצבורג, ח"א, קע"ד, 92. על מה שנאמר שם יש להוסיף שבהתאם לדברי חז"ל אלמלא חטאו ישראל לא ניתן להם אלא חמשה חומשי תורה וספר יהושע בלבד" (נדרים כ"ב, ב'), היו אלה שסברו שהנבואה פסקה מישראל לא מפני שהדורות לא היו ראויים לכך, אלא להפך מפני שהיו זכאים, ותוכחת נביאים מיותרת היתה בתקופתם. השוה ספר חסידים, הוצ. וויסטינעצקי, חקמ"ד: ,ואין רוח הקודש בעולם להיות נביאים בעולם בבית שני, מפני שבבית שני נשחט יצר עבודה זרה, וכשהיו אותות נביאי הבעל אם לא היו נביאי ד' עושים היו נהפכים לע"ז, וכשנשחט יצר הרע של עבודה זרה כבר לא היו צריכים לנביא, ועוד שכבר כל רוח הקודש שנגזר להשרות כלל בכ"ד ספרים וגם בתורה שנאמר לא בשמים היא". אפינית היא דעתו של ר' יש"ר מקאנדיאה, מצרף לחכמה, בסיליאה שפ"ט, ט"ו, ב': "וחי ראשי שמטעם הנ"ל ... אין עוד נביא ... שבעו"ה בכל תפוצות ישראל אנו דרים במבואות המטונפות, וכן יקראו הגויים לרחוב שדרים היהודים בעיר המבורג' אשר אני מרביץ תורה ביניהם כעת דרע"ק קאל"יי ר"ל מבוי של צואות וכן ברוב המקומות תמצא בית המטבחיים סמוך לבית הכנסת ואם במקום סרחון כזה אפי' לדבר ד'ת אסור איך חשרה עלינו רוה"ק. גם הדירה מלאה גללים וכ"ש בהצטרפם הלכלוכים הנפשיים שלא תשכון השכינה אתם בתוך טומאותם".

2 תוספתא סוטה פי'נ; ירוש' שם כ"ד ב', בבלי סנהדרין י'א א'; שה'ש רבה ח' י'א. 3 על השאיפה לרוה'ק בימי התנאים והאמוראים כתבתי מאמר מיוחד.

הגבואה". מעין אחר היוצא ממרום שממנו שאבו האחרונים רעת עליון הוא ה ה ל ו ם. ברברי התורה "ואנכי הסחר אסחיר פני ביום ההוא" (רברים ל"א, י"ה) שבהם ראו רמו לרוח הגבואה שתסחלק מישראל רייק רבא (או רבה) ואמר: "אמר הקב"ה אף על פי שהסחרתי פני מהם [במראות יום] בחלום ארבר בו".<sup>2</sup>

פעמים בשהיה לפני החכמים ענין סחום ונלאו למצא פשר דבר היו שואלים ודורשים בחלום על ירי שמוש באמצעים שונים והאמינו שנענו בפחרון מן השמים. פעולה כואת נקראת שאלת חלום, במוי ירוע בתקופת הגאונים. שלא הרי שאלת חלום כהרי תופעות עליונות אחרות. היא באה ביומתו של הארם

אצלו לא ישמע". השוה גם ר'מ מרקאנטי, וירא. מפרש בח קול ,לפי שהבח היא המדה המקבלה' אח הקול, ,לכן בח קול באוון הנביא ואשר א'; מנלח חעניח, הוצ' גראסבערג, עמוד 60, הערה ט'. ור'א רוקח, סודי רזייא, עמוד מ'ד, בת קול; עיין רבינו בחיי, דברים ל"ג, ח' שישן סודות, נ"א. ב"; חקוני נוהר, י"ם; שו"ח הרי"ף, שמוח כ"ח, ל", ד" מדרנוח בנבואה, וכך סדרן על פי מעלחן: רה"ק, נבואה, אורים וחומים, בניטין פ'ט, א'. השוה א., א., אורבך, חרביץ, י"ח, עמוד 22 והלאה. על פי הרמב"ן ומשיאין על פי בח קול, המובן הוא כנראה "שמועה בעלמא", מעין ,קול הברה" או ,קלא" אישפי בוצינה. אמרו לה: לא יחשפי ולא מישפי בוציניהון דישראל". ובמשנה יבמוח פט"ו, מ"ו; אחא דהוה חשיש, אמרין נלך בחד שמיעה בה קול. שמעין קליה דאיחהא אמרה להבירתא: אל בע קול כעין זה יסופר בירושלמי שבת פ"ו, ה" ג": "ר" יונה ור" יוסי סלקין מבקרה לר" פירש": אם בלבו להחחיל דבר ושמע קול, או הין או לאו, הולך אחריו ואין כאן משום מיחוש". מנילה ל"ב, א": "א"ר יוחנן מניין שמשחמשין בבת קול שנאמר ואוניך חשמענה דבר מאחריך. לוה". בחקופת האמוראים השתמשו בבטוי בת קול לציין הודעה מן השמים בדרך טבעית. השוה יודעת בשבעים לשתוח מפני שעשויה להשמיע והיא משחלחת לכל הלשתוח פעמים לזה ופעמים לחכמים על כל דבר ודבר שמסתפק להן". ורש"י סומה ל"ג, א": גאותה מדה הממונה על כך מבין ההרים ואחרי ההרים משמיע את הקול. זה הוא בת קול שמים, שהיה הקב"ה משמיע לחכמים. הגלוח לחכמים בבת קול ולגביאים בקול. ומה הוא בח קול! כמי שהוא שומע דבר כפשוטו עם' כ"ח]. נמצא גם הבטוי "בת קול שמים": "הפרש בין הגלות לנביאים להגלות הבא משמים. וועיין בנליון ירושלמי כח"י ליירן וכח"י רומי סוף סומה, עיין מ"ש במבוא לירושלמי מ"ו, המפרש בת קול ,כאדם המכה בפטיש וקול ההברה נשמע למרחוק", ואת אומרת בת קול + אוצר הגאונים, יומא מ', ב'; סומה, עמוד 1+2; הנינה, סימן ע'. השוה דש" לאיוב ד"

א הניגה ה', ב'. ע'פי מהרש'א הפסוק בא למעט נבואה ממדרגה משה ,שהיה פנים אל פנים, אבל כעין נבואה שאר נביאים דבחלום אדבר בו לא אימעט מהסחרת פנים'. לפירוש זה רבא מעמיד את הפסוק על הקופת הנביאים.

שטה מקובצה, ב"מ ק"ו, ב": "דרב סליק לבי קברי עבר מאי דעביר, פירש רבינו הוגאק שעה מקובצה, ב"מ ק"ו, ב": "דרב סליק לבי קברי עבר מאי דעביר, פירש רבינו הוגאק שעשה שאלה הלום". השוה ערוך, עבר ב": [ועיין בפי" ב"י הברצלוני לספר יצירה עמ' ו\*ב-ב+. ולהבין על כל קבר וקבר באיוו מיחה מח, אם מה בזמנו, אם בעין הרע". מקור הבמיי הוא כנראה בשמואל א' כ"ה, ו": "וישאל שאול בה" ולא ענהו ה" גם בחלומות גם באורים גם בנביאים": השוה רדיק שם. השוה "מדרש אלה אוכרה", ביהמ"ר, ח"ב, \*ם, על ר" יישעאל כה'ג שעלה לשמים לשאול ברבר גוירה עשרה הרוני מלכות ןעייין זה שאנו עסוקים יישעאל כה'ג שעלה לשמים לשאול ברבר גוירה עשרה הרוני מלבות ועיין זה שאנו עסוקים בנו הם החלומות הנקראים למאוד העולם קבלו את התשובות על שאלות החלום ע"י oblodusmi פ"ו ומ"ר פ"ב ורפ"נ שם. אומות העולם קבלו את התשובות על שאלות החלום ע"י oblodusmi

המעשה והמעורר כחות עליונים, כגון את בעל החלום, לגלות דברים נעלמים.

הרבה פנים לרוח הקורש. על ארון הנביאים נאמר "פה אל פה ארבר בו" (במרבר י"ב, ה"), והנביאים האחרונים כנון וכריה והניאל שמעו רברים מפי מלאך. עם הסחלקוח הגבואה פסק גלוי שכינה ובמקומו בא גלוי אנונימי או גלוי הנוך או גלוי אליהו. בחקופה שאנו רנים בה גלוי אליהו הוא הצורה הרגילה. בהקיץ או בחלום אליהו, הבא גם כן כמלאך הבריח לכל בריח מילה, 8 מחגלה ליחירי סגולה, משיב על שאלותיהם, פוחר ספקותיהם ומוריע להם סורות ועתירות. הזיון וה, הירוע לנו היטב מחקופת החנאים והאמוראים, נחשב היה למין נבואה.9

gd wadin equit en qui a'w unit (aibh) du e-soivas. ub soluinh. Solution a soluinh ab estimation and a soluinh as cer VIIX, θερι, qa' θερ. oderis ager (1805) δες. IIX) ωις εξείν παστα ωτίτωζια ιπιί εψά ππάισιπ — σομονού — d'unit επί απάτα ατίτιπ απάιση ωπομ πίδα πάισιπ ατίξι πετί απάτα πίδα πάισιπ ατίτιπ απάτα. Επίσια απάτα ψίτια απάτα απάτα. Επίσια απάτα απ

Traum und A. Kristianpoler |" V. (261, Chaldaisches Wörlerbuch , Levy , Levy חלומות או הפותר חלומות ות'א: מרי חלמיא. בטוי ארמי זה במוכן האחרון, תרנום איוב ו', ו', קב"ח, א'. מעניין שבלשון המקרא, בראשית ל"ו, "מ, בעל החלומות' הוראחו מי שדרכו לחלום מדניש שנודע לו מפי בעל החלום שנחחם נוד דין גם למעלה. עיין מנות הלוי, לעמבערג תדע"א. בשושן. במדרש: בחלום מפני שהשתחוו לצלם בימי נבוכדנאצר". אמנם רש"י בצחות לשונו ידע את כל אשר נעשה – מאנשי העיר, כי גלוי היה הדבר לא בסחר, הרי הדת כבר נחונה לו שהסכימו העליונים". כראי להוכיר את דברי ר' יוסף ב"ר יוסף נחמיאש בפירושו: ,ומרדכי על ידא דאליהו כהנא דבא' (בתרנום שני: ,חוא ברוח קודשא'). ורש'י: ,בעל החלום אמר (אסחר ד', א'). איך נודע לו? עפ"י אסח"ר ו', "ח: מפי אליחו, וכן נם בחרנום: סימן שפיט. מצאחי גם כן שבעל החלום כנוי לאליהו. ומרדכי ידע אח כל אשר נעשה על פי סומה ל"נ, א", לימד נבריאל אח יוסף שבעים לשון. עיין ספר חסידים, הוצ' וויסטינעצקי, כאן על ידי שד. ובזוהר ויצא קמ'ט, ב': חלמא איהו על ידא דנבריאל; עיין וישב קפ'נ, א'. זה שר המראה חלומות בלילה. מנהדרין ל', א'; עיין ברכות כ'ה, ב': כאן על ידי מלאך שני ג'ה, ב': נראה לו בחלום. בברכוח י', ב', נוכר בעל החלומוח. על פי רש"י בעל החלום פפו). בתוספתא מעשר שני פ'ה, ט', הוצ' צוקרמגרל, הנירסא: איש החלום, ובירושלמי מעשר ה הבטוי נמצא בסנהדרין ל', א'. באבוח דר"ן, נו"א, פי"ן, 60 (מדרש הנאים, הופטן עמוד

§ מכאן החקינו הכמים שיחיו עושין מושב כבוד למלאך הבריח', פרקי דר' אליעורי פ. מכאן החקינו הכמים שיחיו עושין מושב כבוד למלאך הבריח', פרקי דר' אליעורי מפכ'ט, עיין הערחו של רד'ל; ווהר לך לך צ'ג, א'. המוחל נוהג לאמר: "וה הכסא של אליהו זכוד לטוב'. עיין ספר חסידים, הוצ' וויסטינעצקי, סימן חקפ'ה. ובסודי רוייא לר'א רוקה, ה': "ויש לו שליחים הרבה שהרי כשנימולים בשבח בהרבה מקומות איך יהיה בכאן ובכאן אם יש חחומין למעלה מי' טפחים". עיין ערובין מ'נ, א'-ב'.

פ עיין נצח ישראל למהר"ל, פ' כ"ח; ודברי הראב"ע, פוף מלאכי: "ואין ספק כי בימי הכמינו הקרושים היה נראה". השוה הומר למוצאי שבח "אשרי מי שראה פניו בחלום". לעומה זה פירש רש"ט ן' שפרוט, פררס רמונים, ב"מ, הוהב, רברי ר' אליעור "מן השמים יוכיהור... שישלחו כחבי שאלות לרבנים הנהולים וראשי ישיבות שבכל הארצות וכלם שלחו בחשובתם שהלכה כר' אליעור ווהו יצאה בת קול". ובפרק השוכר את הפועלים: "שאליהו היה נקרא בדורות רבים עמדו אנשים שעליהם נאמר או שהעידו על עצמם ששרתה עליהם הרוח. בני עליה שאפו להכנס לפרדס ולזכות לגלוי דעת עליון והאמינו שהשיגו את מטרתם. והשגה זו, אף על פי שתפקידה בחיי הכלל היה מצומצם, גדול ערכה בקורות הנשמה, בחיי היחידים. שלטון השכל הנגלה לא השביע לכל חי רצון. הרבה חכמים לא היתה דעתם נוחה מדברים שהם בכדי הישג על ידי עיון ולמוד וכלתה נפשם ליהנות מתעלומות חכמה המגיעות לאדם בחסד עליוו.

מחכמת הראשונים הגיע רק שמץ לידינו, ורובא ככולא בהלכה. מועטות התעורות על חיי היחידים, על חיי הפנים. דברים שקרו פעם אחת, שערכם היה לשעה ושלא היה בהם נפקא מינה לדינא, לא היו בעיניהם כראים להעלות על הכתב. 10 יתר על כך, רוח הקורש היא מן הרברים שמשיקים עליהם את הפה. הזוכה בה חוסם פיו ולשונו ומסתתר בשפריר חביון. בכל זאת המחפש היטב ימצא חומר ראוי להתכבר על השגת מדריגה זו. חומר זה כולל א. שמועות על אלה שוכו לרוח הקורש, ב. הוראותיהם של אלה שעליהם שרתה הרוח, ג. דעותיהם של חכמים על דבר השאלה אם השראת רוח הקורש בזמן הזה היא בכדי הישג, ד. גלויי דעת שכדאי וראוי לרדוף אחריה.

רגילים לראות בספורים על רוח הקודש וגלוי אליהו דברים שלא היו ולא נבראו ואינם אלא פרי דמיון עממי, חומר לפולקלור. לאמתו של דבר הרבה גדולי ישראל הודו שהגיעו להשגות בחכמה או בהלכה על ידי רוח הקודש או על ידי שאלת חלום. העם כדרכו הוסיף פתילים ושלל צבעים על חוט של חסד שהיה משוך על יחידי סגולה ועשו מהם רקמת מרבדים משורים מעשה ידי דמיון. אולם למרות התוספות האלה אי אפשר להתעלם מראות, שגלוי אליהו וכדומה הוא כנוי לנסיון פנימי, לעובדה שבנפש, למדריגה שיחידי סגולה האמינו שהגיעו אליה.

ואל יהא ענין זה קל בעיניך. גלוי שכינה הוא דבר שגוף הדת תלוי בו.
והשולל במושכל ראשון את אפשרותו של גלוי דעת ממרום ורואה בו אחיזת עינים
בלבד, סופו לחשוב שהדת הורתה ולידתה באשליה. אין לאל ידינו לא להוכיח
ולא לסתור אמיתת הנסיונות האלה. אמנם לשם הבנת רוחה ונפשה של כנסת ישראל
חשוב לזכור שבלבם של אמוני ישראל תקועה האמונה האומרת שיש והשכינה שורה
על יחידי סגולה ומעניקה להם מתן מחשבה ממרום. מזמן לזמן משמיעים לנו חכמים,
שלא בכחם ועוצם דעתם הגיעו לידי השגות ידועות, אלא שבחסד עליון נתגלו

אצלם איזה איש היה בומנם היה בו איזה רוח הקדש והיה אצלם לאיש קדוש והיו מכנים אותו בשם אליהו". השוה ר"מ איש שלום, סדר אליהו רבא, מבוא, 16; א. צ. צוויפעל, פרדס רמונים, הערות. מוצאים שנם מלאך הסביר הלכה בענין ציצית (גדמלאכא אשכחיה לרב קטינא וכו', מנחות מ"א, א') ומעניין כי רבא בר רב הונא .פלינא דמלאכא", מחולק על פסק דינו של המלאך.

<sup>10 &</sup>quot;שאין לך עיר ועיר בארץ ישראל שלא היו בה נביאים [ומפני מה לא נחפרסמה נבואתן?] אלא כל נבואה שהיתה לצורך הדורות נכתבה, לצורך שעה לא נכתבה", סדר עולם פכ"א, הוצ' ראטנר מ"ו, ע"א. עיין מגילה י"ד, א".

להם רזי תורה. הידועים לנו מספרם מעט ואין ספק שמספר הנסתרים והנשכחים עולה על מספר הגלויים והידועים.

רב האי גאון כותב: "דבר זה היה מקובל אצל הראשונים... כי הקב"ה עושה אחתות ונוראות על ידי הצדיקים כמו שהוא עושה על ידי הנביאים ומראה את הצדיקים מראות נוראות כדרך שהוא מראה את הנביאים". וו הרבה גדולי ישראל בימי הבינים האמינו שרוח הקודש שורה על הצדיקים. "בתחלה גלה סודו לנביאים... חזר ונתנו לישרים... חזר ונתנו ליראים שנאמר סוד ד' ליראין". בו

את דברי ר' אברימי דמן חיפה "מיום שחרב בית המקדש ניטלה הנבואה מן הנביאים שהוא הנביאים וניתנה לחכמים" פירש רמב"ן: "אעפ"י שניטלה נבואה מן הנביאים שהוא במראה ובחזון, נבואת החכמים שהיא בדרך חכמה לא ניטלה, אלא יודעין האמת ברוח הקודש שבקרבם". 13 על פי הריטב"א משיגים החכמים "בשכלם דברים הרבה שאין כח השכל הטבעי להשיגם". 14 הקב"ה מגלה להם "סוד לכוון הדברים הסתומים על אמיתתם". 15 משום כך אמרו לפעמים בתלמוד על דברי חכמים "אין אלו אלא דברי נביאות ",16 "כלומר אין חכמה כזו שמבין לחלק כל כך סברא מועטת, וברוח הקודש אמר". 17 דעות אלו מתאימות לדברי ר' מאיר שהלומד תורה לשמה "מגלים לו מן השמים רזי תורה". 15.

אמנם לא כולם חשבו שנבואת החכמים היא רק הארה פנימית, פרפראות להכמה, תוספת לואי לעיון. לדעת רבינו נסים "רזי עולם שאינם גלויים למלאכי

<sup>11</sup> אוצר הגאונים, חגיגה, 15; השוה עמוד 18, 20.

<sup>12</sup> מדרש הגדול, בראשית, הוצ' שכטר, 751–755. עיין אפשטיין, טריפות דא"י, תרביץ, ח"ב, 318: ,כל כך פירשו חכמים בבשר לטהר את ישראל. ברוך שגלה סודו להם לקיים מה שגאמר סוד ד' ליראיו".

<sup>13</sup> פירוש לב"ב י"א, א". השוה ספר חסידים, תתתרע"נ: ,יש חכמה שאדם רואה בבשר ויודע אם השוחט באותה לילה שימש מטתו".

<sup>14</sup> הכותב לעין יעקב, ב"ב י"א, א".

<sup>15</sup> רש"י על דברי רבי אביתר בן דורו של רב חסדא ,דאסכים מריה על ידיה', ניטין ז', ב'. שונה פירושו של ר'י אבן מינאש, חכם עדיף מנביא, דאלו נביא לא אמר אלא מה דשמע ומה דיהבי בפומיה למימר ואלו חכם קאמר מאי דאתמר למשה מסיני ואף על גב דלא שמעה", שיטה מקובצת, ב'ב, י'ב.

<sup>16</sup> ערובין ס', ב'; ב"ב י"ב, א'; בכורות מ"ה, א'.

זו כך פירושו של ר' יצחק הזקן בעל התוספות, ערובין ס', ב', תד'ה אין. על פי מפרשים אחרים נאמרו הדברים לנגאי: ,כמתנבא מפי הנבורה שאינו נותן טעם לדבריו', רש"י, שם. דומים לזה דברי ר' הננאל, שם, ודברי ר' נרשם, בכורות מ'ה, א'; ובב"ב י"ב, א': .דברים הללו עיקר כנביאות'. מעניינים דברי רבינו שמשון ב"ר אברהם. תשובות מיימוניות השייכות לספר שופטים, סימן כ': .ואין נראה כלל והחכם יפה כה"ר חיים שהעלה על לבו להתיר מן ההיא דרבי יהושע ומרוב פלפול גדול ובקיאות – אין אילו אלא דברי נביאות ורוח הקודש ומצינו דברי תורה עניים במקומן ועשירים במקום אחר". גם הרמב"ן בחדושיו לשבת ל"ט, ב", כותב: .ובתוספות מפרשים ... ואילו דברי נביאות הן".

<sup>18</sup> אבות פ"ו, א", כך הנוסח על פי מחזור ויטרי, 554. עיין שם הפירוש: סתרי תורה כנון מעשה בראשית, מעשה מרכבה וספר יצירה וכל שכן שאר התורה". ובסדר אליהו זוטא פי"ז, הוצ' מא"ש, 17: ,ומנלין לו סוד מן השמים ורוי תורה".

קפ

השרת" נגלים למי שאינו הולך "לקראת נחשים לידע העתידות" אלא בוטח בהקב"ה. 12 ממקור אחר אנו למדים שבכל דור ודור קמים נביאים בישראל בעלי כח נבואה מיוחר. במדרש הגדול נשתמרה הדרשה המופלאה: "לא יסור שבט מיהודה זה שלטון, ומחוקק מבין רגליו זה נביא וסופר". 20 בתרגום התורה הסורי שהרבה דרשות חז"ל נבלעו בו אלא ששמור היה בידי הכנסיה הנוצרית פסוק זה מתורגם ככה: "לא נענד שבטא מן יהודה ומבדקנא מן בית רגלוהי". 21 מה משמע "מבדקנא"? על פי אפרים הסורי מאדסה (שחי קרוב למאה הרביעית) 22 ובר הבראום (שחי במאה הי"ג) 23 זה נביא. מי הם הנביאים המצויים בכל דור? ההתכוונו לנביאים ידועים בשם? ליורדי מרכבה? קורות הדורות נשתקעו בתהום הנשיה, ומה שידוע לנו עליהן הוא כזוטו של ים. אולי היו בדורות הקדומים נביאים ששמותיהם ומעשיהם נשתכהו. כאן המקום להזכיר שתלמידי רשב"י נקראים בספר הזוהר בשם "נביאי אמת". 21

מן המאות הי"א והי"ב ירועים לנו בשמותיהם יחירי סגולה שהוכתרו בתואר נביא. ביא חזיונותיהם לא נמסרו לדורות. אמנם מה שירוע לנו על דרך הייהם מוכיח שלא לשוא ניתן להם תואר נשגב זה. התואר נביא היה תמיד קרוש בפי

19 נדרים ל'ב, א'. מכטר, 137 שכטר, 137.

12 הוצ' ר"ח העליר, בראשית מ"ט, י". את דברי הנביא, ישעיהו נ"ט, כ"א, "רוחי אשר עליך ודברי אשר שמתי בפיך לא ימושו מפיך ומפי זרעך ומפי זרע זרעך אמר ד" מעתה ועד עולם" מפרש ר"א אבן עזרא כיעוד והבטחה שלא "תפסק להם הנבואה מזרעם לעולם", הוצ" פריעדלאנדער, 104. רש"י רואה כאן הבטחה לא לנבואה אלא "כי אף בנלותם לא תשכח תורה מהם", שם. אמנם ר"א מזרחי, דברים י"ח, י"ט: "מקרב אחיך כמוני... להרחיקם מן המעוננים והקוסמים... שאין צורך לך בהם, שמאחר שיהיו לך תמיד נביאים כמוני... שיהיו תחתי זה אחר זה בכל דור ודור... וכל זה אינו אלא לפי פשוטו".

Posnanski, Shiloh, Belege, IV; Zimmels, Magazin für die Wissenschaft des 22 בי לא מברקנא דאיחוהי נביא דנברק עחידתא.: לא מברקנא דאיחוהי נביא דנברק עחידתא.: Judentums, XVII, 153

Schröter, Zeitschrift der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft, XXIV, 23
.498

24 שמות, קמ"ד, ב": ואנא מאן יהיב לי אתערותא דרוח קדשא למהוי בגוי נביאי מהימני תלמידי דרבי שמעון בן יוחאי דעלאין ותתאין זעין אנא, כ"ש אנא למהוי בינייכו. על פי בעלי התוספות ידע הלל בנבואה שיחרב הבית, ניטין ל"ו, ב", ד"ה בזמן. ועל פי ר' ברוך בשם רבינו תנגאל .המעשה של כותלי בית מדרש המדרש יוכיחו וכולי היה שנתנמנם תלמיד אחד בבית המדרש וחלם חלום נבואה", יוחסין, הוצ' פיליפאווסקי, 33.

25 התואר ,נביא' הנמצא בשמות אחדים (בנימין נביא שחבר את הסליחה .זכור ברית (בניא' הנמצא בשמות אחדים (בנימין נביא המלחה .זכור ברית ביא' הוא על פי דעתו של צונץ (ביא, 1371, 277, 278, 278 בביא' הוא על פי דעתו של צונץ (ביא מפכה מפכה עיין או שם משפחה; עיין (ח. 369 האשי תיבות .נפשו בטוב תלין וורעו יירש ארץ' או שם משפחה; עיין בעקב בא ברכו של צונץ הולך יעקב בא בדרכו של צונץ הולך יעקב בא האומה, עמור 38, הערה נ'נ, .נביא היה כנוי בפי איזה חכמי תוספות לחסיד דמקיים מילי דנוקין, ומילי דברכות, ומילי דאבות (ב'ק ל', א'), כי .נב'א ר'ת נויקין, ברכות, אבות'. שניהם, צונץ ורייפמאן, משתמשים בדרך הרמז כדי לבטל את .הסוד'. ברמז כזה השתמש ר' נחמיה ב'ר אברהם, מחבר ספר דברי נב'א, ד'א תמ'ח. בבעיה זו טפלו גם ווייס, הצופה, 466 ,Gallia Judaica ,Gross; יואל מילר, תשובות חכמי צרפת ולותיר, הקדמה: 46-47 V

בימי אבלוח ופורענות. לנו. אין ספק שנביאי ימי הבינים שמם היה נאה להם, אלא שפעולותיהם נשחכחו בטלופט המקרא קמו נביאים שרבריהם לא נמסרו לדורות ורק שמותיהם הגיעו ישראל וחוקה שלא השחמשו בו לבטלה. כל מילי דכרי לא דכירי אינשי. אף

#### ב. "נביאים"

פירוש על דרך הרמו בשם הר' שמואל נביא.וה ואח משה רבינו ע"ה, "ואף רצה להטריה את השכינה. 30 בספר "פענה רוא" נובר מנחם הורדימסי ולסוף דרשתו שאל בענין קשר של תפילין, וקרא לפניהם את מטטרון "ממואל נביא אמת" שהיה דורש שירת הים בישיבת רבנים בעלית הר"ר כן רצה לכחוב אוחו בשעת פטירחו ומיד מח"פי ואולי הוא הנוכר באגדה על שהביאו מיד מת. ולאחד פטירתו בא בחלום לד' יהודה חסיד והגיד לו. וכמו על פי אגדה גרצה לכחוב אח הקץ בשעת פטירתו ואמר להביא דיו וקולמוס . . . יסופר עליו שפעם נשא "את עיניו לשמים ונראה לו שראה השמים" פתוחים לפניו, 29 בשמוח קרושים ופעם אחח הזכיר "שם אחר ונחמלא ביח המדרש כולו אורה", 22 שהחחילו לפרסם אח חבמח הסוד באשכנו כפי שקבל מאביו. אמרו עליו שהשחמש שבע או חשע שנים כדי לוכך את מדותיו בחיים של "גלות". הוא היה בין אלה ו הו ביא "20. ר' שמואל הוביא הצטיין בחורתו ובקרושתו והיה נע ונד במרחקים של ר' יהורה החסיר ומגרולי הקבלה, מכונה במקורות עתיקים בשם "החסיר הקרוש א) ב, המואל בן ד' קלונימוס הוקן משפירא (נולד לערך 1801), אביו

בנבואה, השוה נם נ' שלום, תרביץ, ח"ב, ++2. אמנם ביחם לנביאים הנוכרים להלן במאמרי אין ספק שחואר הנביא ניהן להם על עסקם

ב"ר ברוך, רפוס בוראפעסט, ק"ס, ב": שו"ח מהרש"ל, סימן כ"ט; מצרף לכסף, פי"ב; פאן, 25 דרכי חשובה לר' אלעור רוקח, קרובו וחלמירו של ר' יהודה ההסיר, בסוף שו'ת מהר"ם

וה ספר החסירים אשר יסרו רבינו שמואל הנביא אביו של ר' יהודה החסיר". 1X, 1X, בעל שלשלח הקבלה, ר"א חנ"ו, מ"ב, א, ראה ,חבור קטן האומר בראשו: Brüll, Jahrbücher für Jüdische Geschichte und ;87, IV, 716

72 HijtH, שם, 88. מספר הדברים היה אולי בן דורו של ריה"ה. השוח קאמעלהאר,

הסידים הראשונים, עמוד נ"ד.

sa Ilund, wa, ba.

פב אלכסנדר מארכס, מאמר על ענח הגאולה, הצופה, ה"ה, 201.

מעניין שמצוח חפילין חופסח מקום מיוחד בחויונוח החכמים, השוה גם להלן, הערוח 44, 1821, אס שלשלח הקבלה, מ. הספור נרפס מחדש על ידי דוד קויפמאנן, LAA, V, +52-252.

חמיה על מעלת רבינו ז"ל (הראב"ד) שהיה מקובל בנסחרות איש מפי איש איך בא להכריע ביחוד שמן השמים הוכיחו ואמרו כפלונחא דארעא כך פלונחא דרקיע ... ואני המחלוקות עד שהסכימו רבותינו בעלי החוספות ו"ל לצאת ירי שניהם... עד שקבלנו מפרש ,כאשר קיבל מרבוחיו...ואם אמח כי ר"ח ו"ל ורבים עמדו בשימח רה"ג ו"ל. ורבו ושו'ת מן השמים, סימן ב', ג', כ"ו, מ"ח, מ"ט. השוח מגדל עוו, הלכות הפילין פ"ג, ה"ה: הרמב"ם

ונ "פי' הר' שמואל נביא לבהמה לחמה בני' באצבע חהו הדוב דהנקבה אין לה דרין", בסברא דברים שהם כבשונו של עולם".

מפרוקפורט, המקובל המפורסם שבבית נמיו היו הרבה כחבי יד, ומצאה הפלה הליו: "לא פירשו לנו", סד היה ירוע לר"ת. ובקונטרם ר' אליעור מריווש בביטובם בכל מה שילמור" 18 ושריה ידוע בחונו של רב האי גאון 18 ושרש"י כוחב והשיבוהו", 37 שם של מ"ב אוחיות, שבו היו משביעים "המלאכים הממונים על החורה מאלת חלום. 65 על פי מקור אחר בשאל החכם ר"ח כמה שאילות למעלה עליונות. ר' אפרים בן שמשון, מפרש החורה מן המאה הי"ג, מספר שר"ח שאל לירי סימן שהיה לו עסק בנסחרות, ושחואר "נביא" ניתן לו על שוכה לידי השנות נחשב בין אלה שנכנסו לפרדס. אמנם פרטים אחדים הידועים לנו על חייו מצטרפים ב, אליעור ב"ר שלמה כנהו בשם נביא. פי על פי ההשקפה המקובלת אין ר"ה מסמא לו" בב ב, אברהם אבן עורא כנהו בשם "מלאך אלהים "בב, וחלמידו ב, שיים הכהן מבעלי התוספות היה אומר "אלמלי הייתי כשנפטר רבינו חם הייתי מכל גדולי זמנו וכחבו עליו "רבינו הגדול רבינו הקדוש"ב? ידוע בקדושתו. חלמידו ב) גבינו יעקב הם (1900–1711) שהיה נחשב בעיני החכמים בנדול

במבירי תהלים קמ"ו, צד 382, ש. ל.ן. ששון, אהל דוד, 1911, מתוך כ"י משנת 125 ומכאן סתירה להנהת הרד"ל לפרקי דר"א ספכ"א

28 א. ה. וויים, ביח חלמוד, ח"ה, 782.

צצ חוספות כחובות ק'נ, ב', ד"ה אותו.

אל ר"ח בהכנעה: "הנכון אל אביר עם אל ורועם להשפיל ראש במכחב אל בווי עם". – מעניין 45 קובץ שירי ראב"ע, הוצ' קאמינקא, 80; עומר השכחה, קכ"ו, ר"; כ"ח, ו'. ראב"ע כחב

הוצ' ראוענטהאל, זו. עיין אפטוביצר, מבוא לספר ראבי'ה, 79. שר"ח כוחב על רש"י: ,ח"ו שחעלה על דעחנו לדבר על מלאך יוצרנו", ספר הישר,

אשר ברמרוג רבינו יעקב אביר הרועים'. פנ ספר הישר, הוצ' ראוענטהאל, בנו; רפוס וויען, ע'ה, ד': נאחלי אליעור לפני הנבי א

שנ חיד"א, שם הגדולים, מע"ג, א", ד"ל.

10%, הוא הר"ש מפלייוא, וקנו של הר"ש משאנץ. מנדולי חבמי צרפת בדורו של ר"ה. החלום לאחר חצי שנה ניכר כאילו הוא חי". על פי השערחו של אפטוביצר, מבוא לספר ראבי'ה, שבספר הישר, וויען הקע"ו, פ"ה, ב", מספר ר"ח: ,והרב הקדוש רבינו שמשון בשהניד עליו בעל ר' יעקב הלוי ברבינו יעקב חם. עיין גם שו'ה רדב"ו, סימן ש"מ; מיכל, אור החיים, ו25. מעניין שאלח חלום בחוג חסידי אשכנו.), ואין אנו מוכרחים להניח שבכל המקורות האלה נתערבב שלום לא היחה מונופולין של ר' יעקב הלוי אלא חוון נפרץ באוחה החקופה ועיין להלן על היא לר' יעקב הלוי, אבל לא מצאנו שיהיה זה נקרא בשם "רבינו חם". יחר על כך שאלה אמו, והשיב לו בעל החלום: אלהי נכר הארץ בנימטריא ישו מרים". שטינשנידר משער שהכונה 151 ;1 ,221 ,VIX , שמעתי מרבינו חם ששאל לבעל החלום אם נרמן ישו ומרים NOTE THAT ENTIL AT THE EXETTER, E'C, FIJ GRIEGY, VIJ WOTTERT, -OILGES MASSINGSH אלה הלום של ר"ח נוכרה בהנהות לספר .Weubauer, Catalogue, 1, 790, 2274 37

פב שאלות וחשובות מן השמים, הוצ' מרגליות, סימן מ'.

פה עיין להלן, הערה 201.

על ידי צרופי הפסוקים ויסע ויבא ויט, סוכה מ'ה, א'. על פי רב האי גאון "אין אוחיוחיו or griding ע"א, א". עיין רש"י ע"ו, י"ו, ב"; מנהדרין ק"א, ב". את שם של ע"ב מפרש רש"י

וז הנינה "א, ב", חד"ה אין דורשין: ,מעשה בראשית פי' ד"ח: שם בן מ"ב אוחיות היוצא TIVIA.

מבראשית ומפסוק של אחריו".

ערות אחרת לזה שר"ת עסק בשאלות מן השמים נמצאת אצל ר' מרדכי יפה "בעל הלבושים", הירוע ברבריו החריפים נגר המאמינים בחלומות. "עוד מצאתי על הס"ת בשבת יותר מבשאר ימים. וענתה לו בת קול ואמרה לו משום ראשי תיבות שבו. והם אלו: אשרי: א'חר ש'שתה ר'אשונים י'מים, ישבי: י'ום ש'ביעי ב'חר י'ה, בתיך: ב'רביה ת'מלא י'ין כ'ום, עוד: ע'ופות ו'בשר

בו יוסף אומץ, סימן הפיד. על הפלה זו העירני הר"ר לוי גינצבורג הי"ו. ר"ה מטפל בענין שר העולם, יבמוח מ"ו. ב", חר"ה פסוק זה. עפ"י רש"י, סנהדרין מ"ד, ב", מוחר לאדם לבקש החמים מאת המלאכים שיסייעותו בחפלה.

11 מימן צ'ו ובספר אמרכל (בספר היובל לרד'צ הופמן, 113) בשנוי לשון. עיין אפטוביצר, מימן צ'ו ובספר אמרכל (בספר היובל לרד'צ הופמן, 113) בשנוי לשון. עיין אפטוביצר,

++ שלשלח הקבלה, ש' ב'. על פי אנדה ברא ר' אברהם אבן עורא "בריה לפני ר'ת

מיבותי בשפיים ר" אלעור קליר , וחיות אשר הנה מרובעות לכמא' ביער היה, ולה'ה ששפע המבר: האו מה שנתן הקב"ה באוחיות הקבידי בחור מספר: "נשפעתי מאבא מרי ולה'ה ששפע מבותיו בשפיים ר" אלעור קליר , וחיות אשר הנה מרובעות לכמא' ביער היה, וליהשה אש הרוח אומרם". שבלי הלקט מימן כ'הן: מחוור ויטרי מימן שכ'ה, עמוד אפיה מלומר בניים השנה סדר הדורות. "א חתני: , קבלה שר" שמעון ברו' ניקש מן הקב"ה שלא יראה הנייה אמרם". בילי הלקט מימן כ'הן: מחוור ויטרי מימן שכ'ה, עמוד א-38, על ר" שמעון הגדול היה אות סדר הדורות. "א חתני: , קבלה שר" שמעון הגדול ביקש מן הקב"ה שלא יראה הניירה היה אות הניי אכילה איים לצדיק ביותר "והאמין, ביש א פ ש ר ש ל א ית ג ל ה האיים באיים על מי הור ל ה ם האיים באיים איים לצדיק ביותר והאמין, מימן שנ"ה: השוה שבת י"ב, מר"ה רבי נתן. "נכך מקש המרכבה. והניח האייבה בחהילה כשפיים הקרושה במהרה שמה על מי גהר לא גדה האייבה מקשור האייבה בחילה בשפיים הקרושה במהרה שמה על מי גהר לא גדה האייבה מיות מקור האייבה מקור מפרי מיות הור כמא ..." מחוך ספר נימטריאות, פריימאנן, מבוא למפר המירים. ה".

פוּ לבוש האורה, וישב; לבוש עיר שושן, סי' רנ'ה סעיף ט'.

ו'רגים, יהללוך: י'שלש ה'סעורות ל'בוש ל'בנים ו'חלף כ'סותך, סלה: ס'ליקא ל'עשות ה'בדלה. וכל זה לשבת והוא הרין ליום טוב שנקרא גם כן שבתון. עד כאן". 45

בחוגו של רבינו תם היו אחדים שעסקו בנסתרות. גיסו ותלמידו, "רבינו הקרוש", זי רבינו יצחק ב"ר שמואל מדנפירא (Dampierre), בעל התוספות המפורסם, הנקרא הר"י הזקן, יסופר עליו שהיה עולה למרום בלילה ומקבל דברים ממלאכי השרת, א מדריגה המיוחסת ליורדי מרכבה.

ג) ר' עזרא בעל התוספות שחי בתחלת המאה הי"ג נקרא בשם ר' עזר א הנביא או הנביא ממונקנטור (Moncontour, Dep. Vienne) בצרפת, ואין ספק שתואר זה ניתן לו על שעסק בנסתרות. על פי ערותו של מי שהיה אולי בן דורו, עלה ר' עזרא הנביא "בשמים ושאל הקץ לחגי זכריה ומלאכי וכל אחד ואחד מהם כתבו שלש חרוזות כל אחד בשמו ובכל אחת ה' ".00 ממקורות אחרים אנו שומעים "כי הנביא מעיר מונקונטור נ"ע עלתה נשמתו לשמים ושמע כי היות הקדש היו משוררות לפני השם ית' כל אותה המליצה, וכשניעור היה נזכר מן המליצה והגיד לתלמידיו כל המאורע וכתבו כל הלשון". 10 "פעם אחד עלה לרקיע הנביא דמונקונטור מספרד, והוא נכד מהרב ר' אברהם אבן עזרא נ"ע, וראה תלמיד יושב. ותמה מזה ושאל עליו ואמר: מה זכה התלמיד יושב וכולם עומדים? השיבו [הו] לו ואמר ומי מלל גבורות אל, אשר הורו בשחקים, אלהותו הסירותו וצדקתו בארקים. והא מלך והוא צדיק, והוא דובר והוא מקים". 20

ד) ר' טרוסטלין הנביא, שחי כנראה לפני שנת 1235, "כתב בנבואתו וזה לשונו: אי שמים שישראל אינם עושים תשובה ומשימין על לב כי עברו קיצים הרבה שהיה להם לימות המשיח קודם הזמן הזה אלא בשביל עונותינו שרבו יצאו הרבה קיצים".53 הגיעו לידינו פירושו של ר' טרוסטלין הנביא על

<sup>46</sup> לבוש התכלת, ויניציאה ש'פ, סי' רפ'ן סעיף א'.

<sup>47</sup> התרומה, ריש הלכות שחיטה; בית תלמוד, ח"ג, 225.

<sup>45</sup> מתוך פירוש על אבות כ"י, א. מארכס, מאמר על שנת גאולה, הצופה, ח"ה, 195.

<sup>49</sup> תוספות גיטין פ'ח, א', ד'ה ודלמא; שבועות כ'ה, א', ד'ה ורב; מרדכי, סוף יבמות; תוספות רבינו פרץ לב'ק כ'ג, ב'. עיין Gross, Gallia Judaica, 337.

<sup>.197</sup> הצופה, ח"ה, 197

<sup>.</sup> מתוך ספרו של ר' משה בוטריל כ"י, נ. שלום, על "נביאותו" של ר' עזרא ממונקונצור, תרביץ, ב', 244, 254.

ZHB, IX (1869), 115; IV שינשנידר, תרביץ, ב', 15: שטינשנידר, 115; על פי כ"י וואטיקן, פריעד, תרביץ, ב', 15: של Gallia Judaica, 376 (Gross). על פי השערתו של Gallia Judaica, 376 (Gross). על פי השערתו של התורה (דעת זקנים מרבותינו בעלי התוספות, ליוורנו תקמ"ג, עה, ב): בספר מנחת יהודה על התורה (דעת זקנים מרבותינו בעלי התוספות, ליוורנו תקמ"ג, עה, ב): וכן מצאתי בליקוטים בשם הר"ר יוסף ממרצילייא בשם הנביא, ולא פי' מה שמו".

<sup>53</sup> הצופה ח'ה, 198. זמן חבור הפירוש עפ"י דעתו של א. מארכס קרוב לשנות 1220–35.

אל נא לעולם תערץ" ו"תפלת הררך" "מקובל ממהור"ר טריסטל הנביא מארפורט ז"ל". 54

- ה) ר' אברהם הנביא ידוע לנו רק ממקור אחר המביא בשמו פירוש הפסוק (מלכים א' י"ז, ו') והעורבים מביאים לו לחם ובשר: "יש מפרשים סוחרים. ר' אברהם הנביא שאל לאליהו פירושו, ואמר לו: העורבים טעות סופר הוא, הרי"ש קודם הבי"ת, אך דינו לכתוב והעוברים, כלומר אותם העוברים נותנים לו לחם ובשר".55
- ראש הישיבה הראשון בנרבונה, "עיר קדומה לתורה וממנה תצא תורה לכל הארצות" ששמשה מרכז לחכמת הקבלה, נזכר בספר הקבלה לראב" דשם ר' יעקב הנביא גאון בר' משה בר' אבון. הוא חי כנראה באמצע בשם ר' יעקב הנביא גאון בר' משה בר' אבון. הוא חי כנראה באמצע המאה הי"א. רבינו תם בדבריו על ר' יוסף טוב עלם: "ושמש כל ימיו חכמים בפני (ברבינו) הנביא" 55 כוון כנראה לר' יעקב הנביא. 59
- ו) ר' אליהו הזקן ב"ר מנחם ממנש (La Mans), בעל אזהרות, תלמירו של רבינו
   גרשם מאור הגולה והוא שהתוכח עם ר' יוסף טוב עלם בהלכה, 60 נקרא בהרבה
   כתבי יד בשם אליהו הנביא. 61 אף ר' משה בוטריל כנהו בשם "הרב המקובל הגרול". 62
- ח) ר' ששת בנבנשת הנשיא מברצלונה (נולד 1110 לערך), אשר בסגנונו של אלחריזי היה "עמוד העולם ויסוד החסידים כולם"63, היה נקרא בדורו בשם "הנביא הזקן", "איש אשר רוח אלהים בו".64 תואר זה לא שימש מליצה בעלמא. ר' יוסף בן זבארה מרגיש שלמעלתו הביאוהו "תומותו וענותו וישרתו בעלמא. ר' יוסף בן זבארה מרגיש שלמעלתו הביאוהו "תומותו וענותו וישרתו
- 54 כ"י ביהמ"ד לרבנים אשר באמריקה, אדלר 1161, כ"ז–כ"ח, ובצורה אחרת בכ"י אוקספורד על כ"ז ביהמ" נ" שלום, 270  $Major\ Trends$ , 370, של יסוד בטוי הנשמה גם שנמצא בו צריכים . $Major\ Trends$ , 370 של המחבר למאה הי"א: ,כי אומר הקב"ה אני יושב על החיוח וני" דמות יהודי להקדים זמן חייו של המחבר למאה הי"א: ,כי אומר הקב"ה אני שראה לנו כי ר" טרוסטלין כי דומה הקב"ה לוקן יפה יהודי ותלמיד חכם". דרך מחשבה זו מראה לנו כי ר" טרוסטלין הנביא קרוב היה לחכמי הסוד מיסודו של ,שעור קומה". עיין גם הצופה, ח"ה, 201, הערה 49.
- 55 כ"י ששון 349, אהל דוד, 1102. האם זה ר' אברהם בן ר' שמואל הנביא (שנולד קרוב לשנת 1130, עיין אפטוביצר, מבוא לספר ראבי"ה, 308) ראש ישיבה בשפירא? על פי אנדה לא עסקר ר' אברהם זה בנסתרות (עיין Brüll, שם, 33). אמנם בכ"י אוקספורד 2644, רשימת נויבאור, ח"ב, 41, יש רמז שעסק בפרשנות המקרא: "פירוש איכה מיסודו של רבנא אליעזר מוורמשא שקבל מאביו מה"ר יודא, והוא קבל מרבנא אברהם, והוא קבל מרבנא שמואל החסיד".
  - 56 מסעות בנימין מטודילה.
- Poznanski, Babylonische Geonim im nach- השוה ;Neubauer, MJC, I, 83 57 ;gaonäischen Zeitalter, 107; REJ, X (1885), 104
  - .260 אין בית תלמוד, ח"ג, 180 ספר הישר, הוצ' ראוענטהאל, 80; עיין בית תלמוד, ח"ג,
    - . 59 עיין ר'ח אלבוק, אשכול, מבוא.
    - 60 שו"ת מהרש"ל, סימן כ"ט; שבלי הלקט השלם, סימן כ"ח.
  - .109 האזענבערג, קובץ מעשי ידי גאונים, ברלין חרט"ז, עמוד 61
- 62 פירוש לספר יצירה פ'ה, מ'א; עיין פ'א, מ'א; השוה ילינק, 546 (מ'ז, הוצ' קמינקא, 350 מחכמוני, שער מ'ו, הוצ' קמינקא, 350
  - .145 ה' יוסף בן זבארה, ספר שעשועים, הוצ' דאווידואן, 145

וחסידותו", המרות שמנה ר' פנחס בן יאיר והמביאות לידי השנת רוח הקורש. 65 ששת למד בנעוריו בנרבונה ואולי היה קרוב לחוג המקובלים שם, שעל פי המסורת זכו לגלוי אליהו. 65 הוא האמין כנראה שרוח הקודש שרתה על חכמי נרבונה. 65 באחד משיריו מתואר חזון שחזה בחלום: "דמות מלאך אראה לעומתי, עומד ותבא בי רוחו ואת נבא, הוי דורשי חזיון שמעו שמועתי, האל אשר המר רוחי להטיב לי, אמר והוא יענה אותי בצרתי". 65

## ג. "קרוב למעלת הנבואה"

רבינו קלונימוס מלוכא (Lucca) בר' משה בר' קלונימוס שחי בדורו של רש"י "והכם גדול היה ופייט קרובות לכל הרגלים"60 הוגד לו על פי אגדה בהלום מה שיקרה לבנו.00 עליו יסופר בתוספות: "ושלשה דברים הגיה כמפי נבואה בשעת פטירתו".17

עדיין לא העריכו כראוי את מקומו של הנסיון המסתורי בחיי ישראל.
התשוקה להשגת רוח הקודש, השאיפה לנסיונות נשגבים היוצאים מגדר הטבע לא
חדלה כנראה לעולם בקרבנו. ולמרות הרצון להצנע לכת, היא מבצבצת ויוצאת
מתוך עיון שלכאורה לא נאמר אלא להלכה בלבר. כלל גדול בעוסקים בנסתרות:
לא המדרש עקר אלא המעשה. ואף בחוגם של "חסידי אשכנו", שנטו להרחיק
מהם את הנסיון המסתורי, האמינו, כי כל הסורות שמחדשים למעלה (בשמים)
צוררים אותם לעתיד לבא לצדיקים גמורים. אמנם מעט "מריח אותם סודות ורזים
יונקים חכמי החידות בעולם הזה". "?"

אנשי מסתורין שנתפרסמו כנביאים פסקו כנראה אחרי המאה הי"ב. 73 אחדים

65 ספר שעשועים, 146 והלאה. 66 עיין להלן עמוד קצ'א.

67 מיום אשר עיר הקדש חרבה, נר בינה בנארבו'נה לא כבה, ורוח הקדש עלי נחה (שבה!)", מליצה לנשיא רב ששת ן' בנשת לנשיא נרבונה, קויפמאנן, XXIX (REJ (1899), 351, XXV MGWI), ששת היה ממוקירי הרמב"ם, עיין 223 (1899), XXIX (REJ 68

69 שבלי הלקט השלם, סימן כ'ח.

הלאה. IX Brüll 70, והלאה.

17 סוף מנחות. השוה ר' לוי נינצברנ, Geonica, ח"ב, 55, 57. אפטוביצר, מבוא לספר ראבי"ה, 593. האמונה שהחולים העומדים סמוך למיתתם רואים ב.עין הנפש" ענינים נשנבים (ציוני, וירא: .אי אפשר להכחיש מה שהנסיון הוכיח") נפוצה אצל חז"ל. עיין לדוגמא ספרי, בהעלותך, ק"נ; במד"ר י"ד, ל"ז; ברכות כ"ח, ב". .וכ"כ הפלוסוף בספר שינה וקיצה כי הנוססים הקרובים למות שנתבטלו הרגשותיהם יגידו העתידות להתחזק הכח הדמיוני אז לפי שאין לו מונע משאר ההרגשות והרבה מזה מצינו בתלמוד מאמרים יאמרו בשעת פטירתם ויצדקו בהם כאלו היא נבואה", מגן אבות לרשב"ץ, ח"ג, פ"ד, ע"ב, ב".

72 ספר חסידים, הוצ' וויסטינעצקי, סימן תתרנ'ו, 268. ,ברוך שאמר" .תקנוהו אנשי כנסת הנדולה על פי פיתקא דנפל מן שמיא". בשם אור זרוע, ט'ו, א"ח נ"א, א'.

75 במאות האחרונות ידוע לנו רק אחד שהוכתר בתואר .נביא' והוא .הנאון הגדול החסיד מ' זכריה מענדל ז'ל ובסוף ימיו נתקבל לנשיא בארץ ישראל ונקבר שם. ושמעתי מש"ב הגאון מה'ר פנחס הורוויץ אב'ד דק'ק פרנקפורט דמיין שבימיו היו קוראים אותו בשם זכריה הנביא',

שהופיעו מאז לא נתפרסמו בתואר כזה. • ז השאיפה לנבואה היתה לענין של יחירים, שלא ניתן להגלות ברבים.

מאידך גיסא, היו אלה שהרגישו שבזמן הזה אין לנו צורך בנביאים. 75 ר' משה תכו מתנפל בסגנונו החריף על "חסירי דעת, המינים (המאמינים?) לעשות עצמם נביאים ומרגילים עצמם בהזכרת שמות הקדושים, ופעמים מכוונים קריאתן והנשמה מתבהלת והגוף נופל ומתייגע, ולאילו אין מחיצה בפני הנשמה, ונעשית הנשמה עיקר וצופה למרחוק עד לאחר שעה כשמסתלק ממנו כח השם שהזכיר חוזר לכמות שהיה בדעת מבוהלת". 75 מכותלי הרברים האלה נראה שהענין שהוא קובל עליו היה חזון נפרץ בזמנו. רבינו יונה החסיר גירונדי שחי במאה הי"ג מפרש דברי הגמרא "המתפלל צריך שיתן עיניו למטה ולבו למעלה" "כלומר שיחשוב בלבו כאילו עומד בשמים ויסיר מלבו כל תענוגי העולם הזה וכל הנאות הגוף כענין שאמרו הקדמונים: כשתרצה לכוין פשוט גופך מעל נשמתך" 760. 760. זכר לזה יש למצא בדברי רבינו יעקב בעל הטורים: "וכן היו עושין חסידים ואנשי

מנורת זכריה, פראנקפורט דאדר תקל'ז, פתיחה. עיין י. מ. צונץ, עיר הצדק, עמוד 11, ודברי רח'ן דעמביצער, כלילת יופי, ח'א, ע'ח-פ', המטיל ספק במסורת זו מפני "שהדבר ידוע... כי מעת שפסקה הנבואה מישראל... לא היו קוראים לשום איש אפילו בדרך הנזמה בשם נביא". בספר קסת הסופר (לר' אהרן מרכוס), בראשית, עמוד ט'ז, א', נאמר: "הנה יש תנ"ך ישן עם עברי טייטש דפוס ווילמרשדארף משנת שפ"נ עם סוד מישרים לר' עובדיה הנביא אשר לא נזכר שמו זולת בספר ההוא... נראה שהוא בן נילו מתלמידי ר' יוסף קולון... על התנ"ך הזה יש הסכמת המהרש"א זלה"ה וכל גדולי הדור". ספר זה לא נזכר במאמרו של אהרן פריימאנן ב-115 Annalen der hebräischen Druckerei in Wilmersdorf, Berliner Fest פריימאנן ב-116 ואף בספרית ביהמ"ד לרבנים אשר באמריקה לא מצאתיו. — התואר בשם "ר' א פרים הנביא" מריננשבורנ הנוכר בסדר הדורות, ד'א תתק"ל, על פי שו"ת מהרש"ל, וכן אצל ווייס, בית תלמוד, III בלי בלי הזכרת דפוס שו"ת מהרש"ל אשר לפניהם, יסודו בטעות סופר. בשו"ת מהרש"ל, טימן כ"ט, דפוס ראשון, לובלין שנ"ט כתוב: אפרים הנביר מרננשפורק, וכן בדפוס פיורדא תקכ"ח. אמנם בדפוס לובלין שנ"ט כתוב: ור' אפרים הנביר ואולי צ"ל הנבור, עיין פסחים ל"ו, א', תד"ה במקום: "רבינו אפרים בר אפרים הנבור". ואולי צ"ל הנבור, עיין פסחים ל"ו, א', תד"ה במקום: "רבינו אפרים בר התבור". וראה הוספה להערה זו, עמוד ר"ח).

74 כנון , הנביא מאוילא' (חשובות הרשב'א ח'א סיסן תקמ'ח; עיין בראדי, MJC, I, דוד ראובני (עיין ניובאור, Encyclopedia Judaica, III, 780–781); דוד ראובני (עיין ניובאור, 146 (Encyclopedia Judaica, III, 780–781); בר, תולדות היהודים בספרד הנוצרית, 184 והלאה); הנער שהתנבא בזמנו של רב"ג (מלחמות ד', מאמר ב', פ"ו); משה הנביא בימי ר' חסדאי אבן קרשקש (בית המדרש, ח"ו, 241, י"נ: 17 (1879), XXVIII (1879), עיין מאמרו של בר 47 (1879), והלאה. ציון, 1, 20, עיין נם מאורעות צבי, ווארשא תקצ"ח, נ"א, ב', והלאה.

75, התהלך עמו בתמימות ותצפה לו ולא תחקור אחר העתידות", רש"י, דברים "ח, "ג: ... כל שעוסק בהשבעות מלאכים... לא יהיה סופו טוב... לכן יתרחק אדם מעשות כל אלה ולא בשאילת חלום... ואין טוב לאדם אלא יתפלל לפני הקב"ה... וכמה נביאים נהרנו ולא השביעו בשם הקדוש אלא בתפלה עמדו, אמרו: אם לא ישמע תפילתנו אין אנו ראויים להנצל". ספר חסידים, הוצ' וויסטינעצקי, סימן רי"א; אם תראה אדם שמתנבא על משיח דע כי הוא עוסק במעשה כשפים או במעשה שדים", שם, סימן רי"ב. ובזמן הזה שאין נביאים", סימן תתתר"ן.

.מפי מורי הרב נר"ו" תלמידי רבינו יונה על ברכות פ"ה. זפת

מעשה שהיו מתבוררים ומכונין בתפלחם?? ער שהיו מגיעים להתפשטות הגשמיות?? ולהתגברות רוח השכלית ער שהיו מגיעים קרוב למעלת הגבואה..??

הסיסות משיחיות נתעוררו הרבה פעמים לא על ידי מחשבי קצים אלא על ידי מבשרים שהופיעו כנביאים והודיעו על עת קץ הפלאות. במאה הששית, קרוב לומנו של מחמר, כחב אחד המשוררים בערב: "הגיעה אלי הגבואה על מלכות בית דוד ותהי לי לקורת רוח ותרצני". os העובדה שהצבור היהודי היה נומה לקבל בשורות מסוג זה עדות היא לאמונת העם שהשראת הנבואה היא בגדר האפשרות. הרמב"ם מספר על ר' משה דר עי שבא לאנדלום בשנת 1921 בערך הרמב"ם מספר על הי משה הודיע לו את זה בחלום, אבל לא החזיק

קה , וארו"ל מפני מה אין ישראל נענין מפני שאין יודעין לההפלל בשם, כלומר בשם הראוי לאוחו ענין ושלא ההא המהשבה זוה ממקומה בייחוד הכל, והבן זה שהוא דבר מופלנ. ובוה הדרך היו החכמים הקדושים והמהורים ז"ל מקבלים עליהם עול מלכות שמים. זבר זה הקד ש מבינים, יודעים, משינים הדבר הנגוד בין מוב לדע, בין דין לדין, והיו שומעין בה קזל אומרה בשכמלו". פירוש על ההפלות, כ"י, קובץ משה שור, 11 והלאה. [ועיין פרקי דר"א פ"ח]. 12 ההשקפה שנביאי ישראל היו במצב של ההפשטות הנשמית או אכסטוה בעת ששרחה

והשכלה חכמי ספרד. - רמ"א, דרכי משה, סימן צ"א, סובר שמהות התפלה על פי במקום. כל הפסקה בספר הטורים יש בה מעין צרוף של רוח חסירי אשכנו הגשמיות מופיע בתקופה מאוחרת. אצל ר' יהודה אבן היבון התפשטות משמע התרחבות העליונה או תראה תמונות נפלאות... כי אין כדרך כל החלומות'. הבטוי התפשטות גרעד תופלי. עיין גם ראב'ע לתהלים קל'ט, י'ח: ,והנוף שוכב בהדבק נשמח האדם בנשמה שוה הדבר דווקא לבני אדם שאינם בקיאים ... אבל בבני אדם הבקיאים אינו מויק לנופם ואינו פרנקפורט מיין, חר'ב, 121 והלאה. כלפי וה כוחב ר' משה חבו, אוצר נחמד, ח"ג, 38: ,ווראה מכם לבורא כל מי שיוציא נפשו מן העולם אף על פי ששוכן בו', ערונת הבושם, ציון, ח'ב, אחרי העולם ויעלה בנפשו אל הגלגל ימצא שם גמולו . . ואמר אחר מחבמי המליצה כי הקרוב ונמצא כעוב בחכמה הקדמונית כי כל מי שיוכל לחלוץ נופו מעל נפשו חושיו ורנשיו מדדוף בא המשתע הוה אליך'. על התפשטות הנשמיות כתנאי להשנה עליונה השוה ר' משה אבן עורא: שנפשם קשורה באהבה עוה לבם רבוק בהקב"ה כאלו אינם בוה העולם. חהו שנאמר: מדוע חלום. פרק חלק, היסוד השביעי. – בספר חסידים הישן, סימן חשע"ג, נאמר: "והנביאים בשעה הנביא שתפול חרדמה עליו ,בענין שנחבטלו ממנו כל הרגשוחיו ונשאר מחשבתו פנייה כענין יחלשו כחוחין ויחקלקל בניינו ויניני לו מורא גדול מאד כמעט שחצא דוחו ממנו". ואח מדרגח יראים ונבהלים ומחמונים' (יסודי החורה, פ'ז, ה'ב, ה'ו). ,הוביא בשחבא אליו הובואה . . . מודעועין וכח הגוף כשל ועשחונתיהם מחמרפות וחשאר הדעת פניה להבין מה שתראה". הם על בורייה דמלה. עי' ויקרא דס"ח, ב'. ועל פי הרמב"ם הוביאים ,כשמתובאים אבריהם וחיליה אחחקף ... שאר נביאי הוו נפלי על אנפייהו ואחחלש חילא דלהון ולא הוו יבלי לקייםא במושנ זה ביחם למשה רבינו. השוה ווהר, בראשיח, קנ"א, א': משה הוה שמנ וקאים על רגלוי עליהם הרוח יסודה ברברי פילון עיין ספרי Dic Prophetic si והלאה; פילון השחמש

הרמב"ם היא התפשטות הנשמיות".

פז מור אורה היים, סימן צ'ה. 198 א. ז. הירשברג, עקבות המשיה בארץ ערב במאה החמישית והששית אחב'ש, ספר הוכרון לביהמ'ד בווינה, 11. – בעיני הערבים הופיע היהודי כנושא הכמה יחירה, עיין ש. ד. גוימיין, ציין, א', 15.

את עצמו למשיה . . העם נהר אחריו והאמין לרבריו . . אחר כן התחיל לנבא רברים שנתקיימו לנכון". במופחיו "הוכיח לעיני כל שהוא נביא באין ספק". ו בראשית המאה הי"ב, בימי מסע הצלב הראשיו, מספר הרמב"ם, "היו בקורטובה,

בירח אנדלים, אנשים העובים אער האמינו הרבה באסטרולוגיה והסכימו שהמשיח יבא בשנה זו. לילה אחר לילה עשו שאלה הלום ברי לרעת אם המשיח יהיה בן ארץ (היינו מאנדלום) ולבסוף ההלימו שהאיש הזה הוא החסיר והנכבר הנודע בשמו א בן א ריה שהיה מורה את העם. עשו נסים והגירו עת ירות ממש קהלתנו (קורטובה) התאספו בבית הכנסת והביאו את אבן אריה, הלקוהו והענישו אוחי, ונדוהו בעבור שהחריש ברבר זה והרשה את האנשים האלה להשתמש בשמו באין מפריע אוחם ובלתי הוכח אוחם על העון מצר הרת. וכמו כן עשו לאלה שנהרו אחריו":

מתוך מכחב ענשלח לקהלת אלבסנדריה אנו שומעים על נביא שאין להטיל ספק בנבואחו ובחסידותו שכן נחקיימו דבריו אשר דבר... והראה אותות ומופחים... באר בחלמוד דברים שלא שמעום מימיהם וגילה סחרי חודה וגביאים וכחובים. נביא זה חי בצרפת וניבא שבשנת תחקפ"ו (1955) "יחחיל... הקיבוץ הגדול ויבא ארוננו אליהו ז"ל... ובשנת תחקצ"ג יבוא משיח בן דוד... ותשוב ממלבת לבת ירושלים".\*\*

בסן־מורבו הקרובה לעיר קטניה בסיציליה עמרה במאה הי"ב (או הי"ב) אשה שהתנבאה ואמרה: "כך נמורחי מפי הקרוש". וכל הקהל, על פי העורחו של ער ראיה, ראה אותה "נופלה על פניה ומתחננת ובוכה... ואומרת ... כך נשבע לי הקרוש לפני המלאכים ולפני משה רבינו כי קרוב הוא הקץ". 8

בירינו נמצא ספר "נבואת הילר", "אשר חזה נחמן קטופא על הגאולה והחמורה אשר יקרה ליהורים ולעמים באחרית הימים", המכיל חמש נבואות בארמית, כתובות בחרווים בסרר אלפא ביתא. שם מחברו וזמנו בלתי ירועים לנו. משערים שחי בראשית המאה הי"ב.58

וא אגרת חימן, בחרגומו של יעקב מאגן, התקופה, כרך כ"ר, 200-200; עיין מאמרי בספר היובל לכבוד ר" לוי גינצברג, ההאמין הרמב"ם שוכה לגבואה, קס"ב והלאה. בחשובה להכמי לגיל על רבר סדר הפרשיות שבתפילין כוחב הרמב"ם (הוצ' פריימן, 9) "ורבי משה הדרעי ככם עשה וכשבא מארץ המערב לארץ ישראל היו תפילין שלו כמו אנשי מקומבם וכשהראוהו רברי הגאונים הקרמונים והראיות שלהן השליך הפילין ועשה על הסדר שאמרנו". השערתו של שמינענידר, עיין 70 , ע" 1044, ע"ו .31 אין לה שחר.

28 מאנן, שם. על אישיות משיחית אחרת במאה הי'ב עיין אנרת חימן, הוצ' האלוב, עמוד 60.

עיין גם מארכם,  $\mathrm{HI}(\mathsf{ACA},\mathsf{AUC})$ , עמור פופ, פוה הלאה. אסף, ציין, ה'ה (ה'ש), פוז, פוז, הוא משער שוה ר' עורא הגביא ממונקטור.

es יעקב מאנן, soibule bno slxoT. I, פצ והלאה; השוה אשכלי, על החנועה המשיחים

פּצ חיר"א, שם הגרולים, מע"ס, נבואח הילר; שלשלת הקבלה, ר"א, ל"ה; השוה ג. שלום,

88 היר"א, שם הגרולים, מע"ס, גבואה הילרן: שלשלה הקבלה, ר"א, ל"ה; השוה ג קריה ספר, ב", זוו; א. שטראוס, הולדות היהודים במצרים וסוריה, פנו.

מענה לנבואה נשמעה גם מפי מיסרי כחות אחרים. אבו עיסי מאספהאן שחי במאה השמינית, מיסר כת העיסיים שהתקיימה יותר ממאתים שנה אחרי מות מיסרה, חשב עצמו לנביא. "הוא היה חים פשוט ולא ירע לכתוב ולקרוא ובכל ואת השכיל להוציא לאור ספרים שנתחברו בלא עזרת איש אחר, ורבר כזה (יאמרו בני הכתה הואת) הוא בלתי אפשר לאיש שאין הנבואה שורה עליו". 18 גם תלמידו יורגאן, ומושכא שהלך אחרי יורגאן ראו עצמם נביאים. 18

#### ד. השגת רוח הקורש והתפתחות הקבלה

השנת רוח קורש וגבואה היתה משאת נפשם של גרולי המקובלים.ss מסורת בפי יודעי ח"ן שהסורות נגלו למקובלים על ידי אליהו זכור לטוב. דעה זו, שערכה רב מאר בהפצת הקבלה, רווחת בין המקובלים כבר במאה הי"ג.es על פיה נגלה

28 הרכבי, לקורות הכחות בישראל, רברי ימי ישראל לנראמץ, ח'נ, 108; פאונאנסקי, מיסרי כחות בישראל בתקופה הנאונים, רשימות, ה"א, 200-219; שהרסהאני הרבריקר, -2noigilsM היסואלק, I, 202; רמב"ם, אנרת הימן. גם על הכמי ההלמוד אמר שהניעו למעלת הנביאים, השוה רינבורנ, ישראל בנולה, ה"א, 131-131.

אברהם לפעמים , ג ביאים ההולכים מעיר לעיר לדבר בשם ד' ולהוכיה שומעיהם שישובו לד' לפעמים , ג ביאים ההולכים מעיר לעיר לדבר בשם ד' ולהוכיה שומעיהם שישובו לד' וישמרו חורחו, גם עירו העחיר לבוא. הפלשים מכברים אותם ונוחנים להם מחנות', אברהם עפשטיון, אלדר הרני, 196.

העליה לר' יהודה אלבוטעי, ג. שלום, כחבי יד בקבלה, 252. הפרק על דרכי ההתבידרות והדבקות המביאים לידי השראת דוח הקודש מתוך ספר סולם לישעיהו מ"ר, כ"ה: ,כי יש נשמוח שיש להם כח להחבודר"; עיין פירושו לשמוח ג', מ'. עיין לעיני רואים . . והאיש הוה יקרא נביא כי מחנבא הוא', פירושו לרברים ג', ב'. השוה ראב'ע פלוני ויקראו לו הפלוסופים כהין (=,נביא' בערבית) ולא ידעו סבח הענין, אכן הדבר נחאמת לא ידע האיש מאין יבא לו, אבל יחבודד וחבא בו רוח לאמר: ככה יהיה לעחיד לבא בדבר ראה כנראה בנבואה דבר המצוי בכל ומן: "בנפשות מקצת האנשים כח נבואי ידעו בו עתידות לסוד התבודדות, הרי זה יוכה לרוח הקודש ומוה לנבואה שיתובא ויאמר עתידות". והרמב"ן פ' עקב: גוהווכה לסוד ההחדבקות יוכה לסוד ההשחוות, יוכה לסוד ההחבודדות, ומצחר שוכה מעל פניך הענן, חחוינה עיניך המלך והכלה, וחצפה לגאולה". ור' יצחק דמן עכו, מאירה עינים "ואם חחפוץ להבין הסוד הנכבד לבך חשיח לדעתי וכליותיך חשחון, ועלי חמא התאונן, ויסיד מ"ו, דפו והלאה. בפירושו לאיוב, ל"ו, מקראות גדולות, באמבערג, ונציה דופו, כותב הרמב"ן: המלבוש, אהל דוד, 141. עיין HH, HIVX, 12 והלאה; ג. שלום, סדרי דשמושא דבא, חדביץ, וומא והיא שימושא דשרי (=קפיצח הדרך) והיא לעלות בה לסולם הנבואות ובחותיה', ס' ואח, קבלה מסורת בידם, רב מפי רב, וקן מפי וקן, גאון מפי גאון, כלם נשחמשו בשימוש דהיכלות ואט מפי חכמים קדמונים וידענו באמח כי ד' שרירא וד' האי ז'ל היו בקיאים ומקובלים בחכמה ספור, ב"ו, ב": מגדל עוו, הלכוח חשובה, פ"ח. "עחה ארמוז כפי הקבלה המסורה לבעלי חבמה 88 גוהנה בעולם הוה ישינו החכמים ברוח הקודש שבע ספירות", רמב"ן, שער הגמול, נאפולי

98 בענין זה נמצאות שמונה דעות שונות.

א) המקור הירוע ביותר הוא ברברי ר' מנחם מרקנאטי, פירוש על החורה, פ' נשא. הרפום הראשון, וניציאה רפ"ג, נעלם מעיני החוקרים וכולם מביאים את הדברים על פי הרפום השני. ברפום הראשון נאמר: החסיר רבי' יצחק בן הרב ז"ל שהיה של ישי ל א ל יה ו". בעין אליהו לחכמי הקבלה שחיו בפרובנס במאה הי"ב ובראשית המאה הי"ג, ואלה הם: ר' אברהם ב"ר יצחק, הראב"ר השני, בעל האשכול, אב בית

זה נמצא בספר כתר שם טוב לר' שם טוב נאון, נדפס בספר מאור ושמש לר'י קריאט, ליוורנו תקצ'ט, ל'ה, ב': .,שקבלתי איש מפי איש עד הרב רבי' יצחק בן הרב ז'ל מפי רבי' שאמרו עליו שהיה שלישי לא לי הו'. הבטוי .שלישי לאליהו' עולה לשני טעמים: או שר' יצחק קבל מתלמידו של אליהו, ואליהו בכלל המספר (כך הוראת הבטוי בסננונו של בעל מאירת עינים, השוה להלן, המקור השני) או שקבל מתלמיד תלמידו של אליהו (בסננונו של המקור הרביעי). הצד השוה שבהם שר' יצחק עצמו לא זכה לגלוי אליהו. לו האמין המחבר שאליהו נגלה לר' יצחק לא היה מעלים את זה. על פי מקור זה אי אפשר לקבוע בדיוק מי היה שוכה לגלוי אליהו.

ב) מאירת עינים לר' יצחק דמן עכו, בשלח, כ"י ביהמ"ד לרבנים שבאמריקה, 878, כ"ו, א"; 877, ע"ח, ב", הובאה הדעה מכתר שם טוב שר' יצחק סני נהור היה שלישי לאליהו עם הוספת פירוש: "כי אביו ר' אבר הם בר' דוד היה שני לאליהו כי קבל מאליהו".

(ג) מאירת עינים, שם: "ויה"ב שנ"ר דער"ט (כן בכ"י 878, וצ"ל דעת"ו?; ובכ"י 778: ויש"די ופתרונו: ואני יצחק הקטן בן שמואל, נטריה רחמנא, דמן עכו תבנה ותכונן; עיין היילפרין, נטריקין, עמוד 86, על פי כרם חמד, ט", עמוד 146. קבלתי כי ר" יעקב הנזיר הוא שקבל מאליהו, והראב"ד קבל מר" יעקב הנזיר, ור" יצחק סניא נהור קבל מאביו הראב"ד, א"כ ר" יצחק הוא רביעי לאליהו". גם על פי החייט בפירושו למערכת האלהות, פי"ד, היה ר" יצחק "רביעי לאליהו".

ד) חיד"א, שם הנדולים, מע"ג, הראב"ד השני, מצא כתוב כלשון הזה: ,ר' יצחק נזיר קבל מאליהו הנביא ז"ל ואחריו ר' יעקב נזיר וממנו הראב"ד ובנו ר' יצחק סני נהור רביעי לא ליהו". נתוח המקורות מראה לנו שהיסוד המשותף להם היא המסורת על ר' יצחק סני נהור ומוצא חכמתו. כנראה המסורת העתיקה ביותר היתה בצורת המשפט שר' יצחק היה שלישי או רביעי לאליהו. הנסיונות השונים לברר את השתלשלות הקבלה מאליהו לר' יצחק הביאו לידי מסקנות שונות.



ה) כ"י הלברשטם 3ss, י"ט, ב", השוה קהלת שלמה, 109: ,אל רבינו דוד אב"ד (אבי הראב"ד בעל ההשנות) נגלה אליהו ז"ל ופתח לו פתח תפלה בחכמת הקבלה, והוא מסר הדבר לבנו הרב ר' אברהם, והוא מסר הדבר לבנו ר' יצחק סני נהור".

ו) ר' שם טוב, האמונות, שער ד', פ"י, פירארה שט"ז, ובצורה זו גם בכ"י ביהמ"ד לרבנים

רן בנרבונה;90 ר' דוד; בנו של ר' דוד, ר' אברהם מפוסקיאר, הראב"ד השלישי, בעל ההשגות, חתנו של בעל האשכול; ר' יצחק הנזיר; ר' יעקב הנזיר ב"ד שאול מלוניל, חבירו של בעל ההשגות; ר' יצחק סגי נהור בנו של בעל ההשגות. 10 על פי מקור אחר, היה בנרבונה "חכם מופלא ומכוסה, מקובל מפי זקן ורב. וגם רבו הזקן הקרוש ההוא היו מעידים עליו כי אליהו ז"ל נגלה לו מיום הכפורים ליום הכפורים". 20

הראב"ד בעל ההשגות, "נדול הדיינין אשר בארץ" (הרא"ש), "נדול המורים" (הרשב"א), "גדול הדורות" (המאירי), "שהיה אחד מחסידי עולם", 30 המרוב קדושתו עסקו כהנים בקבורתו, 90 העיד על עצמו הרבה פעמים שהשיג ומרוב חכמת התלמוד על ידי רוח הקודש. הרמב"ם פוסק ב משנה תורה" שהרס שנקטם ראשו כשר לקיים בו מצות ארבעה מינים ומשיג עליו הראב"ד ואומר: "כבר הופיעה רוח הקודש בבית מדרשנו מכמה שנים והעלינו הוא פסול". 95 במקומות שונים בחבוריו כותב: "עשה אונך כאפרכסת ושמע דבר שהוא פסול". 95 במקומות שונים בחבוריו כותב: "עשה אונך כאפרכחת ושמע דבר הוה ברוך ד' אשר גלה סודו ליראיו". 96 "אני מודיע לכל הקורא בספר הזה... כי אין עמי בכל אלה לא מפי רב ולא מפי מורה כי מעזרת האל לבדו המלמד

שבאמריקה: .ויש קבלה במקצת האחרונים ז'ל שהיה (אליהו) מתנלה להרב הנדול ר' אברהם ר' אבר הם ז'ל החסיד (בעל האשכול)... וממנו קבל הרב הנדול ר' אברהם ב"ד חתנו'.

- 1) דרשות אבן שועיב, דפוס קושטא, פ' פנחס: (ובכ'י ביהמ'ד 1340). ובזמן הראב'ד ז'ל שמענו שנגלה לו" אליהו. על פי דעתו של בעל ספר יוחסין, הוצ' פיליפאווסקי, 220, הכוונה לראב'ד בעל ההשנות.
- ח) בפירוש ריקאנטי עה'ת פ' נשא, דפוס ויניציאה ש"ה, קע"ג, ד', ודפוס לובלין שנ"ה (לבושי אור יקרת לר' מרדכי יפה), קמ"ב, ב', נוספו דברים אלה למאמר הנ"ל (המקור הראשון): כי נגלה לרבי דוד אב ב"ד ולמד לו חכמת הקבלה, ומסרה לבנו הרא ב' ד ונם לו נגלה, והוא מסרה לבנו ר' יצח ק סני נהור ... ונם לו נגלה. והוא מסרה לבנו ר' יצח ק סני נהור ... ונם לו נגלה. והוא מסרה לבנו ר' יצח ק סני נהור ... ונם לו נגלה. והוא מסרה לבנו ר' ברור שהוספה זו עזרא שפי' שיר השירים והאחר רבי עזריאל ואחריהם נמשכה להרמב"ן". ברור שהוספה זו הסותרת את ראשית המאמר לא יצאה מידי ר' מנחם מרקנאטי. חסרה היא בדפוס ראשון וגם בכ"י אדלר 2503, ביהמ"ד לרבנים שבאמריקה. ובאמת נאמר בשער דפוס ויניציאה ש"ה: ,נדפס ... עם תוספת איזה מאמרי הזוהר וזולתם מן החיבורים". ר' מאיר ן' נבאי, עבודת הקודש, חלק העבודה, פי"נ, מביא כנראה דברי ריקאנטי על פי דפוס ויניציאה ש"ו; וכן מצרף לחכמה, בסיליאה שפ"ט, ט"ו, א': עיין דרך אמונה, בתחלת הספר, שאלה ב'. בצורה זו מצויים הדברים בספרי המקובלים האחרונים, השוה פרדס רמונים, שער נ', פ"נ; עץ חיים, הקדמה.
- 90 כדאי להדניש חשיבותם של דברי ר' ששת בנבנשת על נרבונה שנעלמה מעיני החוקרים, עיין למעלה, הערה 07.
- 91 על מקומם של החכמים האלה בהתפתחות הקבלה השוה ג. שלום, התחלות הקבלה, כנסת, ספר י'.
- 92 כ"י ששון, אהל דוד, I, 444 והשוה ג. שלום, סדרי דשמושא רבא, תרביץ, ט"ז, 205.
  - 93 ארחות חיים, ח'ב, עמוד ק'ב.
  - 94 יוחסין, הוצ' פיליפאווסקי, 220.
  - 95 הלכות לולב פ'ח, ה'ה; עיין מגן אבות למאירי, קט'ו-קכ'ה.
    - 96 הלכות מטמאי משכב ומושב פ"ז, ה"ז.

למעלה מבל ספק שהראב"ר לא השחמש בביטויים אלה לבטלהפפ ושבטוח היה ולהתקדש קדוש אחר עולמי בכבור ד' לעולם. כך נגלה לי מסוד ד' ליראיו". 29 לו", הוא מביע רעתו "שהיה יורע עזרא שהמקרש וירושלים עתירים להשתנות עבמנע מבע עומ אומר על דברי הרמב"ם: "סברת עצמו היא זו ולא ידעתי מאין ארם דעת ... ידע ... כי הוא מן הסוד בענין שנאמר סוד ד' ליראין". זפ באוחה

גם על ר' שפטיה, שחי במאה התשיעית, יסופר ב,מגלת אחימעץ", שצפה שוכה למדרגת רוח הקודש.

ELIN EGITW. OOI

# ה. הארה עליונה

ההלכות, שעלאה אדם לחבר חבור כמוהו זולתי ששכעה היחה שורה עליו" 201 בחברה. וסו רבינו יצחק בעל החוספות בסו אמר על רבינו יצחק אלפאסי בעל ורזים. הראב"ר לא היה יחיד ברעחו, שהעיון והחקידה אינם הדרך היחידה בעיני הרבה הכמים, השראת רוח הקורש לא היתה מוגבלת להשגת סורות

כמו שהראני מן השמים". פסו רש"י, שחבר את רוב פירושיו על פי השמועות, כותב פי נבואחו של יחוקאל: "ואני לא היה לי לא רב ולא עוור בכל הבנין הזה אלא על אחת כמה וכמה שאין לולול ברבריו בתוך פירושו לחבנית בית המקדש על רמו שוכה להארה עליונה. אם על מפת דיו של רש"י צריכים לישב שבעה נקיים, בשנוי אוח", ושעל פי אנדה החענה חרי"ג חעניות קודם שכתב פירוש התורה, 101 וגבן של כל הדורות, ר' שלמה יצחקי, "שדקדק מאד בלשונו, שרמו חדושים

יומן לי הבודא הסוד העלה אלעו". עיין סימן רכיו. עיין פירוש ר' יהונחן מלוניל על הרי"ף, אני נוקק לחשיב בפי אשר יומן לי הבורא לא מחכמתי כי אינני כראי". ובסימן ג': ,כפי אשר ב"מ ק"ב, א"; בעלי הנפש, סוף שער השמים. השוה חמים דעים סימן נ"ם; סימן "א: "ועל שאלוחיך שאלוחיך כפי מה שהראוני מן השמים", חמים דעים, סימן נ'. לשון זה נמצא גם ב.שטה מקובצה" בעלמא, מבוא, עמוד IIIV. במקום אחד מסיים חשובחו בדיני ממונוח: "הנה לך אחי חשובות בנסחא העקרית ונודמן לי פי' מן השמים'. כפי שהעיר א. ה. וויים, אי אפשר לראות בזה מליצה הפ הקדמה לפירושו על עדיות. השוה פירושו על הספרא, אחרי מוח, א', "ב: ,חשבחי

86 בית הבחירה פ"ו, הי"ר. מהר"מ בן חביב, כפות תמרים י"ב, ב' (סוכה ל"ב, ב') אומר חולין פ"ד, עמוד פ"ו.

פפ השוה ספר יראים, עמוד היראה, ל"ר: הילכך יוהר אדם דרך ברחנות ושחוק שלא שדברי הראב"ד הם בדרך נחמא. עיין חיד"א, שם הנדולים, מע"ג, א', י'.

וון, אליהם בחוון; אליהם בחוון וופוה אליהם בחוון, וועה מלאך ה' במראה אליהם בחוון יאמר כך אמר לי הקב"ה". עיין הנהוח מיימוניוח, הלכוח עכו"מ פ"ה, ה"ח.

וסו היין למעלה עמוד קע"ם. .U. Kaulmann, Gesammelle Schriften, III, 14-22 pm; "TAT"; "

201 אולי הוא ד' יצחק מדופירא, עיין למעלה, עמוד קפיד.

צפו מובא אצל ר' מנחם בן זרח, צירה לדרך, הקדמה.

וווו שם הגדולים בערכו.

רפ'ג-פ'ח, ויניציאה שכ'ח, וגם בכ"י שנכתב כנראה במאה הי"ב, בצרפת, ביהמ"ד לרבנים אשר 100 הדברים האלה נמצאים בפירושו ליחוקאל מ'ב, ג', בשתי ההוצאות הראשונות, ויניציאה

לפעמים: "לא שמעתי ולא מצאתי פירוש מקרא זה מה הוא ... ואומר אני", אר: "עלבי אומר לי" 1901 אין לאל ירנו להכריע אם רברי ר' מנחם בן זרח הלמירו הות המרא וחיבר פירושים על הבבלי", 101 מימרים על מסורת עתיקה. רמו לאפשרותו של מראה או חוון נמצא גם בספר "חסירים": "אם זוכה ארם לכך ירו בנמרא וחיבר פירושים על הבבלי", 101 מימרים על מסורת עתיקה. רמו לאפשרותו של מראה או חוון נמצא גם בספר "חסירים": "אם זוכה ארם לכך ירו בנמרא וחיבר בירו המים על הבבלי", 101 מימרים על מסורת עתיקה. רמו הוח בו הוח בו היה בו המים בן זור הממים וברי היה השיפה לירי השנות בררך הצרה עליונה היהה מציה גם בין הפילוסופים השאיפה לירי השנות בררך הצרה עליונה היהה מציה גם בין הפילוסופים

של ימי הבינים. 100 האמינו כי "רברים רבים ידעו הקרמונים בהחעוררות אלהי", 110 מי אפשר שהפול המחשבה על רבר בלהי מושג ברעיונים ובלהי מובן", 111 "והלב יראה מה שלא הראה העין". יש וארם מבין רבור בחוך לבו ואינו יודע "איך הגיע הרבור הזה אליו כי לא שמע קול המרבר אליו", 111

ההשקפה שהמשורר כוחב בחסר עליון, כלומר בעזרת המווה הממונה על השירה, הופיעה גם בימי הבינים. אף כי שונה השקפה זו ממושג רוח הקרש גם במהוחה וגם במוצאה – הומר, הסיור, פינדר, וירגיל, פלטון וציצרו מצר זה, הגביאים והחנאים מצר זה – לא נמנעו לפעמים לבללם יחר. עפ"י סעריה, המשורר בעברית נקרא גביא. "חבל גביאים" – הנוכרים בספר שמואל א' י', ה' – הוא להקת משוררים. "נכונת המלים "והתנית עמם" (שם י', ו'): "חחבר שירים בלי מחשבה קורמת". 113 היה מי שמצא לנחוץ למחות בירי אלה שנהגו מרת פורנות ופריצות בשמוש שם רוח הקרש וחלו עצמם באילן גדול, הרמב"ם: "ומה שההבילו המהבילים ואמרו

באמריקה, א-10, רף א, עמור א. מעניין שברפוסים אחרים במאה היים השמימו המרפיסים אח כל המאמר שהיה זר לרוחם! גם Soinson for you Esceliid ל Transland A Transland Soil 1941, השמים אה המאמר. השוה גם לשון הראב"ד, למעלה להערה 1951 ביו המאמר. השוה גם לשון הראב"ד, למעלה להערה 1951 ביו המאמר ביו ה"

10 יחוקאל ב"ם, כ"א; שמות כ"ח, ד".

101 צירה לדרך, הקדמה; עיין לקופים מדברי יוסף סמברי, נויבאור, 12, 1, 1, 201. מימן חבירים, הוצ' וויספינעצקי, סימן חב'ו. ובמהדורת בולוניא, סימן החשמ'ו: "ולולא שבני אדם היו מנירים מה שרואים, היו רואים דברים הרבה כמו הבהמות שאין מנידות".

הצפו , ושמענו כי קודם כן היחה מעלה כואח לרש"י ו"ל", כ"י שו"ח מן השמים, הנוכרה להלן בהערה ז-1. רש"י האמין בכחה של קבלה מעשיח, עיין מנהדרין ס"ב, ב", רבא ברא גברא ע"י ספר יצירה שלמדו צרוף אוחיות של שם. עיין נם שם, ס"ו, ב", ר"ח ור"א "שהיו מצרפים אוחיות השם שבהם נברא העילם", עיין למעלה הערה פ+.

פסג לנושא זה הקרשתי מאמר מיוחד. עיין גם מאמרי בספר היובל לבבוד ר' לוי נינצברנ ומאמרו של דינבורג, עליתו של ר' יהודה הלוי לארץ ישראל, מנחה לרוד.

סוו ר' אברהם אבן דוד, אמונה רמה ב', ד', א', עמוד sa.

ווו מוסרי הפילוסופים א', יין.

בוז ר' אברהם בר חייא, מגלה המגלה, וג; עיין במבוא לי. נוטמן, עמוד IIIVX, גם LWOM,

HVJX (8001), 704, 1.

t,' t'

11 פירוש לספר יצירה, מהדורת לאמברט, עמוד י"ו; שירה ישראל לרמב"ע, מ"ה. ד": נ". אלחריזי מהאר את משוררי ספרד בהאורי נבואה, השוה החכמוני, שער י"ה, א"; י"ה, ד": נ". על שירתו של ר" יהודה הלוי אומר: "באילו מכוכבי רום גדולה או מרוח הקודש אצילה", שער כשיתעורר אדם לדברי שיר שזהו רוח הקדש, ח"ו שיהיה שיכון לזה הר"מ ז"ל ומי קם בגאונים כמוהו".

אף על חכמים שחדשו חדושים מדעיים אמרו שמן השמים הגיעו להם הדברים. ר' משה אבן עזרא, שהאמין שרוח הקודש נחה על "החכמים הנעלים", זי אמר על מיסדי חכמת לשון הקודש: "גלה להם אלהים את סודות הלשון העברית ודקדוקה". 116 שלמה פרחון כותב על רבו ר' יהודה הלוי "שגילה לו הבורא דבר שלא נתגלה לרבינו סעדיה ז"ל ראש המדברים". 117 ר' יונה אבן ג'נאח, ראש החכמים בתורת הלשון העברית, אומר פעמים אחדות שחדושיו שהיו נעלמים לחכמים אחרים, "אשר לא התעורר עליהן" זולתו, 118 הגיעו אליו מאת אלהים, "וכאילו הייתי מתנבא בה בנבואה". 119

## ו. גלוי דעת עליון בחלום

לא כאן המקום לתאר את דעות הקדמונים על החלום, על התבן או על הבר שבו. די לנו להזכיר את דברי ר' שבתי דונולו בפירושו על ספר יצירה, ח"א: "וכמו שהבורא יודע העתירות, כן האדם בעת אשר ינוח רוחו וגופו מלעמול בעמל צרכיו וינום ויישן וישקוט רוח החיים מלהתעסק בצרכי הגוף, אז יראה בחלומותיו עתירות ורוחות המתים ומקומות ואדם שלא ראה ודברים תמוהים גדולים". ובאמת האמינו הרבה חכמים שנגלו להם דברים בחזון לילה.

ר' משה אבן עזרא מקדיש פרק שלם בספרו "שירת ישראל" לתשובה על השאלה בדבר מה שהעידו אנשים אחדים על עצמם שחברו שירים בחלומם" ובא לידי

114 פירוש לספר יצירה המיוחס לראב"ד, פ"א, מ"י, מנטובה שכ"ב, נ"א, א". ר" יעקב אומר בספר אביו ר" אברהם נבישין, עומר השכחה, קכ"ה, ג", על "חכמת השיר שהיא רמה ומשנבה ויש לה יתר שאת ויתר עז על כל מיני חכמות עד שהסכימו יודעי דעת ומביני מדע כי בעלי זאת החכמה אינם ריקנים מההופעות האלהיות ורוח ה" תנוסס ותנוצץ בהם". ובשם ר" סעדיה "ן דאנן: "שכל המשוררים ספק נביאים". עיין גם בהקדמה. השוה דברי רשב"א: באת ספרי היונים עשו חוזה, ומחבריהם קראו נביא וחוזה", מנחת קנאות, פרעסבורנ 1838, עמוד 145; על שאלת האינספירציה ויחסה לגבואה עיין ספרי Die והלאה.

115 שירת ישראל, עמוד נ'ב. 110 שירת ישראל, עמוד ס'ג.

111 מחברת הערוך, הקדמה, XXII. עיון נם Notice sur Abulwalid. (Munk.) עמוד 65, 161. מה שחדשנוהו מן הענינים המופלאים והראונוהו מן הסברות הגאות אשר לא התעורר עליהן זולתנו ולא ירניש להן בלעדינו, וזה בחסד האלהים ורב טובו עלינו', ספר השרשים, הוצ' בכר, 61. נוזה המקום שירך מופלא בפרוש, והוא ממה שלא התעורר אליו זולתנו והפיק אלינו הבורא יתעלה הבנתו וזמן לנו ידיעתו כיד אלהי הטובה עלי', שם, 411. ואסאל אללה אלהאמי פי דלך, Opuscules ,Takrîb wa-Tashîl ,Abulwalid, הוצ' וילנסקי, צ'ה. 20 בכר, 14 (Leben und Werke des Ibn Ğanâh, 14, הערה 15), הערה 15, אלה לנא); הרמב"ם פרשן המקרא, עמוד 100, הערה 3.

תמיד .כי אני לא הנעתי אל החכמה הזאת כי אם בהתמדת החקירה והעיון ובטורח תמיד . 110 לילי ויומי, ובחשק שהיה נכנס לה בלב, וכאלו הייתי מתנבא בה בנבואה", ספר הרקמה, כ"ד.

"הבורא יניע את הנפש ויעירה ויודיע אוחה מה שיהיה ויקרה לה". 201 גם ר' שלמה על ידי "כח אלהי המניע את הנפש לדעת את הדברים ההווים השכליים". לפעמים איך לבנות את השיר. הוא מביא רעת "אחר מהכמי אומתנו" שיש הלומות הבאים והפורעניות שעברו על אליסנה עירו והנה חבר בחלומו הרחים שמחוכם הוברר לו ניאח ספר שפעם אחת היה עסוק בשאלה איך לקרא את השיר שחבר על הצרות חלומו של רב האי ואת החרוזים שראה ר' שמואל הנגיד בחלומו. גם ר' יצחק בן אנשי אמח שלא יכובו ושאפשר לסמוך על שכלם ואמונחם". מזכיר רמב"ע אח ושאי אפשר לנו להכחישו, שהרי שמענו רברים כאלה מאנשים המפורסמים באומחנו, מסקנה שענין "חבור שירים ומאמרים פרוואים בחלום הוא רבר שלא נוכל להרחיקו

אבן גבירול החעורר בחלום לכחוב שיר למור ולחאר בו אח יסורי חורת הרקרוק

וכל כך חוקה היחה אמונת הרבה חכמים שמולים להם רברים מן השמים ער as sall Lighta isi

את היין שבחבית והתעניתי ב' ימים וגם השותים אותו", 191 כלי עצמו והנחתיו ב' ימים ולילה אחד ולא נגב וידעתי כי לא יפה היתרתי ואסרתי שבנטי כי הודיעני על היין שהוא נסך שלא היה הכלי נגוב וניסחיו ולקחתי אותו ואני הייחי מפרש על הגוים בחלום ששוחים יין נסך ואוכל בשר חזיד. ובהקיצותי אכילה, ישנתי ובא אלי מורי חמי בחלום והיה קורא השותים במורקי יין וחוירי, ואמרחי לו יורע אתם אם הכלי נגוב ואמר הן והיחרתיו. ויום שבת היה לאחר לכלי קטן ששחה ממנו גוי יין כשר והוה הכלי נסך. ושאלני אם היה היין כשר. מספר בספרו: "בשנת החקי"ב (1632) אירע מעשה שהוציא חתני אליקים יין מחבית בן דורו של ר"ח, שעל פי אגרה היה עושה נפלאות חבה לקפיצת הדרך, 221 שסמבו בהלכה למעשה על מה שנאמר להם בחלום. 221 ר' אליעור בן נהן, הראב"ן,

ובעצמו כוחב על זה: "ומפני החיבה הגדולה שהאיר הקב"ה את עיני שמצאתי את שמחה, סופי היבות ר' עקיבה, ועל שם כך קרא את ספרו בשם "אור זרוע". 221 ממו מק ב"ע, או בה' בסופו, ובא לו בחלום פסוק אוד ודע לצדיק ולישרי לב על ר' יצחק ב"ר משה מוינה, בעל אור זרוע, מספרים שהיה מסופק איך לכחוב

ושרה בשניתן לאברהם מצות המילה, ע"ל – זה מאה, המיל"ה – עולה תשעים רמו "האמר לו בעל החלום מפני מה מברכין ע"ל המיל"ה: כנגר השנים שחיו אברהם ממו נכעד בזה המקרא". 10.1 ור' מנחם ב"ר יעקב מווארמס שמה בשנה 2011 מספר

סבו שירח ישראל, קינ-קיה.

znuZ Mirhoz, E91, 81-E1. ופו שיר ענק, שירי אבן גבירול, הוצ' ביאליק רבניצקי, ה'א, עמור ק'ם; Pgets - Jobul

בצו על הבעיה הואח השוה א. א. אורבך, הלכה ונבואה, חרביץ י'ח, עמוד ו' והלאה.

ו אבן העור, פראג 1910, סימן כ"ו, עפור "ד, ב"; ובהגהה, גליון המרדכי, ע"ו פ"ה, ssi Ilura, nonbucher, XI, EL, 88.

רמו תחנ"ח. חמיו היה ר' אליקים בן ר' יוסף ממאינץ.

121 אור זרוע, אלפא ביתא, זיטאמיר 1881. SEI OFF FFIFIR, F'N N'.

נבואט". 22 לר' אליעור מבלגנצי מסרו בחלום פתרון בפרשנות המקרא. 2010 לחבר אח "ספר מצוח גדול". 1821 ד' אליהו מלוגדריש האמין שחלם "חלום לשרה שהיחה בת חשעים שנה", דבו ר' משה מקוצי נחעורר על ירי מראות בחלום

ב, שיים וימאל ספר שרש"י בא לאחר מוחו בחלום לבן בחו ד' שמואל בנו ויצו עליו לשלוח אותו בכל תפוצות הגולה להיות לו עד ווכרון ויעש הגאון בן."ובו מעלה לר' קלונימוס ב"ר משולם בראשית המאה הי"ב "ולימר לו את הפיוט ההוא . . . על שסרב לקבל את דת הנוצרים נראה ביום השלישי אחרי שנתבקש לישיבה של הלילה. ר' אמנון שחבר את הפיום "ונתנה תוקף" אחרי שקצצו את בהונות ידו ורגליו באמות גם כן שדברים שונים נתגלו על ידי נפטרים שנראו לבני אדם במראות

בעל החלום אל תעשה וכו'. ש. ל. ן. בספר הוכרון לקחום, צד 201 ומעשה באחר שהוה סגריקום ובא להיות סגריקום פעם שניה וא"ל smulnobul sob Alahosnossi M. X. 30, 08. [ICer' 47 AAITA CA' EFAA, 4er wear 

שו'ח מן השמים עם הנהוח אור לשמים, הקדמה, שאסף חומר רב על חלומות ורוה'ק. 2, to , IXX, tell Schreiner, REJ, XXII, 64, 2 Malter, Dreams as a Cause of literary composition, Jewish Studies in mun מווות וציצית. וכן בשאר הארצות הייתי אחרי כן ונתקבלו דברי בכל המקומות'. עשין נ. חסרו וחרנו הארץ וחהי לחרדת אלהים ועשו חשובות גדולות וקבלו אלפים ורבבות מצות תפילין הכוכבים (,פירוש: שלא נמצא כמותו פותר הלומות", מהרש"ל, עמודי שלמה, עשין ג'), ויט עלי בייחי בספרד להוכיחם ואמץ הקב"ה ורועותי בחלומות היהודים ובחלומות המיים ובחיונות וחשע מאוח וחשעים וחמש שנים לבריאת עולם היתה סבה מן השמים להוכיח. ובשנת תחקצ'ו לפי דעחיל) איני משקר בענין המראות'. סמ'ג, הקרמה; ל'ח ס"ר. ,ויהי אחר ארבעת אלפים והנה יפוד גדול הוא ביראת השם. והברתיו בעקרים גדולים במקומן. והשם אלחים יודע כי כי לא היה בדעתי לחברו במנין הלאוין וגם רבינו משה לא הוכירו במנין. ואחבונן אליו בבקר אלי בחלום ענין מראה בוה הלשון: הנה שכחת את העקר: השמר לך פן תשכח את ה' אלהיך. לא תעשה בחלק שני. ולכן הנני משה בן יעקב לחבר שני הספרים... וגם בענין לאוין בא חלקים. ואחבונן על המראה והנה השני חלקים לכחוב ספר מצוח עשה בחלק אחד וספר מצוח 1921 בחחלה אלף הששי (1921) בא אלי ענין מראה בחלום קום עשה ספר תורה משני

י. נ. אפשמין, פרישת רבנו אליה מלונדריש, מדעי היהדות, א', צפ. מנוחחינו, הא בשאר ימוח (החול) נהא ... ואיקץ משנחי, והנה חלום נבואה ולא אחת מששים', עלינו מהתפלל על היום. ואען בחלומי: אם כה יאמרו, היה במשמ' שלא נהא בצרה וינון ביום מנוחתנו, מה זה שלא חקנו לומר: שלא נהא בצרה וינון ביום מנוחתנו, הלא טוב לנו להתפלל פבו "נושאלחי בחלומי על שאנו אומרים ברצה והחליצנו שלא חהא צרה וינון לנו ביום

העתירים הויוים הויחים', ר' אליעור מבלנוצי, פירוש על יחוקאל וחרי עשר, הוצ' פאונאנסקי, על הספר וראיחי והגה איש נותן על ידי מגלה לקרות ובראש ידיעה שלישית היה כתוב: העתיקים 100 יופטרון זה נראה לי בחלום שמרוב צער שנצטערתי לידע מה הוא הענין נחנמנמתי

ב"ר יעקב מבונא; עיין גם הגהות אשר"י, ר"ה פ"א; שלשלת הקבלה, ר"א, מ"ו, ב". עיין ראווירואן, 181 בעל אור ורוע", סוף הלכות ר"ה, סימן רע"ו, מצא את הספור בכתב ידו של ר' אפרים yarr 76. - Harr to oer avaryo, yarr s.

1524 TIBY, 1931, Der Judische Gollesdienst, Elbogen ;16 בחלום לוקן אחד ,רדחיל חמאין ולא הוה חכים כולי האיי. השוה צונץ, הלפפה. לפנה, עמוד אוצר השירה והפיום, ב', פפו והלאה. אף תפלת "והוא רחום" תקנו על פי אנדה לוכר גם ומראה

בבו ,והקיצו. אמר לו: מי אחה, א"ל: אני שלמה וקנך, קום ורחץ בנקיון כפיך וחלמוד

על פי אגדה, בו בלילה שהשלים הרמב"ם את חבורו "משנה תורה" נתגלה אליו משה רבינו.<sup>133</sup> על פי אגדה אחרת בא הרמב"ם בחלום אחרי פטירתו לחכם אחר מחכמי מצרים בנדון קבורתו.<sup>134</sup>

#### ח. גלוי אליהו ושאילת חלום בחוג הגאונים

בתקופת מסעי הצלב האמינו "שנגלה אליהו זצ"ל בגלוי ולא בחלום על אנשים מיוחסים". 135 ונגלה על ר' אליעזר בנו של ר' יהודה בן רבי אליעזר הגדול. והימים ימי צפיה עזה לביאת המשיח. רבינו טוביה, מחבר ספר "לקח טוב" כתב באגרת בשורה: "אותות ומופתים היו במקומינו וגם אליהו נגלה אלינו". ובעיר קרובה לקונסטנטינופול התחברו חבורות של יהודים שראו את אליהו. הקהל לא קבל את דבריהם והחרים אותם. 136

על פי אגרה אמר ר' שמואל הנביא לבנו ר' אברהם: "בני השעה מוצלחת לאחיך יהורה. ודע שאתה תהיה ראש ישיבה כל ימיך, אבל אחיך יהורה יהיה יודע מה למעלה ומה למטה ואין נעלם ממנו ויהיה בעל שם". דב והיה ר' יהודה החסיד "יודע עתידות". ב" ומעשה בר' יהודה בר שניאור הפרנס משפירא שישב אצלו בליל פסח, "כשהגיע לכי לו נאה שמח מאד הר' יהודה החסיד הור"ר יהודה הקד ויספוק כפיו דרך שמחה... ושמעתי שאז אמר לו ר' יהודה החסיד כי אל יה הנביא זצ"ל היה פה עמנו. ואמר הר"ר יהודה: אוי לי שלא זכיתי לראותו ואמר לו הר' יהודה החסיד: אשריך, אדרבה אליהו הנביא וצ"ל היה קרוב אצלך יותר מאצלי". אמנם לא היה ר' יהודה נחשב לנביא, "שהקבלה כך: שאם היה החסיד בימי הנביאים היה תנא בימי אמוראים היה אמורא". "כשהלה בחליו שמת בו הלכו אצלו טובי העיר ובימי אמורא"ם היה אמורא". ב"ל היה לבקרו וציוה לכבד את הבית קודם פטירתו ולפני מיטתו אמר לאותן ששבו לפניו: רואים אתם שום דבר? אמרו לו: אין אנו רואים כלום כי אם באבק שישבו לפניו: רואים אתם שום דבר? אמרו לו: אין אנו רואים כלום כי אם באבק

ממני קריאת שם הנעלם, כי הכל למדתיך חוץ מזה. וכן עשה וישב אצלו בממשות, אבל לא ראהו ולמדו", חיד"א, שם הגדולים, רש"י.

133 סדר הדורות, ד'א תתקכ"ז.

134 יוסף סמברי, דברי יוסף, ברלין תרנ"ו, 34–35. קרוב לעיר פולש, מהלך יום אחד מבנדד, ראה ר' פתחיה במאה הי"ב ,קבר ובית יפה בנוי עליו. ואמרו לו כי בא בחלום לאיש עשיר יהודי: אני שמו ברוזק ואם תבנה על קברי בית יפה יהיו לך בנים. ובנה עליו בית והיו לו בנים. ועשו שאילת חלום מי הוא הנקבר שם, ואמר: אני ברוזק ואין לי שם אחר", סבוב ר' פתחיה, הוצ' נרינהוט, עמוד 12.

135 יעקב מאנן, התנועות המשיחיות בימי שלשת מסעי הצלב הראשונים, התקופה, כרך כ'ג, עמוד 256.

Eine jüdische Messiasprophetie auf das Jahr 1186 ,Baer מאנן, שם. עיין נם 136 והלאה. והלאה. והלאה. 136 (1926) LXX ,MGWJ ,und der dritte Kreuzzug

.33 ,IX ,Jahrbücher ,Brüll 137

.28 שם, Brüll ו

.30 שם, 22-22, עיין קאמעלהאר, חסידים הראשונים, עמוד 30, Brüll 139

שלפני מטתך אנו רואים שכתוב בו חסיר. אמר להם [תנו] לי דיו וקולמוס, ורוצה אני לכתוב את הקץ ולגלותו לכם. וכשנתנו לו הקולמוס בידו מיד נפטר".

אף על נכדו של ר' יהודה החסיד, ר' אל עזר הדרשן, יסופר כי פעם כשהיה תוקע בשופר בראש השנה בבית מדרשו ושמעה זוגתו אדם אחד ששחק בבית המדרש ושאלה אותו: מי שהיה יכול להיות זה ששחק בעודך תוקע, והפצירה בו עד שאמר לה: אליהו הנביא זצ"ל מפציר בי לתקוע ואיני יודע לתקוע היטב על כן שוחק עלי". בבי

ר' אפרים בר' יצחק מרגנשבורג, הנקרא רבינו אפרים סחם בחוספות ובפוסקים (נפטר 1175), בעל תוספות, "פייטן משובח", תלמידו ובר פלוגתיה של רבינו תם, ספר שאליהו נגלה אליו. ר' אפרים התיחס בשלילה למנהגים שלא נזכרו בתלמור ולעג לאלה האומרים "מנהג ישראל תורה". "ולא בעירו בלבד בקש לעקור מנהגים קדמונים שלא ישרו בעיניו אלא בכל המקומות שהלך שם בדק ומצא מנהגים שיש לערער עליהם ורצה לשנותם". 14 בנטיה זו עורר פולמוס וריב מצד חכמי דורו, אבל הוא היה תקיף בדעתו והתרעם על מי שלא שמע לו. אמנם בענין אחד חזר מדעתו. פעם אחת אכל "מרג שקורין בורבט"א. ובלילה נראה לו זקן אחד, בעל שיבה ובעל שער והרר פנים ומגורל זקן והביא לו קופה מלאה שרצים המה אכול. ונרתע מאד. א"ל: והלא שרצים הם. אמר לו: כך אלו מותרים כמו השרצים שאכלת היום. בהקיצו ידע שאליהו זכור לטוב נגלה אליו ומהיום והלאה פירש מהם". 143

בחוגי חסידי אשכנז שאלת חלום על ידי השבעת מלאכים היתה חזון נפרץ. "מעשה בהסיד שעשה שאילת חלום מי ישב אצלו בגן עדן". 144. וגדולי

Brüll 140 שם, 43. על פי סבוב ר' פתחיה, הוצ' נרינהוט, ד, לא רצה ר' יהודה החסיד לכתוב את זמן הקץ. השוה ספר חסירים, הוצ' וויסטינעצקי, סימן רי'ב.

שם 22. על פי אגדה נתגלה אליהו לר' יצחק אבי רש"י, השוה ר"ל נינצבורג. הגדות קטועות, הגרן ח"ט, 54–55.

.322 אפטוביצר, מבוא לספר ראבי'ה, 322.

143 חשב"ץ קטן, סימן שנ"ב; הנהות אשר"י, ע"ז, פ"ב, סימן מ"א. בעל אור זרוע", פסקי ע"ז, סימן ר", שמע את הדבר מפי הקדוש ר" יהודה החסיד זצ"ל ... שכל מי שיאכל בלבוטא לא יזכה לאכול לויתן". ורבינו אפרים "התיר אותם ובו בלילה הביאו לפניו בחלום קערה מליאה שרצים לאוכלם וכעס על המביא. ואמר לו: למה אתה כועס, הלא אתה הוא המתיר. וכעס על בעל החלום שכך אמר לו, ומתוך כך הקיץ ונזכר שהתיר בלבוטא בו ביום, מיד עמד ממיטתו ושיבר כל קדרות וקערות שאכלו בהם". ר" אפרים נזכר בספור על הופעתו של משה רבינו, עיין למעלה עמוד קפ"ג. [מעניינים הם דברי ר" ישע" הזקן מטראני בשו"ת שלו כת"י קטנברי" (לפי שכטר ב"JQR, ומעם" ב"ו ואעפ"י שדברי חלומות לא מעלין ולא מורידין וואין לסמוך עליהם, אליהו זכור לטוב נדטה לי בחלום ושאלתי את פיו על הדבק שמכשירין בני אדם אם האמת אתם, ואמר לי בין הסרך ובין הדבק שלא במקום רבותא טריפה. ההבדל בין חסידי אשכנו ובין רציונליסטני איטליה אינו אלא בניסוח. ש. ל.]

141 ספר חסידים, הוצ' וויסטינעצקי, סימן פ'. הרשב'א, מנחת קנאות, פרעסבורג 1838, עמוד 29, מספר "ששמעת בברור שמנהג חסידי אלמאנייה לעסוק בדברי שדים, ומשביעין אותם ומשלחין אותן ומשתמשין בהם בכמה עניינים". החסידים ראו צורך להזהיר ולומר: "יתרחק אדם מעשות כל אלה ולא בשאילת חלום ולא יעסוק שאחרים יעשו לו... אם יאמר אדם טוב שאעשה שאילת חלום ולא יעסוק שאחרים יעשו לו... אם יאמר אדם טוב שאעשה שאילת התפלל שאדע איזה אשה טובה אקח, לעולם לא יצליח. ואין טוב לאדם אלא יתפלל לפני הקב"ה. ואם יצא בדרך אל יאמר אשביע מלאכים שישמרוני אלא יתפלל לפני הקב"ה". 145 ור' יצחק מקורביל מספר שר' יהודה החסיד הזהיר לתלמידיו שלא לילך לחופה מפני ליסטים שבדרך והלכו ובטחו במה שידעו להזכיר את השם. הלכו והזכירו. בחזירה אמר להם: אברתם העולם הבא אם לא תשובו בלא שום הזכרת השם ותמסרו נפשכם להרינה והלכו ונהרנו. 1450.

ורבנו יעקב הלוי "הצדיק" ממרויג' (Marvège), מבעלי התוספות, היה שואל בקביעות שאלות מן השמים "בגופי הלכות ובספיקי דינים ולהכריע בין הפוסקים על ידי התבודדות ותפלה והזכרת שמות והיו משיבין לו על שאלותיו". "הוהיו רואים בו פליאות גדולות ונוראות". 145 "וכה משפטו כל הימים כל זמן שהלכה מסתפקת לו צוה לנעול שערי מדרשו ואזי ה' במראה אליו יתודע וכל ספקותיו מודיעים לו וכאשר ישאל איש בדבר אלהים דבריו. וזאת גלוי וידוע לכל כי אינו יודע ואינו רואה ואין מקיץ עד שלוקחין ענין ידוע ומקריבין לפתח מדרשו ומיד היה נוער משנתו". 145

ר' יעקב לא השתמש כנראה בשמות ולא השביע מלאכים, 149 אלא היה מתפלל ומחלה את פני ה', שיצוה "למלאכים הקדושים הממונים על שאלת הלום" להשיב על מה שישאל לפני ה'.150 מרמז אחד נראה שהיה מוצא את התשובות כתובות לפניו.151 כשהתשובה שהשיבו לא היתה ברורה היה חוזר ושואל עד שלש פעמים.152

.116 ספר חסידים, סימן רי'א; השוה סימן שע'ט, עמור 116

.'ז עמודי נולה, הוצ' קראקא שנ"ו מצוה נ'.

146 דרב'ז, שו'ח, סימן תקל'ב. עיין הקדמתו של ר' ראובן מרגליות לשו'ת מן השמים. [בפי' על התורה כת'י פרמה, לפי שכטר בספר הזכרון לקהוט 1488: שאל ר' יוסף ב'ר יצחק את פסוק זה בחלום לר' יצחק רבו ממדינת רומי ופי' לו וכו'. ש. ל.]

Proceedings of ביהמ"ד לרבנים. השוה אלכסנדר מארכס, Enelow 682, ביהמ"ד לרבנים. The American Academy for Jewish Research. IV. 153

148 נדפס עם שו'ת הרדב"ז, ח"ה, ליוורנו תקע"ח; שו"ת מן השמים עם הגהות קסת הסופר, קרקוב 1895; עם הנהות אור לשמים לר' ראובן מרגליות, לבוב תרפ"ט. השוה שטינשנידר ZHB, 122; XIV (בוב תרפ"ט. השוה שטינשנידר 365–364 (בועז כוהן, קונטרס החשובות, 893. עיין שבלי הלקט, סימן קנ"ז: ,ואין אנו צריכים לחלומו של רבינו יעקב הצדיק ממרוייש וצ"ל ולא לפתרונו ששאל על ידי שאלת חלום ... ואין משגיחין בדברי חלומות דקיימא לן לא בשמים היא"; עיין תרביץ ש"ח צד 22 ה' 158. חיד"א, שם הגדולים, ערך יעקב החסיד: ברכי יוסף, א"ח, תר"ד, ב". ובכ"י ביהמ"ד לרבנים שבאמריקה EMC 682; כ"י ירושלים, 90, עפ"י יואל, עמוד 222; קרית ספר י"א, 117; ה", 159.

149. על השם הקדוש בן מ'ב אותיות אם מותר להשתמש בו ולהשביע המלאכים הממונים על התורה להתחכם בכל מה שילמוד וגם להשביע מלאכים הממונים על העושר ועל הניצוח ועל מציאת חן בעיני שרים או אסור להשתמש בכל אלה? והשיבו: קדוש קדוש קדוש ד' צבאות. הוא לבדו יעשה לכם לכל דרכיכם", הוצ' מרגליות, סימן ט'.

.157 עיין למטה, הערה 151.

.'ה מימן ג', ה'.

152 סימן ה', י' נ"ו; כ"ב.

באותו הלילה (?) 153 או בלילה השני "לפרש לי התשובה או להשיב תשובה אחרת מבוארת". 154 בתשובה אחת נאמר לו "הודענוך האיש הנבחר" 154 כששאל אם הדברים שנאמרו לו "נאצלו... מרוח הקודש... או אם באו לפי מרוח אחרת", השיבו לו: "באמת היה דבר ד' "155 רוב שאלותיו היו בעניני תפלה ומאכלות אסורות. "ועל קץ הגאולה שאל כמו כן, אך לא מצא התשובה כתובה לפניו". 157 מתקופה אחרת הגיע לידינו תיאור מצבו של שואל שאלת חלום. ספרו על ר' מיכאל המלאך "שעשה שאלות ועלתה נשמתו לשמים לשאל ספקותיו, כי נסגר בחדר שלשה ימים וצוה לבלתי יפתחו החדר. ויציצו אנשי ביתו בין השערים, והנה מושלך גופו כאבן דומם. וישכב כן שלשה ימים מוסגר, כמת מוטל על מטחו, ולא מיכאל המלאד". 158 המלאד המלאד

157 סימן ע'א.

153 סימן כ"ב. 154 סימן ל"ב. 155 סימן מ"ג. 156 סימן ה".

155 ספר הקבלה לר' אברהם בר שלמה, נויבאור, I , MJC, רשב"ץ, מגן אבות, ח"ג, פ'ד, עמוד ע'ב, ב', מזכיר את "המתעסקים בשאלת חלום בהקיץ". "כמו שסיפר לי אבא מארי נ'ע, כי זקנו היה שואל ומשיבים לו דברים אמתיים בהקיץ'. גם ר' אברהם אבן עזרא כותב בפירושו על שמות י"ד, י"ט: גובספר רזיאל הרוצה לעשות שאלת חלום יקרא בתחלת הלילה פסוק ויהי בשלשם שנה כי הוא ע'ב אותיות'. ובמקום אחר: "אדם מזכיר שמות הקדושים או שמות המלאכים כדי להראות לו רצונו או להודיע לו דבר סתר, ואז רוח הקודש נגלה עליו, והבשר ממש שהוא רימה ותולעה והוא כמו מלבוש נפעמת ונרתעת מעוו רוח הקודש ואינו יכול לסבול, ואז עומד אדם כאיש מתעלף ואינו יודע באיזה מקום הוא עומד, ולא רואה ולא יודע ולא מרניש מנופו, אבל נשמתו רואה ושומעת, וזה נקרא חזון ומראה". הובא אצל ר' משה תכו, כתב תמים, אוצר נחמד, ג', ss. השוה פירוש ראב"ע לתהלים קל"ט, י"ח; MGWI, 205 ,XLII עיין אוצר נחמד שם, עמוד 97: "הנה אבן עזרא טעה בשרים שהיו מלוים אותו תמיד, ובפר כהן מיד היה יכול להגיע מחקורי גבורות וגדולות שגם המלאכים לא היו יודעים (?) ואעפ׳כ שדים הראו לו שישנו בעולם. ושמעתי מבני איגלאנט ששם מת ביניהם, כי פעם אחת היה רוכב ביער ובא בין רוב כלבים שהיו עומדים ומעיינים עליו וכלם שחורים, ודאי אילו הם השדים, כשיצא מביניהם אז נסתכן וחלה ומת מאותו חולי". ובעמוד 96: אבן עזרא כתב טעמים של שגעון . . . כולם הסתות כריסן והיה נראה לו כמו שהיה מדבר ברוח הקודש". ובמאמר עץ חיים לר' ישעיה בן יוסף מתבריז, נ. שלום, כתבי יד בקבלה, 1. 15, מביא דברים אלה מתוך פירוש התורה לראב'ע: "והנה פתחיו ושעריו של [השם המפורשן כנגדי נעולות ואין איש מודיעני הנסתרות ותהי זאת האש בלבי בוערת ואין מכבה הנחלת. ויהי היום ואני מקוה אל אל נורא ואיום ואחלום ואראה והנה נראה אור בהיר ... וואמר אלי בן אדם הנני רואה אדוני משה ע"ה ... ויאמר אלי בן אדם הנני רואה כי את אל סוד האלוהי משתאה ולדעת פי' השם . . . עתה אפרוש לך ברמיזה ואם נתן לך אלהים ולב מבין) תוכל להבין ויפרש לעבדו ברמיזה ומרוב השמחה נתעוררתי ובספרים ואותון כתבתי למען יהיה למזכרת ולא אשכח". על פי ספורו של ראב"ע התענה מלד גדול בישמעאל ושמו אלצפאח . . . מ' יום אולי יראה בעל החלום שיתיר לו בעל החלום להעתיק לו הספר וכלילה ודמנה מלשון האינדיאה] בלשון ישמעאל, שטינשנידר, XXIV ,ZDMG ,על סדר שאלת הלום עיין ספר רויאל, אמשטרדם תס"א, ג', א'; ל"ג, ב'; מ', א'; פירוש ר"מ בוטריל ליצירה פ'ד, מ'נ. השוה יפה מראה, מעשר שני, פרק המוליך: ,ועינינו הרואות כמה מן המשכילים עושים שאלת חלום בחכמת הקבלה ונענים בתשובה נכונה ונאמנה".

## ח. גלוי אליהו ושאילת חלום בחוג הגאונים

אף בחוג הגאונים, שרי התורה וההלכה שבבבל, היו כאלה שרחש לבם שאיפה לחזות מחזות כדרך שהנביאים היו רגילים לראות. 159 על גאונים אהדים אמרו שנגלה אליהם אליהו הנביא זכור לטוב. 160 והעיד רב שרירא גאון על רב יוסף בר רב אבא, גאון ישיבת פומבדיתא, שחי במאה התשיעית, כי יום אחד אמר לחכמים כשהזקין והיה שפוף בהרהוריו: פנו מקום לאיש שיבה שבא אלי. ולא ראוהו ההכמים וידעו שהוא אליהו ז'ל ופנו לו מקום הרבה. ומה שנוהגים עכשיו לפנות מקום לצד ימין לעבר הראש, מחמת אותו מעשה הוא שעושים כך". רב שרירא לא ספר את הדבר מפי העם; אבי אביו, ר' יהודה, היה סופרו של רב יוסף "ועומר בצורך הישיבה שלו בימיו". 161 על פי מסורת אחרת העיד ר' יהודה "שאליהו ז'ל היה נראה בישיבת רב יוסף כמה פעמים". 162.

באותו זמן חי בבגדד ר' א ה רן בן ר' שמואל, המכונה בפי ר' אלעזר בעל "הרוקח" בשם "אבי הסודות". עליו יסופר שעשה נפלאות על ידי שמוש בשמות קדושים, 163 "ומהזיר מתים התועים בארצות החיים למנוחתם". הוא עזב את ארץ בבל ובא לארץ לוקא אשר באיטליה ושם הרביץ תורה וגם מסר את "הסודות" ובפרט "סור תקון התפלות" לרבנו משה בן קלונימוס. 164

במאה העשירית חי בבבל נסי נהרואני, ראש כלה, סגי נהור ובעל שאר רוח, נשוא פנים ומכובד על בני דורו כמלומד בנסים והכם הרזים. קרוב לשנת

.13 עיין אוצר הגאונים, חגיגה, עמוד 159

160 על פי הספור בספר חסידים, הוצ' וויסטינעצקי, סימן תר'ל, עמוד 100, היה רב האי נאון עולה בכל שנה מבבל לירושלים כדי להקיף את הר הזיתים בחג הסוכות והיה שוחק לאחר הסעודה ואמר: "ואני מטהר את עצמי בהושענא רבה אליהו הולך עמי, לכך נרחקין מאשר לפנינו ומאשר לאחרינו ומדבר עמי. ושאלתי לו: מתי יבא משיח? ואמר לי כשיקיפו הר הזיתים עם כהנים. ולקחתי כל הכהנים שמצאתי להקיף, אולי ביניהם כך, ואמר לי אליהו: ראה כל הכהנים שאתה רואה מלובשים מעילים והולכים בניאות אין שום אחד מזרע אהרן רק אחד שהוא הולך אחר כולם שנבזה להם והוא נמאס בעיניהם והולך בנדים רעים ואינו חפץ בכבוד ומשים את עצמו כמי שאינו והוא חינר ברגלו אחת ומצד אחד חסר עין. אמר: זהו כהן אמת מזרע אהרן. אמר רב היי: חיי, מזה שחקתי שבכולם לא היה כהן אלא אותו בעל מום". השוה א. אפטוביצר, מהקרים בספרות הנאונים, 25. "וקבלה בידינו שאף בזמן הנאונים ז'ל היה נגלה... ומה שלא נגלה לנו עתה הוא מחסרון הדורות, ושאין ראוי שום אדם בעונותינו לכך", דרשות אבן שועיב, פ' פנחס. עי שם הגדולים. מערכת גדולים, ערך נאונים: "וראיתי בספרים ושמעתי דברי סופרים כי נגלה לקצת נאונים אליהו זכור לטוב".

110-109 אנרת רב שרירא נאון, הוצ' לעווין, עמוד 109-110.

102 ספר הקבלה לראב"ד, I ,MJC, עמוד 64; קצור זכר צדיק, שם, עמוד 99. במקורות , ו ספר הקבלה לראב"ד, ו ,I , עמוד הו ספר יהודה ו ספר יהודה ו מלומד אלה נאון זה מכונה בשם רב יוסף בר יהודה (1). עליו נאמר שהיה חסיד נדול ומלומד בנסים", שם I, עמוד 64.

163 ר'מ בוטריל בפירושו לספר יצירה, פ'ד, מ'ג.

164 און 1905) IL ,MGWJ, השוה 112 והלאה; השוה II MJC, עמוד 164, III , עמוד 112. והלאה, ווו, עמוד 11–11. (1905), עמוד 11–15.

920, כשנתמנה דוד בן זכאי לראש גלות, התיצב בפניו רב כהן צדק, ראש ישיבת פומבדיתא, ומאן לקבל מרותו אף אחרי שראש ישיבת סורא וכל החכמים הנלוים עליו ברכהו וקבלוהו לראש גלות. אז פרצה מהלוקת שנמשכה שלש שנים. מריבה בין שני ראשי הדור רעה להם ורעה לאומה ועלולה להביא תקלה ומהומה לתוך חיי הצבור. אז עמד נסי ונכנס ביניהם "בדרך שלום אולי יוכל להנהיג אותו על ישיבת פומבדיתא שיתרצה בו כהן צדק ראש הישיבה. עד שהלך לילה אחד והיה פותח כל מנעולי בבל בשם, פתח אותו הלילה ד' (נוסח אחר: "ד) מנעולים, עד שהגיע אליו ועמד על ראשו ומצא אותו גורס בחצי הלילה, כיון שראהו כהן צדק חרד לקראתו ושאל לו על עסקי ביאתו, ואמר לו: חי נפשי לא הגעתי אצלך עד שפתחתי ד' מנעולים. אמר לו: ומה רצונך עכשיו? השיבו שיעשה כדבריו". וכך נתפייםו הגאון וראש גלות.

על פי אגרה עסקו גאונים אחרים בשאילת חלום. רב סעריה גאון לא ידע כמה אותיות יש בתורה, השביע בשם ובא מלאך והגיד לו:160 רב שרירא שאל שאילת חלום על אורות המשיח;167 ורב האי השביע לבעל החלום ונגלה לו רמז בענין הגאולה.168

,XVII ,JQR, יד פרידלנדר, קון הבבלי, 11, MJC, הנוסח הערבי נהפרסם על ידי פרידלנדר, 145 תנה שנה עמוד 747 והלאה; השערתו בעמוד 740, פ, דחוקה היא. עיין גם ש. א. פאונאנסקי, הקדם, שנה ב', עמוד 149, הערה ו'; ר' לוי נינצבורנ, I ,Geonica, עמוד 32 והלאה. רב נסי חבר וידוי וגם פיוטים שונים, עיין דאווידואן, אוצר השירה והפיוט, ח'ד, עמוד 152; הקדם, שם.

166 שם הנדולים, מע"ג, ערך סעדיה. עיין אותיות לרבינו סעדיה", בסוף ליקוטי הש"ע מהאר"י ז"ל, חמ"ד, תקמ"ג. על פי ר"מ בוטריל, פירוש לספר יצירה, פ"ד, מ"ג, רב סעדיה. רב האי ורמב'ם עסקו בשאילת חלום. - רב סעדיה מספר לנו .כי הרשעים כאשר ראו שחברתי... ספר בעברית מופסק לפסוקים, מסומן ומוטעם, אחזו ברכילות מנונה ואמרו שזה תביעה לנבואה", הגלוי, דף ג', ב'. חשדוהו ,שהכחיש בפסיקותה של הנבואה", הרכבי, זכרון לראשונים, ח'ה, עמוד ק'ס. אף שרחוק מאתנו לקבל רכילות מנונה", כדאי להעיר שחשד זה מפיץ אור על מחשבות בני החקופה. כשרוצים להוציא לעז על בן אדם, אין מספרים אלא דבר המחקבל על לב השומע, חשד היאומן כי יסופר. אמנם אין לנו ראיה שרב סעדיה רדף אחרי השראת רוח הקודש. הוא דחה את פני אלה שתפסוהו על דבריו שנענה ממרום ("הענותו ממרום", הרכבי, זכרון לראשונים, ח"ה, עמוד קס"ו, שורה י"ב). אכן התפלל לשיבת הנבואה בתפלת השחר (.שלח גואל וינאלנו ויעלנו שמחים אל אדמתנו, ואור שכינתך בינותינו וחזון נביאך בקרבנו", סדור רב סעדיה, עמוד פ'.) והאמין שעם ביאת הגואל יהיו כל בני ישראל נביאים עד שאם ילך אחד מבני ישראל אל אחת הארצות ויאמר: כי אני מישראל, יאמרו לו: אמור. לנו מה יהיה למחר או מה היה אתמול ממה שהיה סוד אצלם. וכאשר יאמר להם יתברר להם שהוא מישראל', האמונות והדעות, הוצ' סלוצקי, עמוד 125. עיין מאמרי בספר היובל לכבוד ר' לוי גינצבורג, עמוד קע"ה, הערה 100. – על פי ספר החיים כ"י ידע רס"ג ,זה המעשה דהיינו שעל ידי ספר יצירה נוכל לברוא נולם', ספר יצירה עם פרוש אבוסהל דונש בן חמים, הוצ' נראסבערנ, הערה א', עמוד ז.

167 לקוטים מדברי יוסף לר' יוסף סמברי, I ,MJC, זון, ר' מנשה בן ישראל, נשמת חיים מ'ג. פ'ו: ..רב שרירא עשה שאלת חלום וקראו לו הפסוק ...ורמזו לו תשובה על שאלתו והוא לא היה מבין. וחזר ושאל ובקש וביארו לו כל הענין".

בשם הדבר הדבר, גנוי מסתרות, ח"ג, עמוד כ"ט; נבכ"י אחר, אחר, אווי מסתרות, ח"ג, עמוד כ"ט; נבכ"י אחר, אחר, אווי מסתרות, הדבר בשם

והעיד רב האי גאון על רב אברהם גאון קבאסי שהיה "מכיר עתידות בנענועי עלי האילנות ביום שאין רוח נושבת והיה מכסה האילן בסדינין והי' חכמ' מפוארה". הוא היה "מודיע פליאות גדולות שמכירין בהן האמת בני אדם".

ר' יוסף בר רב אבא הנזכר נתמנה לגאון בפומבדיתא על ידי חלום, אף על פי שזכות הקדימה היתה לר' אהרן אב בית דין שהיה "גמיר ועדיף טפי מיניה". 170. ועל פי עדותו של ר' משה אבן עזרא ספר רב האי גאון לר' מצליח דיין צקליה, שבקר אותו בבגדאד, שפעם אחת מצא מלה "באחת הבעיות" של רב סעדיה גאון "ולא הבין פרושה וכונתה. מחשבתו היתה עסוקה בענין הזה עד שישן. בחלומו ראה אותו, כלומר את רב סעדיה, ושאל אותו את פרוש המלה בלשון ארמית שדברו

"חכם אחד ספרדי". ש. ל.] עיין רא"ש, יומא פ"ח, י"ט: "ורב האי אמר לא בלשון זה היה אומר כהן גדול אנא השם אלא שם בן שנים וארבעים אותיות. ועדיין מצוי בישיבה בקבלה וידוע לחכמים". השוה דברי רב האי בתשובתו, טעם זקנים, זו והלאה: "ויש אנשים שחלומותיהם חדים וברורים כששואלים שאלת חלום מחלומות אחרים, ויש עתים שהתשובה ברורה, ופעמים שהיא מסותמת ופעמים שאין תשובה על השואל... אבל זה שאמרתם כי לכל אחד צורה ידועה בעל חלום שיבא אליו, לזה זקן ולזה בחור, שמענו כי היה כן, אבל אנו לא ראינו זאת ולא אמר לנו מי שראה כן". בדברים אלה רב האי רומז לנו שהוא בעצמו היה עוסק בשאלת חלום. הוא רק שולל שראה את בעל החלום.

169 אוצר הנאונים לסוכה כ'ח, א'; השוה שערי תשובה, איי הים, סימן ע"ד; הכותב לעין יעקב, סוכה כ"ח, בשם הריטב"א; ספר האשכול, הוצ' אלבק, קע"א, א'; ערוך השלם, ערך סח. על עפי אלפא ביתא דבן סירא (וואת ליהודה, עמוד 256; אוצר מדרשים, עמוד 45) בן סירא "כשהיה בו חמש עשרה שנה למד שיחת דקלים, שיחת מלאכי השרת, משלות כוכבים ומשלות שועלים". על הלל ושמאי אמרו שלמדו "שיחת עצים ועשבים", מסכת סופרים, פי"ז, ז', הוצ' הינער, עמוד 290. על ר' יוחנן בן זכאי אמרו שידע שיחת מלאכי השרת... ושיחת דקלים, משלות כובסין, משלות שועלים' (סוכה כ'ח, א'). מהי שיחת דקלים? רש"י אומר: "לא ידענו מה היא". את דעת רב האי גאון הזכרנו בפנים המאמר. פירוש מסתורי נמצא אצל רבינו נרשום: .שהיה יודע ללחוש דבר שתתמלא השדה דקלים ושיתעקרו' [עיין סנהדרין ס'ח א']. רשב"ם (ב"ב קל"ר, א") רואה בה כשרון ספרותי: "שבני אדם רגילים לדבר על הדקלים כדכתיב בשלמה וידבר על העצים". מחבר הפירוש לבראשית רבא המיוחס לרש"י רואה בה בטוי של מליצה: ,אדם זורע סאה של חטים אלא להוציא ממנה כמה סאין, נמצא כשהארץ מוציאה פירותיה, כאילו היא משיחה עם הבריות שמחזרת להם מה שהוציאו בה" (ב"ר, פי'נ). על פי רש"ט שפרוט, פרדס רמונים, הוצ' צווייפעל, עמוד 25, משמעותה: ,ידיעת טבע כל צומח, האילנות והעשבים". ולדעת מהרז"ו: "מודיעים חכמת הש"י בארץ כשבני אדם מתבוננים בהם". השוה גם פירושו של בעל באר מים חיים, עץ יוסף, עין יעקב, סוכה כ"ח; חגיגה י"ד, ב"; זוהר פנחס, רכ"ח, א'. רל"ג, Legends of the Jews, עמוד A. Legends of the Jews פנחס, רכ"ח, א'. רל"ג, אל, עמוד 361. בניטין מ"ה, א', יסופר שבימי רב עיליש (דיין במחוזא בזמנו של Juden רבא) היה אדם שידע .בלישנא דציפורי", כלומר שיחת העופות. כך פירושו של בעל הערוך מל ח'. רש"י כותב בזהירות ,המבין העופות". ובעל סדר הדורות, ערך עיליש השיג על פירושו של בעל הערוך. – בספר "הלכות גדולות", הילכות גיטין, הוצ' הילדעסהיימער, עמוד 337, הובא בקשר עם הספור על אבוה דשמואל שמדית אחת ידעה .בלישנא דציפורי". [נמצא בקיצור הגדות הירושלמי שפרסם הר"ל גינצבורג בננזי שכטר ח"א עמ' 392 ועיי"ש עמ' 389. ש. ל.ן על 'Handworterbuch des Deutshen Aberglauben ,VIII הנושא הזה בפולקלור בה. רב סעריה השיב לו ורמז לו שיעיין באחר הספרים שממנו תתחור לו משמעות המלה. ובאמת מצא רב סעריה את הפתרון בספר שהראה לו". 171.

ר' נסים גאון כתב: "הגידו לי זקנים שבדור שביום שהכניסני לברית מרנא אבא אלוף ז"ל כשנכנס לבית הכנסת ואני בירו ישב שעה אחת על אותו כסא המוכן ואחר כך עמד והושיבני על הכסא האחר של מילה. ואחר שיצא שאלו אותו מה טעם, כי לא ראינו מעולם מי שעשה כך, ואמר להם קבלתי מו הזקנים הקדמונים שוה הכסא מוכן לאליהו והוא מלאך הברית וישבתי עליו עם הילד אולי יברכהו לי ומצא חכמה בברכתו". 172 אביו של רבינו נסים, ר' יעקב ברב נסים, שאליו הריץ רב שרירא אגרתו המפורסמת, היה אחד מגדולי החכמים בקירואו ועמד בראש ישיבה מפוארה. על פי ערות בנו הצטיין בצרקתו וביראתו הקורמת לחכמתו, 173 והגאונים רב שרירא ורב האי שבחוהו וכנהו כנראה בשם "אלוף ספר יצירה, שקטעים ממנו נתפרסמו 175. ותלמידי הדוש". 175 מיחסים לו פירוש על ספר יצירה, שקטעים בית מדרשו עסקו לא רק בנגלה אלא גם בדברים שהם כבשונו של עולם, סתרי תורה ומעשה נפלאות. הם שאלו את רב האי גאון על אודות השם והשמוש בשמות קרושים. במכתבם מספרים: "שאילת חלום היו כמה זקנים וחכמים וחסירים אצלנו יורעים אותה ומתענים כמה ימים ולא אכלו לחם (בשר?) ולא שתו יין ולנים במקום טהרה ומתפללים וקוראים פסוקים ירועים ואותיות במספר, ולנים ורואים חלומות נפלאים כמו נבואה. ויש מהם מי שהיו בידינו וידענו אותם, היה לכל אחד צורה ירועה לזה זקו ולזה בחור ותראה לו ויגיד לו ויקרא לו פסוקים שיש בהם אותו ענין שישאל עליו". 176

עמדת גאוני בבל היתה עליונה על כל חכמי זמנם. מכל תפוצות ישראל היו פונים אליהם בכל דבר דת ורין. איש לא פונים אליהם בכל דבר דת ורין. איש לא העיז להתיצב בפניהם או להרהר אחרי דבריהם, והעם היה שואל בהם כשואל באורים ותומים. כשם שראשי גלותא טענו שהם יורשי עצר, מלכות בית דור, זגן כך ראו הגאונים את עצמם יורשי הנבואה. ר' צמח בר חיים גאון מסורא, שאמרו עליו שהיה יודע נסתרות, זקו הסביר טענה זו באופן היסטורי: "מפני שעקר חכמים והנביאים לבבל גלו והם יסדו את התורה וקבעו ישיבה בנהר

<sup>171</sup> שירת ישראל, תרגום הלפר, עמוד ק'ד.

<sup>172</sup> ארחות חיים ח"ב, הלכות מילה, סימן ט'.

<sup>173</sup> ספר המפתח, הקדמת רבנו נסים, הוצ' נאלדענטאל, עמוד ח'.

<sup>174</sup> ש. א. פאזנאנסקי, אנשי קירואן, עמוד 31; ענינים שונים הנוגעים לתקופת הנאונים, הקדם, שנה ב', עמוד 104.

<sup>.</sup> Steinschneider והלאה. והלאה. דוקעס, טיבינגען תר"ו, עמוד 65 והלאה. 175 והלאה. 175 והלאה. 175 ואל וואר 175 והלאה. 175 וואר 175 ו

<sup>176</sup> טעם זקנים, עמוד נ"ד והלאה; פירוש לספר יצירה לר' יהודה ברצלוני, עמוד 104. על גיורדי מרכבה" בתקופת הנאונים לא נעמוד כאן.

<sup>.237-225</sup> עיין שי"ר, ערך מלין, 225-237

<sup>178</sup> בהיותו במושב זקנים היה עושה שאלה בהקיץ ומשיבים לו ואין אדם מרגיש", מנלת סתרים לרח"ו, עפ"י חיד"א, שם הגדולים, מע"ג, צ', יוד.

פרת. מימי יהויכין מלך יהודה ועד היום הזה הם של של ת החכמה והנבו א ה. 170 סמכותם של הגאונים נבעה לא רק מידיעותיהם ומכשרונותיהם אלא ממשרתם. "כי חכמתם ופלפולם הוא הדבר אשר צוה ה' את משה... וכל החולק על שום דבר מכל דבריהם כחולק על ה' ועל תורתו. 150 "כי כולם דברי אלהים חיים"; "ואפילו במתיבתא דרקיע יסדרון הלכה כמותו", "ואפילו בבית מדרשו של משה לא ידחו אותן ממקומן". 151 הגאונים לא רק שהיו "מלמדים את העם תמיד אסור והיתר, טמא וטהור, כשר ופסול ושאר כל דקדוקי תורה ומצות", אלא תמיד אסור והיתר, טמא וטהור, כשר ופסול ושאר כל דקדוקי תורה ומצות", אלא אלא סמכו את פסקיהם על השמועה ועל הסברא. 183

רגילים הגאונים לפתוח או לגמור את תשובותיהם לשואלים בלשון "כך ראינו", "כך נראה לי", "כך הוא הדין", "כך דרשו רבותינו", "היכן איתחזאית מלתא" או "היכן חזינן". אמנם אחדים מהם כגון רב שר שלום גאון שר' חיים ויטאל הפליג אותו מאר בחכמת הקבלה, רב נטרונאי, שעל פי אגדה היה מלומר בנסים, 154 רב שרירא ורב האי שעל פי אגדות מאוחרות היו מיורעי ח"ן ועסקו בשאלת חלום, 185 והראב"ד משתמשמים בנוסח נשגב וכותבים: "כך הראוני מן השמים "186 "כמה שהראוני ממרום", "כי "כך הראוני מן שמים "186 "כי דאחוו לנו מן שמיא או כי היכין דאחזו לנו מן השמים". 187 בטוי זה, שמקורו כנראה במאמר החכמים: "הלומד תורה לשמה... ומגלין לו מן השמים רברים רזי תורה", 185 אף שאין לראות בו עדות להשראת רוח הקורש או להשגת דברים

179 אלדד הדני, הוצ' עפשטיין, S. השוה דברי סעדיה, זכרון לראשונים, להרכבי ח'ה, קנ"ה: ,וכמו שהיו הנביאים בזמנם מנהינים אותה [את ישראל]. כך יוליכוה הצדיקים בדורותיהם". 180 בתשובה המיוחסת לרב שרירא, נדפסה מעבר לשער ספר ,שערי צדק". עיין תשובות הנאונים, שערי תשובה, עם פירוש איי הים, סימן קפ"ו; דוד כהנא, לתולדות הנאונים, הקדם, שנה נ', 191-192.

יוסרון לראשונים, מחברת ד', XI .XI אוי 150 ,IX ,NS .JQR ווא 150 .XI ווא 150 .XI

ואי כבית דין הגדול לא מיקבלא דעתיהון נמי אלא כדין, ואי כנביאים נמי לא מיקבלא דעתיהון אלא במאי דאפקיד להון קודשא בריך הוא. אטו כמארי עלמא משוי להון", תשובות דעתיהון אלא במאי דאפקיד להון קודשא בריך הוא. אטו הרכבי, סימן רי"ד, 101.

184 השוה טעם זקנים עמוד 55 והלאה: .ברור ומפורסם לאנשי ספרד ומסורת בידם מאבותיהם כי מר נטרונאי נאון ז'ל בקפיצת הדרך בא אליהם מבבל וחזר וכי לא הלך בשיירא ולא נראה בדרך'. רב האי הטיל אמתת הספור בספק. עיין הרכבי, זכרון לראשונים וגם לאחרונים, ח"ד, XXIII.

185 עיין להלן הערה 190 ולמעלה הערה 7. ו.קפיצת הדרך אינם מהדברים שאי אפשר", טעם זקנים, 56.

186 [ביטוי זה מובא בערונת הבושם הוצ' אורבך ח"ב עמ' 25 בשם בה'ג, ולפנינו בבה'ג ליתא, וכנראה שהיתה לפני ר' אברהם בר' עזריאל הוספה של תשובת גאון בה'ג שלפניו, ש. ל.] ליתא, וכנראה המקורות שלקט א. אפטוביצר, תשובות מיוחסות לרב האי, תרביץ שנה א',

ס"ד, עמוד 82 ואילך. עיין V ,Gesammelte Schriften ,L. Löw ואילך. על רשימתו של אפטוביצר יש להוסיף הרבה, כנון הרשב"א סימן חש"א, תש"ו, עיין גם חתנ"ד. השוה חשובות רש"י, הוצ' אלפגביין, עמוד 262, 272, 282.

18 עיין למעלה הערה 18.

במראה או בחלום, סימן הוא לאמונת הגאונים שיש ואדם זוכה לעזרת שמים בדרך מבעית 192 או להארה בסחרי הלב192 הבאה ממרום בדרך נס, 191 "בלי רב או

פפו במוכן זה השתמשו במושג "בת קול" בתקופת האמוראים, עיין למעלה הערה ז-. השוה "מקח וממבר" לרב האי נאון, שער נ"ב: אם השולח אמר לשליח עשה לפי עצמך ולפי מה שירא זך מן השמים, הרי זה יש על השליח לעשות כיותר יפה מה שעיניו רואות מה שירא זך מן השמים, הרי זה יש על השליח לעשות כיותר יפה מה שעיניו רואות המניעה לארם והיא צפונה בתופעה מבעית. ב. מ. ליין, אוצר הגאונים, בחבור, עמוד פצי, המניעה לארם והיא צפונה בתופעה מבעית. ב. מ. ליין, אוצר הגאונים, בחבור, עמוד פצי, נאמר "כך האינו". השוה גם רבנן מבוראי וחלמורם, אוברה, נ'-ר', עמוד קציו; הולדות רב שרירא גאון, עמוד זיב; קובץ רב סעדיה גאון, עמוד הפ"א. באמת השתמשו לפעמים בבטי הר"א גאון, עמוד זיב; קובץ רב סעדיה גאון, עמוד הפ"א. באמת השתמשו לפעמים בבטי האיית הלוח הבאה לארם בדרך גם או בחלום. רבינו התואל (במאה ה"א) המפרש האיית הלוח מריבה אומר: "נאינה עליה והן מועמין: האיתי ברוה"א) המפרש האיית הלוח מריבה אומר: "נאינה עולים בשמים אלא צופים ורואים באובתא דליבא בארם הרואה ומבים מתוך אספקלריא שאינה מאירה". פירוש לחנינה "די, ב'; מגדל חנואל, פזי, יהודה אלברצלוני, פירוש ספר יצרה, בה.

לקבל עליכם דיני כפי מה שיראוני מן השמים וכו'. ש. ל.ן. השמים לדין. והלכך מאן דבעי דאם מעה יפטר, ויהא דינו דין יאטר אליהם: רצונכם בעווע בעל שלא להידיין לפניו עד שיקנו וה מוה לקבל עליהם כל מה שיר אותו מן וכן כוחב גם בעל שבלי הלקט ח"ב, 20% (הסגלה, חס"ט, ירושלים ח"ש): וקודם גמר דין יכולין אלבק עם 101): רשאים (כלומר, המברים) לעכב כמו שמראים להם מן השמים. רב שרירא ורב האי וחשה"ג אסף ה"א סי' נ"ם, מרעי היהרוח ס"ב עמ' זה, אשכול ה"ב הוצ' סימן ל"א. [לדברי רב האי בס' המקח והממכר שהובאו בריש הערה זו יש להוסיף חשובת מובה, אמשטרדם תפ"ב; ד' משה מייטלבוים, השיב משה, יו"ד, סימן כ"ט; נודע ביהודה, אה"ע, מהרש"ל, ים של שלמה, הקרמה אן ר' יוסף ב"ר אליעור הספררי, אחל יוסף, הקרמה, מרגליות אינו משלו כי אם כפי שהורוחו מן השמים". גם בחקופה מאוחרת השתמשו בבטוי וה, השוה בבמו. דומה לוה בהוראה של רוח הקודש: "שהחוודעות אשר יבא לנביא מפורש ויקבלהו שכלו לא למליצה בעלמא נאמר. אף אברבנאל בפירושו למורה נבוכים ח"ב, פל"ו, הקדמה ב", משחמש בסוף חבורו ,ספר התרומה": "שהורה כפי מה שהורו לו מן השמים". בטוי זה בסיום הספר עליו שהיה עולה למרום בלילה ומקבל דברים ממלאכי השרח (עיין למעלה, הערה 14), כוחב את ספרו מפי רבו, ר' יצחק הוקן מבעלי התוספות (הגהות מיימוניות, הלכות שבת, פ'נ) שספרו לא יחוירו לרוכנו ערשוהו מגן ערן". ר' ברוך ב"ר יצחק מגרמיוא, שחי במאה ה"ב וה"נ, שסדר ובכ"י פארמא, הוצ' וויסטינעצקי, סימן חכ"ר, הנוסח הוא: "ובא לחכם בחלום, אם אשר בברכת כהנים, והראוהו מן השמים לאותוחכם כי אם לא יחוירנו יענש ברבר". ("שמרך) ("שמרך) והיה שם חכם אחד והעבירו מלפני החיבה לפי שאינו יודע לחתוך האותיות ובספר חסירים, רפוס בולוגיה, סימן י"ח, נמצא: "מעשה בכהן אחד שהיה פורש כפיו ואומר

100 אמונה כואח עולה מרברי רב האי גאון על סורות "מעשה בראשית" "שהם רוים מחרים שאי אפשר למוסרן לכל אדם אלא מי שיש בו מרות המסורות בידינו... ומן השמים מראין אותו בסחרי לבו...אלא מבקשים אנו עליכם רחמים. יהי רצון השמים מראין אותו בסחרי לבו...אלא מבקשים אנו עליכם רחמים. יהי רצון הכל מי שהוא ראוי מן השמים יאירו את עיניו, שערי חשובה, סימן קכ"ב. תשובה זו מובאה בפירוש רמב'ן לבראשית ה', ב'; תורת ד' תמימה, לפסיא 100 אלים לבורשים על 100 אותי חדינה למויפה.

191 השוה דברי רב שרירא ורב האי: ,והכין אנהינו יחנא מן שמיא ולא בזכוחינו אלא בחסריו של מקום ובזכות אבוחינו דבר עבירנא בסררא דגן לא מהדרין יחנא ריקנין, אף אחון עוזר". "הוי יודע כי שכינה בתלמידים, ואור שוכן ביניהם, אותו האור נקרא שכינה... והחכמה עצמה היא אחת השכינות". ביניה

אין אתה עומר על טיב מחשבתם של אנשי קורש בישראל בלי לזכור שבעיניהם רוח הקורש מרחפת על פני שכל הארם, ושלפעמים ארעא ורקיעא נשקי אהרדי. האמינו שקול אלהים שיצא מהר חורב לא נאלם. "את הרברים האלה רבר ה' אל כל קהלכם בהר מתוך האש הענן והערפל קול גרול ולא יסף" (רברים ה, יט) חרגם אונקלס (וכן יב"ע): ולא פסק. 193

עבידו הכין... דסמיכנא ברחמנא דלא הדריתון ריקם ומיתרחיש לכון ניסא", חמדה גנוזה סימן פפ"א; קבוצת חכמים, עמוד 108.

192 אוצר הנאונים, סוטה י'א, א'. עיין אוצר הנאונים, בבא קמא, עמוד 65; כתובות, עמוד 195. וכן קנסות של חכמים כל אחד כמו שהראום מן השמים'.

193 רש"י מוסיף: .כי קולו חזק וקיים לעולם'. פירוש זה נמצא גם בכבלי. סנהדרין י"ז, ב'; סוטה י', ב'.

### הוספה להערה 73 (עמוד קפ"ז)

ידידי הספרן ר' חיים ליברמן העירני על ,ספר המניד נביאים ראשונים עם פירש'י ולשון אשכנז אנודת שמואל בקראי שמו האלוף התורני מהור'ר שמואל בהרב הגדול והגאון החסיד מהור'ר משה זצ'ל דלונטש מה שלקט ואסף והעתיק מספרים ישנים נושנים והם הג'ה דרבי עו ב די ה הנביא מנורא'תם.''... נדפס באמשטרדם תג'ט. בהקדמה מספר המחבר על מסעיו בארץ ערבי'. במקום אחד מצא ,יותר משמונים אלף בעלי בתים ... מדברים בלשון הקודש כמו אנחנו האשכנזים, ואמרו לי שהם משבט בנימין ויושבים בה מיום גלות בית ראשון ... ויש להם דפוס שהביאו מארצם ביום גלותם (1)'. השוה שטינשנידר, 2454 , CB.

## מיולים במקום שהמציאות והספר – היסטוריה וביבליוגרפיה – נושקים זה את זה

CHL

ישעיה זַּבָּה

נקוני אקי חכופות בדרך מיולי) נקוה אלי חכופות בדרך מיולי)

1

מני הראשונות של הבוסקים מימוניסמ"בטורים בשמונים מימוניסמ"בטורים בשמונים

אין כוונחי לכחוב ביבליונרפיה של הפוסקים הנו' ברפוסי איטליה של החקופה הנו', כי עבודה שבוו רורשת ישיבה מתמרת ולא "מיולים". מטרתי היא: א. להבליט את הפוסקים שעלו לגרולה באיטליה בסוף המאה המ"ו, נעשו לבעלי סמכא, וחיי היהרות באיטליה היו נחתכים על פיהם; ונשארו מושלים בכיפה עד מחצית המאה המ"ו; ב. להראות עד כמה התהליך הזה, קביעות סמכותם של שלשת הפוסקים הנוברים, בא לירי בטוי ברפוסי איטליה, ועד כמה יש בו משום לבאר הופעות ביבליונרפיות אחרות.

אימליה, כירוע, לא הקימה פוסק משלה אשר סמכוחו תהיה ניכרת מחוץ לחוג מקומי צר, ואשר מרותו תהיה מומלת על כל הקהילות שבתוך תחומיה הניאוגרפיים: ולפיכך היה מקום באימליה להתחרות בין פוסקי-חוץ שכבשו להם עמדה חוקה קורם כל בארצם, ואשר השפעתם הלכה ופרצה לה דרך מעבר למרכום. כותבי תולרות היהודים באימליה, וביניהם גם כותב המודים האלה, רגילים להדגיש שני צגורי השפעה שהשתפכו לתוך היהרות האימלקית בתקופה שאנו דנים בה, סוף המאה המ"ו ותחילת המאה המ"ו, והם הצגור האשכנוי שנמשך לשם עם זרם גולי אשכנו מצפון, והצגור הספרדי שהלך והתרחב בדרום עם גרוש ספרד. שני הצגורות

ו פסקי ר' ישעי' רמראני ופסקי ר' מנחם מרקלאם כל סדר – לא היו מסוגלים לעלות למדרגת התלמוד דוגמת האלפסי, והשני לקוטים משוללים כל סדר – לא היו מסוגלים לעלות למדרגת פוסקים' במובנה המלא של המלה. במדה מצומצמת ובחחומי חיים מסויימים ,שבלי הלקט', וביחוד קיצורו ה,חניא', מילא את התפקיד של ,פוסק' באיטליה.

נפגשו בטבור איטליה, ביחוד ברומה, ויש שבאו לידי התנקשות. מובן מאלין שכל צנור וצנור העביר גם את ה"פוסק" שלו ושתלו באדמת איטליה. אולם חוץ משני הצנורות המתחרים האלה יש לבחן עוד צנור שלישי, והוא הצנור הצרפתי, גם הוא השתפך לתוך ים התרבות של היהדות האיטלקית בתקופתנו, העלה שם שירטון ושימש יסוד מחווך ומכריע בין אשכנו וספרד. ואל לנו לזלזל בערכה של ההשפעה הצרפתית ולהבליעה בנעימות בתוך ההשפעה האשכנזית, כי לאמיתו של דבר גדולה השפעתה של צרפת על החיים התרבותיים, וחיי ההלכה וה"פסק" בכלל, של יהודי איטליה בתקופה זו מהשפעתה של אשכנו. היסוד הצרפתי גבר ביחוד בשכבות העליונות של הצבור היהודי, בחוגי הבנקירים והרופאים שהיוו את חוט השדרה של חיי הקהילות באיטליה אז. הללו, לרוב, היו בין היוצאים והנכנסים בחצר האפיפיור, מקבלים זכיות אשר אצלו מאורן לכל בני הקהילות. מימות גלותו של האפיפיור לאביניון הלכו והתחזקו הקשרים שבין יהודי פרובינצא וחצר האפיפיור, והקשרים האלה נשארו בתקפם גם לאחר שיבתו של האפיפיור מגלות צרפת לרומה. ורפז לרבר, שני הרופאים היהודים שהיו להם מהלכים בחצר האפיפיורים בתקופה שאנו דנים בה, הם יעקב בן עמנואל פרובינצאל המכונה בוניט מלטאש ושמואל צרפתי, ושניהם צרפתים. ולא לבד בתרבות החילונית כי אם גם בשרה ההלכה והפסק ידם של הצרפתים על העליונה במדינת האפיפיור ובמחוזות השכנים אל שלטון האפיפיור בצרפת, בצפונית-מערבית של איטליה. המהרי"ק, ר' יוסף קולון הצרפתי, הוא הפוסק היחידי שמצורתו היתה פרושה חוץ למרכזו, ותלמיריו־קרוביו, ממשפחת טרבוטי וראיינה, היו המושלים בשרה ההלכה בפיימונט, במארקה של אנקונה, ויד להם ברומה בתחילת המאה הט"ו2.

כשבאו המדפיסים הראשונים, בני אשכנו מחונו של מהר"י מינץ, בסוף המאה הט"ו לספק את צרכיהן של קהילות איטליה הצפונית בספרות ה"פוסקים" דרכם היתה נכונה לפניהם. בלא היסוסים יכלו להושיט לקהל הקוראים את הפוסק הנפוץ ביותר בזמנם, והם ה"ארבעה טורים" לר' יעקב בר' אשר. עדות להפצתו הם כתבי היד המרובים של הטורים מן המאה הט"ו כתובים בכל מיני כתב, כתב

2 הצרפתים, בעלי ההשפעה בקהילות איטליה בסוף המאה הט'ו ותחלת המאה הט'ו, רובם מפרובינצה או נולי קטאלונייה שמצאו מפלט במדינת האפיפיור באביניון. משם באו לאיטליה והתישבו ברומה או בצפון איטליה המערבית (פיימונט, סאבוי וכו'). בוניט מלטאש, למשל, יצא מפרובינצה לקארפינטראש, מדינת האפיפיור, שם כחב הספר ,טבעת אסטרונומית' בלטינית, הקדישו לאפיפיור אלכסנדר הששי. מקארפינטראש נקרא לרומא לשמש רופא בחצר בלטינית, הקדישו לאפיפיור יודאיקה, כרך IV, עמ' 942). על שמואל צרפתי ויוסף בנו עי' האפיפיור (עי' אנציקלופדייה יודאיקה, כרך IV, עמ' 1842, ומאמרו ,משירי יוסף בן שמואל צרפתי, קאסוטו, היהודים בפירינצי (איטלקית), עמ' קכ"א וכו'.

הצרפתים באיטליה עמדו כמו כן בראש התנועה ההומנית של יהודי איטליה. באי כחה של הומניות הידועים ביותר הם יוסף הכהן, ההיסטוריון, ואברהם פאריצול, הסופר והניאוגרף, שניהם מאביניון. יוסף מארלי, גם כן צרפתי, הביא לידי ביטוי את ההומניות בנוולותה, מעין זו של פייטרו אריטינו. על דבר תרומתם של הצרפתים, וביחוד של הסופר אברהם פריצול, להתפתחות הדפוס העברי באיטליה נייחד הדיבור במקום אחר.

רש"י על התורה קדם ל "מורים" ב מלאכת הקורש". הם מן הספרים שהמרפיסים נתנו עיניהם עליהם בהתחלת עבורתם:. בשניהם רק הצפונית ומאת המרפיסים הראשונים בספרד. בשני מרכזי הרפוס העברי המורים בחיבה היחרה הנודעת לטורים מאת המרפיסים העבריים הראשונים באיטליה צרכיהם של האשכנוים וגם את צרכיהם של הספררים. רבר זה בא לירי בטוי ימיו בפולידו, והיה בקי במנהגיהם ונימוסיהם. הפורים יכלו איפוא לספק גם את החוך של היהרות האשכנוית וגאונה. הספררים ראו בו בן ארצם כי על כן חי רוב הטורים יצאו גם באשכנו וגם בספרד. האשכנוים ראו בו את בנו של האשרי, עמוד אשכנו, כחב אימלקי, כחב ספרדי, כחב פרובנצאלי וכו'. ובאמח מונימין של בעל

בין הספרדים, הצרפתים והאימלקים המודים נתחבבו בעיקר על השכבות הבינוניות המורים אמנם הפיקו דרישתם של החוגים האשכנוים ללא הבדל מעמד. אולם

הטורים שנרפסו בפייבא רשקו בשנת רל"ה ספקו צרכיהן של קהילות אשכנו ערים אנו להופעתו של ה"משנה תורה" בעונה אחת עם הטורים באיטליה ובספררי. אחרי הפוסק הספרדי המובהק, והוא הרמב"ם או ה,מיימוני" בלשון החקופה. ולפיכך בניינו של העם. השכבות העליונות, גדולי היחס והמשכילים שבין הספרדים, נהו שהיו קרובות ברוחן לחוגי המקובלים והחסירים, ואלו היו רוב מניינו אבל לא רוב

שהמהרי"ק הצרפתי וחלמידיויקרוביו מבית טראבוטי הגו בסמ"ג וחברו עליו פירושים אף הסמ"ג גרפס באוחו הומן ברפוס אנונימי שמלפני ר"מס. ובאמח יודעים אנו עליו ער שמצא פוסק משלו, והוא ה,סמ"ג", ספר מצוח גרול, לר' משה מקוצי. האפיפיור ובחלקים אחרים בצפון איטליה, ביחור פיימונט וסבוי, לא נחה רעתו ה,משנה חורה" שנרפס ברפוס אנונימי לפני שנח ר"מ. ועריין היסוד הצרפתי במדינח בצפון איטליה, וצרכיהן של קהילות ספרד בדרום איטליה ומרכזה סופקו על ידי

מיימונייםמ"גיטורים משכו עליהם שימת לבם של המרפיסים, ושלשתם תופסים אנו רואים איפא שמיר בהתחלת הרפוס העברי באיטליה שלשת הפוסקים וביאורים.

ב השווה גאוצר האינקונבולים העבריים", מבלא אב, בב.

+ השווה מוצר ... מבלא אינו, ב ...

ועד כמה הקפידו בעיהם לשמור את מסורת צרפת ופוסקיה, בולט מתוך דברי ר' עוריאל ראיינה פ השווה ,אוצר . . . שבלא אפו. עד כמה גדל גאונם של הצרפתים על יחום ארצם,

אנטנו יוצאי יחסיהם שראוי לנו לכבדם ולא לסתור דבריהם." צרפתי איך הנחחם דעת רבוחינו הצרפתים ורש", הסמיג והסמיק), ובפרט עם' נ'): ,ופליאה נשנבה', הוא כוחב, ,לא אוכל לה בהיות כ'ת צרפתי והאבל גם הוא שהבאחי במאמרי גלחולדות קהילת בולונייה' יהיברו יונין קולינ' אנואל, 1942, מדור עברי,

גרפסו במונקאמש, חרנ"ט. כבר בתהלת המאה הי"ר חפס הסמ'ג מקום בראש הפוסקים עובדיה ברטעורא וכיוצא בהם, מלווים אותם. חידושי מהרי'ק על הסמ'נ הלכות חמץ ומצה בחרבה כחבי יד אימלקיים. לרוב, חירושי חלמיריו של המהרי'ק, כנון ר' עוריאל מרבומי, פ חירושי ר' יוסף קולון על הסמ"ג, ביחוד על הלכות חמץ ומצה ושאר המועדים, נמצאים

עחים לחורה... ולספרי הרב אלפסי וספר ר' משה מקוצי וספר משנה חורה מן הרב השלם. בפרובינצא. ר' יוסף כספי בצואחו (מעם וקנים, לר'א אשכנוי, חרט'ו) מצווה אח בנו: "חקבע

המקומי, ומרם התרומם ממעל לצרכי הונו המיוחר. בפוסקים מרם הורכבו לחוט משולש; כל אחר מן המרפיסים נשאר נאמן לאפייו הצרפחי אשר, כפי שוכרנו למעלה, חפס מקום חשוב בחצר האפיפיור ברומה. שלשת הוא אחד מדפוסי רומה שלפני ר"מ הטיפוסיים. וההשערה קרובה שיצא מן היסוד מקום הרפוס בלתי ירוע, והרעת נותנת שיצא מתוך חוג ספררי ברומה?. והסמ"ג אח ה,משנה חורה" עם רפוסי רומה שמלפני ר"מ, אוחיותיו מעידות על אויר ספררי. מינץ בפרואה. אופי אחר ל,מיימוני". למרות דעתם של הביבליוגרפים הכורכים מובנוקה; רשוחם הוא החוג האשכנוי שהחרכו מסביב לביח מדרשו של מהר"י מיחר וצורה מיוחרת לכל אחר מהם. המורים נרפסו בצפון אימליה ובצורה אשכנוית במעט מקום שווה בשוק הספרים. ובכל זאח טרם דרים בכפיפה אחת. רשות

את שלשתם במעט בנשימה אחת, החל בסמ"ג (רמ"ט) וסיים בטורים (ר"ג או רנ"א), משולש. וכשניש להמציא לצבור הרבנים והקצינים את החלמור והפוסקים הרפים החחומים בהרפסה הפוסקים. כרך את ה,מיימוני"-סמ"גיטורים ביחר ושורם לחוט המסונעות:, והקיף במעופו הטיפוגרפי את הקהילות השונות למיניהן – ומשמש את ער שבא שונצינו – הראשון ברפוס העברי שהחגבר על האופי המקומי באותיותיו

ער שהנשים חבנית משוכללת לתה לעם הספר הוצאה למופה של ספרות החלמור כאחר, החלים בומבירג לרכז את מבטו כלפי צרכיו של העולם היהורי, ולא שקט המקראות הגדולות, הוצאה א' (רע"ו-רע"ח), שהיו מכוונות לעולם היהודי והנוצרי הלך בעקבותיו של שונצינו ועלה עליו בהיקף החבנית ורוחב האופק. לאחר הרפסח מסורה השילוש של מיימוניסמ"בטורים עברה משונצעו לבומבירו. בומבירו IEXILL NUU6.

והפוסקים. בשנת רפ"ב, טרם הביא לירי גמר את הרפסת החלמור, וכבר פתח

בלובץ וה. בחולרות ישראל וספריו (באנגלית), 1944, עם' 185-382, ומאמרו של אחיו משה מארכם למטבע ספרדית. על דבר האינקונבולים המחייחסים לרומה עי' אלבסגדר מארכס, מחקרים במסבה אהכנונט מוכטלט! ואילו אוחיות ה.משנה חודה' נוון פרובינצאלי להן, והולכות ומתקרבות ספק שה משנה חורה" קובע רשוח לעצמו. האוחיות של שאר הרפוסים המחייחסים לרומה מבועות אולם למרוח הסגולות המשותפות שבין ה.משנה חורה' ושאר דפוסי רומה, בנונע לאותיותיו אין הרפוסים המתייחסים לרומה לפני ר'מ. גם ב,אוצר...' נמנית היא על רפוסי רומה (אָקו) ז כמעט כל הביבליוגרפים כורכים את ההוצאה הראשונה של ה,משנה חורה' ביחד עם

שונים החחיל שונצינו את סידרת הפוסקים בסמ"נ ולא בטורים. א. הטורים, שני החלקים פ השווה ,אוצר . . .' מבל' אפפ (סמ"נ), אפר (משנה חורה), אפה, (טורים). מפני מעמים

א הי' מאמרי "דרוקוועוען" (הדפוס ומיבו) ב,אנציקלופדיה יודאיקה", ברך 6, עמ' בו.

ובהן אפשר עוד למצוא מופסים של מורים ומשנה חורה בכח"י בצידם של העחקים נדפסים. רשקו (רל"ה). בידי נמצאות רשימות ספרים של בעלי בחים מאיטליה מן המאה הט"ו והי"ו, שלמה בר' יחיאל סניל שלייט בקרימה בשנת רמיו, היינו יותר מעשר שנים לאחר דפום פייבא בסינסינטי נמצא חלק א' מ, ארבע פורים" שכתבם הסופר אליעור בר' דור הלוי להנעלה הח"ר חובבי הספר באיטליה. להומעם בכח"י אצל סופר מובהק. בספר"ח ה,היברו יוניון קולינ" י ב. העורים וכן המענה חורה הם מן הספרים ענם לאחר שנתפרסמו ברפוס לא נמנעו הקצינים. הראשונים, נדפסו פעמים מקודם באימליה, בפייבא דשקו (אף) ובמנטובה־פיראדה (אף, אة).

הספיקה לו השעה, כי בינחים נסגר בית רפוסו. שבומבירג החכונן לחת מהדורה חדשה גם משני הפוסקים הנשארים אלא שלא עם הסמ"ג והספיק לתח הוצאה חרשה עם הרבה הוספות (ש"ו)בו. אין ספק לידי סגידה ביה דפוסו של בומבירג בשנה ש"ם. בסידרה הפוסקים החחיל גם הפעם (ש"ח), ועל ירי כך, כנראה, הסחבך בעסקי החחרות עם יושטיניאן, עסק שהביא הדפסח המקראות הגדולות בשלמותן (ש"ו-ש"ח). ניגש למהדורא שלישית של החלמוד המקראות גרולות, בהוצאה חרשה. מן התכנית הרחבה הואת הוציא אל הפועל חרשה, והוא לחזור ולהרפים את התלמור, האלפסי ושלשת הפוסקים, מלבר בומבירג את הרעיון לחוור ולשנות את תכנית חמש השנים (ר"פ-רפ"ה) במהרורא רפ"ר). בשנת ש"ר, לאחר שנמר את סידרת המדרש שהתחיל בשנת ש"היו, הנה אנו נוכניתו בהוצאה חדשה של המקראות גדולות המכוונת בעיקר ליהודים (רפ"ה-נרפסו כמעט בבת אחת (רסט)יי. לאחר חמש שנים (ר"פ-רפ"ר) בומבירג חתם תורה"... וברבר זה לקח לו למופח את קושטא במקום שהאלפסי והמשנה הורה (רפ"א-רפ"ב) ששימש גשר מעביר מן החלמור אל הפוסקים, וביחוד ה.משנה הפוסקים של שונצינו והכנים בין החלמור ושלשת הפוסקים את האלפסי המשיך בטורים, חשרי רפ"ג; וסיים ב,מיימוני", רפ"ד. בומבירג הרחיב את מסגרת את מדור הפוסקים. בדוגמתו של שונצינו פחה גם בומבידג בסמ"ג, אדר רפ"ב;

מבומבירג קבלו את מסורת השלוש של מיימונייסמ"געורים יורשיו ומתחריו,

10 בחחימתו ל,אלפסי בומבירג כוחב: ואשר וכני להחחיל ולהשלים זה הספר האלפסי הוא יוכני להחחיל ולהשלים החלמור ירושלמי והמיימוני עם השנוחיו והגהוחיו ומניר משנהו ומגרל עווו ... האלפסי והמיימוני עלו יחד ברעתו להרפיסם, ושניהם ברוגמת הוצ' קושמא. וככל ואח נאמן עלינו המניה דור פיציגימון שאת גוף המיימוני הניה מחוך המשה כח'י. ובאמת גראה בסוף מאמרנו שהוצ' בומבירג מהווה חטיבה בפני עצמה בנוסהאוחיה.

וו בשנת ש"ה-ש"ו הדפים בומבירג כמעט את כל מדרשי הלכה ואגדה שהיו נפוצים וידועים או בחוני המלומדים. מדרשי הלכה רובם מחוך כח"י ומיעומם, המכילהא, עפ"י דפוס קושטא. מדרשי אגדה כמעט כולם עפ"י דפוסי קושטא.

בו , ספר | עצור הגדול | אשר חבר הדב הבינו משה מקוצין גרפס שנית לרוב מעלהי, זיל בנינו אצלון ציון ... והוא מורה מקום מכל שיחא סדרין משנה והלמוד ירושלמי, ומהחוספתא ומכילהא, וחורה כהנים| הנקרא| ספרא, ומספרי, ומשאלחות, ומהאלפסי, ומיימוני ואשירי, ומספר החרומה, באיזה סימן, באיזו פרקי, ובאיזו דף, ובאיזו דיבוד מהחוספות, עם ביאורי! מהר"ר איזק שטיין ובאורי מהר"ר אליא מורחין, גרפס בבית דניאל בומבירני בשנה ש"ז לפ"ק בריניציאה". "שכל העיון אמנם חופס את המקום הראשון בשבחיו, אבל בומבירני מווחר על המעם היפה של השער הראשון, רפ"ב, ופשמות, ומנבב דברים על החירושים וההוספות שהכנים. המדקרק בסגנון השער ימצא שעיקר מטרחו של בומבירנ באריכת לשונו לא היתה להשביח

אח מקחו של הסמיו, כי אם להשחמש בהודמנות זו לעשות פומבי להוצאותיו. באמת יש כאן מעין "מודעה" או "רשימה" של מבחר ספרות החלמור, המדרש והפוסקים שיצאו מבית דפוסו. כדאי גם לציין שבומבירו כאילו בכוונה משחמט מלהשחמש במונה "מראה מקום" החביב כל כך על יושפיניאן, ומבכר את המונח "ציין" או "מורה מקום" שקיבל, כנראה, ממיימוני, הוצ'

כל כך על יושטיניאן, ומבכר את המונח "ציון" או "מורה מקום" שקיבל, כנראה, ממיימוני, הוצ' קושטא. ברגארין, יורשו של בומבירנ, גם כן משתמש במונח "ציון" במקום "מראה מקום" כמו שנראה להלן. בי גרמה לסגירחו בויניציאה למשך עשר שנים (שי"ד-שב"ג) 13. ההחחרות שבין ברגארין ויושטיניאן היו חמורות בשביל הרפוס העברי באיטליה, של ה,משנה חורה", אחת אצל ברגארין והשניה אצל יושטיניאן. אולם באמת חוצאות היחה ברכה ב,קנאת מרפיסים", כי בשנת ש"י הופיעו שתי הוצאות כמעט דומות ומתוך התחרות נינש אף יושטיניאן להדפסת ה"משנה חורה." מתחלה נראה באילו סידרת הפוסקים. מיד וקנאת מדפיסים שבין בומבירג ויושטיניאן חזרה ונעודה, ניגש להמשיך חכניחו של בומבירג, היינו להרפים את ה.משנה תורה" ולחתום את וברגארין עסוקים בהרפסח הטורים מחוך הסכם וחלוקת עבודה, והנה ברגארין להמרפים העברי מוביה פואה שהקים רפוס חדש בסביוניטה (שי"א). עוד יושטיניאן ש"י. את שני החלקים האחרונים, אבן העור וחשן המשפט, מסר ר' משה ן' שושן ליושטיניאן, ואת החלק השני, יורה דעה, לברגארין, ושני החלקים מופיעים בשנת מרפיסים שונים בהרפסח ה.ביח יוסף"; מסרו את החלק הראשון, אורח חיים, עבודה. ובאמת ד' חיים סרוק וד' משה ן' שושן, סוכניו של קארו, חשבו לנכון להעסיק זה איפשר ליושטיניאן וברגארין לגשה להרפסה המורים בבת אחת מחוך שתוף בומבירג משנת רפ"ב דרושים היו כעת ארבעה כרכים עבים של פוליו גדול. דבר קטול "ביחו" המרווח, "ביח יוסף". במקום שני כרכים של פוליו קטן בהוצאת גרלה בינתים פי ארבע. כי ר' יוסף קארו הקיף אותם בפירוש רחב ירים, הכניסם הסמ"ג. כאשר נינשו שניהם לעבורה זו עמדו בפני עובדה חדשה. במוחם של המורים השעה להשלים את החום המשולש של הפוסקים שהתחיל בומבירג עם הרפסת האלפסי עם הוספות מעין אלה של חלמוד יושטיניאן גדפס אצל ברגאדין. הגיעה על ידי שני המדפיסים. החלמוד ב"חוספות" שונות נדפס בשלמותו אצל יושטיניאן. אלויוי ברגארין ויושטיניאן. ובאמח כמעט כל חכניחו של בומבירג הוצא אל הפועל

ול עם איוה דינים מחודשים... ועוד נתוסף עליו חדושי ישעי' אשר לבעלי התוספות ומיימני וסמ'ג ומור ויתר הפוסקים ומפרשים החולקים עם הרב אלפסי מקום מחיבוריהם הביאום שלשת הרועים מיימוני סמינ וטור... מחלוקת שאפוד (-גליון פנימי וחיצוני) ציונים (-מראה מקום) על פרטי פסקי הרב ז'ל באיוה וושסיניאן ברגארין מכריו בשער האלפסי על כל מיני הוספוח: "ונחוסף על שחי כחפות את האלפסי מוכרה היה לוותר וותורים יחרים ל,סגון החדשי, ובדוגמת שערי התלמוד של מורנו הרב ר' מאיר ובנו הנ"ל עם עיון רב... שנתים אח"כ, שנת שי"ב, כשהרפים ברגארין הוה מן הראשון באשר נתוסף עתה ספר המצוח . . . וגם נתוספו עתה קצת חדושים חדשו האלוף הסגנון הקלסי ולהתפאר בהוספות. בשער המימוני גם ברגארין כותב: ,וגדול כבוד האחרון אם שלמות המלאכה ומוב ההגהה. למעשה מוכרה היה אף הוא לנטות מן כ הוגן הפך משלו... נאמן למסורה בומבירג אין ברגארין מבטיח הוספות ומפחחות, כי מוד הכולו הווע מלניין אטר ולא בניירים מתחלפים ומונה בעורה האל בקרב ימים מועטים אחחיל להדפים אף החלמוד באופן שלם בנייר ה טובים וגם נתייקרו הספרים, וכל מחשבתו למנוע אף אותי מהדפים ולא יעלה בידו כי היתה פובה מאד בכל דבר, וכאשר פסקו מהדפים נחדלו הספרים מם שבומבינו מכב הפסלו מלחרפים ולחויק בוה מאד ליהודים כי מלאכתם מל ברוארין במיימוני סוף חלק ב': "וכן בחנהגותו (של יושטיניאן) הבלתי ראויה צו עיחס השונה של ברגאדין ושל יושטיניאן לבומבירג בא לידי בטוי בדברי ה.החנצלות'

חכנית חמש השנים של בומבירג במהרורתה החרשה באה לירי גמר רק אחר שתים עשרה שנים בסביננימה עם הרפסת של המור חשן משפט עם בית יוסף (שי"ח). לכשנשווה את סיררת התלמור והפוסקים (תלמור, אלפסי, סמ"ג, טורים, מימוני) משנת ר"פ-רפ"ר עם מהרורתה השנייה משנת ש"ר-שי"ח, נראה מיר שמבחינת אחרות המירה, הן ברפוס והן בעריכה, המהרורה הראשונה עולה פי הרבה על

אחרון ז"ל. ובתוך הספר... סימנים לכל פסקי הרב ז"ל באלפא ביתא, ונם לספר המרדכי... ונם הנהות נתוספו על המרדכי... ועל בלם נדפס ספר מאור הנדול ומאור הקמן... וגם ספר מלחמות ה'... כל אלה ינעתי ומצאתי לוכות בהם את הרבים. נאם מאיר בר' ינקב איש פארינץ'. ואילו "טוב המלאכה' ו"שלמות ההנהה" לא נוכרו בשער, כי נשתנה מעמו של צבור הקונים ורדף אחרי הוספות.

בימימונ", ראשית מלאכתו של ברנארין ומלע המחלוקת בינו ובין יושטינאן, ההפרש הטיפונהפית שבינו ובין יושטינאן בולט מכל צד. יושטינאן עומד ומכריו בשער: "עוד הספנו מראה מקום ... ולא נחה דעמו עליו עד שהוסיף: "עוד נדפסו עמו המפתחות שנדפסו לפניו ולא נחפשטו בנלילות אלו שהן הכרחיות למאד למצא כל דין בקלות". ואילו מהד"ם מפרואה, מוכנו של ברנארין, כותב מעבר לשער: "ועלה ברוחי בראשונה להוטיף בספר מראה המקום בחלמוד ... ונחמתי אח"כ ומאסתי בוה לאשר מי יניד לי ומי יפים שלבל אדם יהיה לפניו המלוד ערוך במנין רפים אלו אולי לקצח בני אדם חביב ל פני הם ל ל מוד מחוך המפר הישן, בצורתו השקופה והצלולה, שצללי ה.צינים' ומראי המקום מרם האפילו עליה. הספר הישן בצורתו השקופה והצלולה, שצללי ה.צינים' ומראי המקום מרם האפילו עליה. הספר הישן בצורתו השקופה והצלולה, שצללי ה.צינים' ומראי המקום מרם האפילו עליה. מחר"ר דור פיציניטון שלא להשים בחוכו רק הנהות מיימוני לכן הוספתי בדער הקצון מוער עלי היש היה לי צור הרפים אלו הלא היש היה לעומה אים הצפילו עליה. הספר הישן הצינים שהיה נהאה לי צרך בהם... לעומת ואת מדניש "העבר הקטן" של השני הלא התים בחונים ולשנים אשר לא נדפטו עד הנה, והם רבי החועלה יושטיניאן; "העירו מהמוד המטון לשמור על מהרחו של הספר; "הנהות מיימוני" – והו לא. הרבה אחד מכריעה הנטייה לשמור על מהרחו של הספר; "הנהות מיימוני" – והו לא.

וכראי לציין שיושטיניאן בחפצו למשוך את הקונים בחבלי המפתחות, יש שנדר להדפים מפתחות ולא שילם את נדרו. ה.מפתחות שנדפסו לפנים ולא נתפשטו בגלילות אלו' שהוא מבטיח בשער המיימוני, מעולם לא נדפסו על ידו, ובאמת לא בא זכרם בשער של החלק השני.

מצר השני הנטייה ל,הרבות בהנהות' איזו שתהיינה, ובלבר שהן,רבי תועלת'.

ה.מפחחות' האלה הם בלי ספק ,מפחחות להרמב"ם" לר" שמואל עחיה, חסר שנת הרפוס של הביבליוגרפים בנוגע לומן החמן ש" בערך. אבל אם יושטיניאן בוחב בענת ע"י ,אשר נרפסו לפנים' הרי שצריך להקרים את השיעור למעלה. ובאמת, רי להשוות את הרפוס האווניםי של המפחחות עם ה.משנה חורה' רפוס קושטא (רס"ט) כרי להווכח שמקור אחד לשני הרפוסים; אותן האותיות ואותו הגורל. לפי עדותו הגאמנה של ירידי משה מארכס האוונים האלו נעלמות מן הרפוס בקושטא בשנת ר"פ בערך. ולכן מן הנחוץ להקרים הרפוס האווניםי של המפחחות לשנו ר"פ בערך.

מעניין לדעת ש.מפתחות' אלה חורו ונדפסו על ידי ברגאדין כחצי יובל שנים אחד כך. המאוחרות בלי שם מחבר. כדאי היה להשיב ל.מפתח' זה את שמו המקורי, "מפתחות", ואת שם בעליו, שמאל עתיה.

השנייה. ומבעי הרבר, הראשונה כולה המיבה אחת: הסידרה כולה הורחה ולידתה מענים השנייה. ומבעי הרבר, הראשונה כולה המיבה אחת: הסידרה פנייה. גלגולים שונים מעט בנשימה אחת ובמקום אחר. מה שאין כן במהדורה שנייה. גלגולים שונים ווישטיניאן, ומשם לבית הפוסו של פואה בסביוניטה. לא על פנימהה של האחרות עלינו להחפלא, כי אם להפך על אחרות ירועה והחאמה בין החלקים שנשתמרו במהדורה זו למרות החילופים והשניים שחלו בבעלי הדפוס במשך הרפסחה. אין ואת אלא שבתוך גלי השניים נשאר יסוד אחר קיים שהמשיך את שלשלת המסודה של בומבירג ולא נמה מחכניתו. הימוד הזה קורניליו אהילקינה הראשונה, והוא שהיה שוחף לבומבירג בתכניתו ובהוצאחה אל הפועל במהרורה הראשונה, והוא מבומבירג עבר ארילקינה ליושטיניאן והשחחף שם בהרפסת החלמור, ה.בית יוסף" והווה מיניים עם ה.בית יוסף "מיומים על המיונים עם ה.בית יוסף" המוניים עם ה.בית יוסף" המוניים עם ה.בית יוסף". חוחם קורנילייו ארילקינר מבוע איפוא על כל הסידרה המוניים עם במהרורחה השנייה.

התבוננות בשתי המהרורות והשוואתן יש בהן משום ללמרנו הלבה מעניינה בתולרות הרפוס העברי באימליה במחצית המאה המ"ו. בומבירג בתקופת הזהב שלו (ר"פ-רפ"ה) לא מצא לנחוץ להשביה את הוצאותיו בהוספת נופך, כגון מפתחות, מראה מקום, ביאורים וברומה. כל כחו של בומבירג היה בהרור הרפוס והגהתי, בקצבו ובהירותי, במלה אחת: בצורתו הקלסית. במהדורה הראשונה של הסמ"ג והמורים משנת רפ"ב אין לראות התאמצות כל שהיא לשנות, מבחינת התוכן, מן המסבע שמבע שונצינו בשנות רמ"ם-ר"ג. יוצא מן הכלל הוא ה<sub>מ</sub>מימוני", שבו לא הלך בעקבות שונצינו. כי בינתים כבשה הוצ' קושמא (רס"ם) עמרה חוקה בשוק הספרים, ובומבירג מוכרח היה להתחשב אתה.

כשבא יושטיניאן בשנת ש"ה לפתוח את בית רפוסו צפה מראש שבצורת הרפוס, מעס ובקצב לא יוכל להתחרות עם בומבירג, גאון המיפונראפים, הלך והכניס יסור התחרותי שאינו מבוסם על שיפור הצורה כי אם על העשרת התוכן, ובמדה מצומצמת גם על העשרת הקישומים. "גדול יהיה כבוד הבית הוה" – היא סיסמתו של יושטיניאן, והרגש על "גדול" ולא על "כבור". "בתוספת מראה מקום" וכיוצא של יושטיניאן, והרגש על "גדול ולא על "כבור". "בתוספת מראה מקום" וכיוצא את צלילותו. כל כך גדול היה בת המישך של ה"נופך החרש" ער שגם בומבירג עם מוכרח היה לווחר על מהרת סגונו הקלסי, ולהכניס נופכים חרשים במהדורתו השנייה של סידרת הפוסקים. ואין צריך לומר שברגאדין, יורשי של בומבירג, עם העצמ, אין זה אלא פרט של התנועה הכללית שהתחוללה או בעולם האומנות באימליה, והוא המעבר מן הסגוון הקלסי הבהיר והשקוף אל סגוון בארוק, מלא צלילים האומנים.

לאחר עשר שנות שמימה נפתחו מחרש שערי הרפוס העברי בויניציאה, ותיכף

לפתיחתם (שכ"ד) כמעט כל בתי הרפוס החשובים, כגון ברגאדין, גריפיין, קוואלי ודי גארה, נופלים על הטורים עם הבית יוסף שהדפסתם, כמו שראינו, נפסקה באמצע בויניציאה לפני עשר שנים. כלם מדפיסים את הטורים עם "בית יוסף", אם כל ארבעת החלקים בשלמותם ואם חלקים פרטיים וו. בעוד כולם עסוקים בהדפסת הטורים, והנה "פוסק" אחר, ה"שלחן ערוך" לר' יוסף קארו, מופיע בדפוס ברגאדין (שכ"ר) אשר בזמן קצר כבש את שדה הפוסקים ודחק את רגלי השילוש מיימוני סמ"גיטורים. מיימוני והטורים רצים אחרי ה"שלחן ערור" ואינם מגיעים: הסמ"ג עזב את מערכת ההתחרות. נפסק החוט המשולש ונתפרדה החבילה. הסמ"ג נדחה לחלוטין ממחיצת ה, פוסקים" בבתי הרפוס שבאיטליה; המיימוני והטורים צערו צערים אחרים אחורנית. לעומת שבע מהרורות של ה"שלחן ערור" שנרפסו בויניציאה במחצית השנייה למאה הט"ז, יש לנו רק ארבע הוצאות מקוטעות של הטורים. ואף גם זאח, זכותו של ה"בית יוסף" עמדה לטורים להחזיק מעמד. לא בתור "פוסק" קפצו חכמי איטליה כעת על הטורים, כי אם בתור "אוצר" של מאמרי התלמוך השקועים ב"בית יוסף" המעביר את מקורות הדינים. עלינו לדעת שסגירת בתי הרפוס בויניציאה חלה ביחר עם שריפת התלמור ואיסור שהייתו באיטליה. ב.בית יוסף" שמביא את דברי התלמוד המונחים ליסוד דיני הטור ראו חכמי איטליה תמורה זמנית לתלמוד. פסיעות יותר גסות לאחור פסע ה"מיימוני". רק מהדורה אחת שלמה יש לנו מאותו הזמן בויניציאה (של"ד-של"ו). גם כאן יד ה"כסף משנה". פירושו של ר' יוסף קארו ל"משנה תורה", היתה באמצע. גם ב"כסף משנה" החושף את מקורותיו של הרמב"ם ראו חכמי איטליה הצלה פורתא ל "תלמור".

מה אירע בינתים? גלגילי ההיסטורייה לא עמדו על ציריהם. עשר שנות השמיטה של הרפוס העברי באיטליה (ש"ד-שכ"ג) היו שנות הכרעה בחיי הרוח באיטליה בכלל ובמדינת האפיפיור בפרט. ימי כהונתו של האפיפיור פאולו הרביעי (שט"ו-ש"ט) מסמנים סתימת הגולל של הרניסאנס ברומה. ההשכלה וההומניות יצאו את חצר האפיפיור. ומקומן תפסה הריפורמצייה מ"סטרא אחרא" (קונטרא־ריפורמציה) שהקימה מחיצה של ברזל בין האפיפיור והיהודים המשכילים הרופאים נושאי שהקימה מחיצה של ברזל בין האפיפיור והיהודים המשכילים הרופאים נושאי המסורת הצרפתית; לאט לאט השפעתם של החוגים הצרפתים הולכת ופוחתת, וכמעט שאין מקומם ניכר, בחיי הקהילות באיטליה. וגם שמשו של ה"פוסק" הצרפתי, הסמ"ג, הלכה ושקעה עד שנתעלמה מעין המדפיסים. הדו של המשבר הרוחני של ה"סטרא אחרא" נשמע גם בתוך הצבור היהודי באיטליה; גם שם נתמעטו דורשי ההשכלה וצלילות המחשבה שראו ב"משנה תורה" את חזון רוחם, ורבו אנשי המעשה ורורשי רשומות שרצו אחרי הטורים, וביותר אחרי "שלחן ערוך".

<sup>14</sup> מדפיסי ויניציאה המאוחרים – משנת שכ"ד והילך – בהדפיסם את הטורים התנכרו להוצ' קרימונה (שי"ח) וריווא (ש"כ-שכ"א). ובאמת, מדפיסי קרימונה וריווא הזניחו את המסורת האיטלקית ויצאו בעקבות מדפיסי אשכנז ופולין – פראג, אוגשבורג וקראקא – אשר שונצינו בקושטא נלוה להם. כלם מילאו גליונות הטורים במראה מקום, ביאורים והערות. מדפיסי ויניציאה שבו אל המסורה האיטלקית של גליונות חלקים. כי בהקיפם את הטור בפירוש ,בית יוסף", המביא כמעט כל המקורות, לא היה להם צורך בציונים וביאורים שעל הנליון.

זכר לדורות. ההיסטורייה הוציאה מבית גנזיה אחת מתחבולותיה להעמיד ציון לחזיונות עוברים. בו בזמן שהחוט המשולש של רמב"ם־סמ"ג־טורים עמד להתפורר דאגה ההיסטורייה להשאיר זכרו ורושמו לדורות. הזכרנו למעלה שבשנים האחרונות לתקופתנו (ש"ו-שי"ב) הכנים יושטיניאן בולמוס של הוספת נופך בדפוסיו העבריים עד שאפילו בומבירג הקלסיקון בעל כרחו ענה אחריו אמן. אחר הנופכים .15"מראה מקום". בני זמנו בכלל הוא ה,מראה מקום ועל המרפיסים בני זמנו בכלל הוא ה,מראה מקום". כשבא יושטיניאן בשנת ש"ו לחזור ולהרפיס את התלמוד והפוסקים, שגרפסו מקודם על ידי בומבירג, לא מצא אמצעי יותר טוב להשביח את הוצאתו אלא להקיף את התלמוך במראי מקום שונים. לשם זה פנה אל המומחה במלאכה זו, ר' יהושע בוען מבית ברוד מגירוש קטאלונייא 1, והוא המציא לו "עינים" שונות, וביניהן "עין משפט" והוא מורה מקום לפוסקים אשר בו שלשת הפוסקים מיימוני־סמ"ג־טורים כרוכים ביחד. יושטיניאן בשעריו מתגדר בהוסופותיו: "במלאכת ה' החדשה הזאת נתוסף ונתחדש על הנרפסים מקרם, מראה מקום של מסורת התלמוד ומראה מקום מהתוספות ומראה מקום מהפסוקים ומראה מקום מדיני התלמוד בפוסקים והם הרמב"ם והר"ם מקוצי ור' יעקב בעל הטורים כל אחר ואחר בדגלו לאותות נקרא עין משפט". יושטיניאו כסוחר ותיק ניצל את האוצר הזה בכל הזרמנות. השתמש בו ב"משנה תורה", ואפילו בחומש עם פירוש מלוקט שהדפים בשנת ש"ו הוא מתגדר בשער שהרפיסו "עם סדר דיני תרי"ג מצות ... עם מורה מקום מהתלמוד, והרמב"ם, ורבינו משה מקוצי ז"ל, ורבינו יעקב בעל הטורים ז"ל". וברגאדין, מתחרו של

15 גאוותו של יושטיניאן על ה.מראה מקום' בולטת ברוב הספרים שנדפסו על ידו על פי דפוסים קודמים. כבר בשנה הראשונה למלאכתו (ש"ה) אנו קוראים, למשל, בשער של שו"ת הרשב"א: ,נדפסו ב עיון רב ובתוספת מראה מקום הפוסקים והתלמוד". ולא די לו בזה אלא שהכניס את ה.מראה מקום' לתוך הקולופון, בכתבו. .כן יוכינו ויעזרינו להשלים התלמוד בבלי עם המראה מקום אשר התחלנו'. אולם בולמוס ה.מראה מקום' בולט ביחוד בשערי התלמור.

כדאי לציין שבחחילת מלאכתו במלאכת הקודש (ש"ה) יושטיניאן עדיין צרף את שבח ההנהה, "רוב העיון", לשבח ההוספות, כמו שראינו בשו"ת הרשב"א הנז". ויתר על זה, בביאור ריקנאטי על התורה, שנדפס חדשים אחדים לפני זה, אנו קוראים בשער: "נדפס עם רוב ההנהה ורוב העיון, מתוקן מכל טעות ושניאה, עם תוספת... ועם לוח מפתח... אשר לא היה מאז בדפוס הראשון... בשמונה ועשרים לחדש אב שנה ש"ה". כאן "שבחי ההנהה" מרובים על "שבחי ההוספות". אולם משנת ש"ו והילך ההדנשה של "רוב העיון" פוחתת והולכת.

16 יהושע בועז, גאון ה.מראה מקום" וה.מפתחות" השונים, שהמציא ליושטיניאן את הנופכים החשובים האלה, היה שייך, כנראה, לחוג הצרפתים שבצפון איטליה. הוא אמנם מעיד על אבותיו שהיו ,ממנורשי קאטלונייא", אבל, כנראה, לא באו ישר מקאטלונייה לאיטליה. כי אם כדרך רוב נולי קאטלונייה בקשו קודם מפלט במדינת אביניון תחת שלטון האפיפיור, ומשם, אחרי דרות אחדים, עברו לאיטליה. משער אני שיהושע בועז היה קרוב למשפחת מהרי"ק וראיינה, נדלי הצרפתים בצפון איטליה. בהנהותיו למרדכי שבת דף קע"ע ע"ב, הע"ה" (אלפסי, הוצ" פביוניטה ש"ד-שט"ו) הוא מזכיר את ,מורי דודי ר" עזריאל". קרוב לשער שהכוונה היא לר" עזריאל דאיינה או לר" עזריאל טרבוטי הזקן, שניהם ממשפחת מהרי"ק (השווה למעלה הע" 3).

יושטיניאן, לא אחר מלפנות גם הוא לבעל "מראה מקום", זי והשיג ממנו את ה"אוצר" בשביל האלפסי שהרפיס בשנת שי"ב. וגם הוא מתגדר בו בשער: "וניתוסף... ציונים (–מראה מקום) על פרטי פסקי הרב ז"ל באיזה מקום מחיבוריהם הביאום של שת הרועים מיימני: וסמ"ג: וטור: ולכתף השני מחלוקת אשר לבעלי התוס' ומיימוני וסמ"ג וטור..."

מזלו של הסמ"ג עמד לו והתלמוד מבית דפוסו של יושטיניאן שימש מופת ודוגמה לדורות, למדפיסי התלמוד שבכל הארצות, וגם האלפסי מבית דפוסו של ברגאדין, באמצעות הוצ' סביוניטה שאינה אלא משנה הוצ' ברגאדין, הטביע במדה ידועה את חותמו על רוב ההוצאות המאוחרות, על ידי כך שלשת "הרועים מיימוני־סמ"ג מורים" הלכו ונסקרו בסקירה אחת ב"עין משפט" זמן רב לאחר שהסמ"ג כמעט שנשאר סמוי מעין רוב לומדי התלמוד. למעשה ולהלכה נתפרדה אמנם החבילה בין שלשת הפוסקים, אבל ה"ציון" לחוט המשולש מיימוני־סמ"ג־טורים שהציג ר' יהושע בועז ב "עין משפט" לפני ארבע מאות שנה בעינו עומד. זייא

H

#### משנה תורה וטורים

א. הרכבת ענף מיימוני בטורים וקיצוצו. קודם שבא שונצינו והעמיד את שלשת הפוסקים הנז' בשורה אחת שלטה מעין התחרות בין כותבי המיימוני ומרפיסיו מצד אחד וכותבי הטורים ומדפיסיהם מצד השני. מובן מאליו שכל אחד מהם השתדל להשביה את מקחו ולהבליט את יתרונו. ובאמת מעלות וחסרונות לכל אחד משני ספריידינים אלה. יתרונם הראשי של ה"טורים" קיים בהתאמתם לחיי השעה ודבקותם במציאות שבהווה. רק הדינים שיש בהם הלכה למעשה בזמן הזה מצאו

17 בשער הספר כתוב: "ארב עה ועשרים עם ביאור כל מלה קשה, אשר בספרי תורה נביאים וכתובים חרושה". זה אחד מן הדברים שר' יהודה בר' יצחק הלוי, עבדו הנאמן" של יושטיניאן, נדר ולא שילם. כי באמת לא הדפיס רק חמשה חומשי תורה בלבד. יושטיניאן הוא פזרן בהבטחות, ומבטיח בשער גם כן: "ובחתימת כל הכ"ד ספרים יהיה מורה מקום כל הפסוקים הנדרשים והמבוארים בתלמוד, באיזה מסכתא ובאיזה פרק ובאיזה דף". מובן מאיליו שנם ההבטחה הזאת לא קיים. נראה שכבר היה בידו ה,תולדות אהרן" לר' אהרן מפיסארו שנדפס רק לאחר ארבעים שנה בערך בבריסנוי. מעניין לראות איך חוזר ונשנה כאן המקרה של ה.מפתחות" למשנה תורה (עי' למעלה הע' 13). יושטיניאן הבטיח הרבה, כל הכ"ד ספרים. ואפילו מעט לא עשה. ברנאדין בשנת שנ"א הבטיח מעט בשער ,תולדות אהרן": מראה מקום מכל הפסוקים בחמשה חומשי תורה וחמש מנילות הנמצאים בשתא סדרי המסכת והפרק הדף והעמוד", ועשה הרבה, כי באמת הדפיס ,מראה מקום" לכל התנ"ך, סדרי המסכת והפרק הדף והעמוד", ועשה הרבה, כי באמת הדפיס ,מראה מקום" לכל התנ"ך, והוליך שולל את הביבליונרפים שאין מבטם חודר מבעד לשער.

11. סימן לדבר שמראי המקום לסמ'נ ואפילו לרמב'ם היו רק מעין מנהג אבותיהם" בידי המדפיסים המאוחרים. שכן הוצ' לובלין שע'ט-ש'פ של האלפסי וכמו'כ ההוצאות הבאות מכחה באמשטרדם ופפד'מ, שלא התחשבו עם מסורת ויניציאה, באמת עזבו את הרמב'ם והסמ'נ והשאירו רק את מראה המקום ל,טור".

מקום בחדרי ה"טורים", ודלתותיהם נשארו נעולות בפני הרינים שאינם אלא "הלכתא למשיחא". אולם במקום שאתה מוצא יתרונם של הטורים שם אתה מוצא גם חסרונם. שקועים הם כמעט כליל בעולם המעשה, מטפלים בעיקר ב"חובות האיברים", ומזניחים את "חובות הלבבות", תורת המוסר, ואין צריך לומר שלא תמצא שם דברים שבעיון ושבמחשבה, כגון עיקרי האמונה וכיוצא בהם, אשר חסרונם היה מורגש אצל החוגים המשכילים אשר הוטל עליהם התפקיד להגן על היהדות ולהשיב על ספרי הפולימוס של הנוצרים שהלכו ורבו מיום ליום בו.

ולהפך, יתרונו הראשי של ה"משנה תורה" קיים בשלמות הקיפו ושכלול מבנהו. הרמב"ם בנה את עולם המעשה, חובות האברים, על עולם המוסר והמחשבה. ספר המדע. ב"יסודי התורה" הניח את היסוד לעיון ומחשבה, תקע יתד בעיקרי האמונה, ובהלכות "דיעות" פיתח ושכלל את תורת המוסר של שביל הזהב, והציע את הדינים הנוגעים לחובות הלבבות. אפילו הרבנים התמימים, שהיו רחוקים מספרות הפולמום ולא מצאו חפץ ביסור העיוני שבספר מדע, העריכו למאד את ה"דיעות" המיוסרות בעיקר על ספרות התלמור. ביחור נתחבבו ה"דיעות" על ה"בעלייבתים" המשכילים מו השכבה הבינונית שעליהם נמנו רוב קוני ספר במאה הט"ו. אבל גם כאן במקום שאתה מוצא יתרונו של הרמב"ם שם אתה מוצא את חסרונו. צורך השלמות וההיקף הניע את הרמב"ם להכנים לתוך קובץ הרינים שלו גם את הרינים שאין להם מקום במציאות שבהווה, כגון דיני קרבנות ודיני טהרה, ואינם אלא "הלכתא למשיחא". היתר הזה נחשב לבעלי מעשה כנטול. לתקן המעוות הזה יש והמעתיקים או המרפיסים העתיקו או הדפיסו רק חלקים ירועים (שלשת הספרים הראשונים) של ה,משנה תורה". לכותבי ה,מיימוני" ומדפיסיו קשה היה להתאים את יתרונו של הרמב"ם הקיים בשלמות ההקף עם יתרון ה"מעשה" של הטורים. אלה שדרשו משונצינו את ה משנה תורה" בשל "נזר הסדר המעולה" הרגישו שאי אפשר להוציא שום מירש מבניינו האדריכלי של הרמב"ם מבלי לקעקע את כל בירתו. יותר טוב היה גורלם של מעתיקי הטורים ומדפיסיהם. בלי קושי מיוחד יכולים היו למלאות את החסרון

18 על ההבדל הזה, זהוא שהקופצים על הטורים – ביחוד על החלק הראשון – יצאו משכבות הרחבות של העם, בעוד שהדרישה ל.משנה תורה' היתה מורנשת בעיקר בשכבות העליונות של העם, – מעמידים אותנו שני קולופונים. אברהם כונת בקולופון לטור אורח חיים, מנטובה רל'ז, מעיד על הספר: .כי הוא הספר אשר יצטרך לכל בית ישראל' (אוצר, א₄). ואברהם מפיסא בתחילת המאה הט'ז מכנה את החלק הראשון של הטורים בשם ,מורה אל כל העברים'. בדף השמירה של הטורים, קושטא שנת ירצ'ה, שבספרית ה.היברו יוניון קולינ' הועתק שיר של ר' אברהם מפיסא בשבח הטורים, וזה לשונו: ,אורח חיים/ הנצחיים/ – זה המורה אל כל עברים// יורה דעה/אל איש טעה/ – יפקח עין אל העורים// אבן עזר/ הוא יהיה זר/ זהב סביב אל ראש מורים// חשן המשפט על לבו/ וימלא בו/ ארבע טורים'.

מצד אחר בנוגע ל,משנה תורה' נאמנים עלינו דברי גרשם שונצינו בקולופון ל,משנה תורה' (ר'נ), וזה מה שהוא מספר לנו: ,נדרשתי לאשר שאלוני ונמצאתי לשאר בקשוני הנדולים אשר בארץ, שופטי ארץ וגודרי פרץ, רועי עדר ה' צבאות... וקמת וחקקת בעט המהיר סדר משנה תורה... אשר נזר הסדר המעולה על ראשו וכתר הלשון הבהירה...' לא ,כל בית ישראל' היו תאבים למשנה תורה, כי אם ,נדולי הדור ושופטיו' אשר ידעו להעריך את ,סדרו המעולה' ואת ,לשונו הבהירה'.

הראשי של הטורים, והן "חובות הלבבות", על ירי הרכבת. "הלכות ריעות" בטורים. הוספה זו אין בה משום להפריע את הקצב הרופף של הטורים. ובאמת אנו מוצאים אחרים ממעתיקי הטורים באשכנו ומן המרפיסים הראשונים באימליה משתמשים באמצעי זה להשביח את מקחם. כשהם מגיעים לסי' רל"א באורח חיים (שהוא סי' רל"ב בהו"ר) הם מספחים אליו את ה"הלכות ריעות", ונימוקם עמם: "ראיתי להעתיק הלבות ריעות להרמב"ם ז"ל לפי שהם רברים המיישבים דרך אורח חיים". 1.

כריכת שלשת הרועים – מיימונים מ"רמורים – בתכניתו המקיפה של שונצינו ההפסחם כמעט בנשימה אחת (רמ"מ – ר"נ) שינתה פני הרברים. משניתנה הברירה ביר כל אחר ואחר משלשת החונים החשובים של יהורי איטליה – אשכנזים, ספררים, ארפתים-איטלקים – לרכוש לו את הפוסק המתאים לטעמו ולמסורתו, תש כחה של ההתחרות שבין המיימוני והטורים. ושוב לא הורגש צורך בהרכבת "הלכות ריעות" בטורים. כי המשכילים האמירים שלא הסתפקו בעולם ה"מעשה" של הטורים, וררפו אחרי ה"ריעות", יכולים היו לרכוש להם את ה"משנה תורה" ולקרוא את

פג עד כמה שיריעתי מנעת הוצאת פייבא דשקו (רל"ה) והוצ' כונת במנטובה (רל"ו) הן היהירות שהכניםו את ה,הלכות דיעות' לחוך המורים. קשה להכריע אם המולים עשו זאת מדעת עצמם או שבבר מצאו ההרכבה בכת"י ששימש יסוד להוצאותיהם. לפני שלש שנים בערך הודיעני הפרופ' מארכם שבכת"י של טור אורח חיים הנמצא בספריית הסמינר בניורק כבר נמצאות ה,הלכות דיעות' מורכבות. כתב היר נכתב באשכנו בשנת ר"ם, כחצי יובל שנים לפני הרפום פייבא רשקו. ההשערה איפוא קרובה שכת"י רומה שימש יסוד לשני המרפיסים הראשונים. יכולים אנו לעשות צעד אחד לפנים ולשאול אם ההרכבה הואת אינה מעשה יריו של בעל

הפורים בעצמו. ואל יהדה הדבר זר בעיני הקרא, כי במקום אחר מצאחי שני פרקים שלמים מ, משנה תורה' נבלעים בטורים ולא נודע כמעט למרפיסים ולביבליונרפים כי באו אל קרבם. בטור יורה דיעה, ס' רמ'ו באמצע מובאים פרק ד' וו' (בסדר זה ז) מהלכות תלמוד תורה מחוברים לטבסט של הטור, ואין שום סימן היצוני מפריד ביניהם (יוצאות מן הכלל הוצ' קרימונה, שיח, והוצ' ריווא, ש'כ, הנושאות בחובות ברורות: "פרק רביעי מהל' ת'ת להרמבים ז'ל', "פרק עיה, רהוצ' היווא, ש'כ, הנושאות בחובות ברורות: "פרק רביעי מהל' ת'ת להרמבים ז'ל', "פרק צרה לדרך לר' מנחם ן זרח, מאמר א', כלל ד', פ' י'ט-כ'א המכיל קיצור דברי הטור יורה צרה לדרך לר' מנחם ן זרח, מאמר א', כלל ד', פ' י'ט-כ'א המכיל קיצור דברי הטור יורה צרה לדרך לה' מנחם ל זרח, מאמר א', בלל ד', פ' י'ט-כ'א המכיל קיצור ברי הטור יורה אל בעל הטורים. מ' שהכיום שני פרקים שלמים מ, משנה חורה' לחוך ספרו יכול היה להכנים נם כן כל הבלבות דיעות' לחובו.

אלא שאנו נחקלים בקושיים שונים. ה.הלכוח דיעוח' שבטורים הוצ' פייבא דשקו שונוח למאר, בכמוח ובאיכוח, מאלו שבחוצ' כינת-מנטובה. בהוצאה הראשונה שני הפרקים הראשונים באים מקוצרים, חסרים בראש ובסוף, בעוד שבשנייה הם מועחקים בשלמוחם. מלבר זה נוסחאות ה, הלכוח דיעוח' של פייבא דשקו שונוח למאר מנסחאות מנטובה, מה שאין כן בשאר הלקי הטורים. לו היו ה,הלכוח דיעוח הלק בלחי נפרד של הטורים מחחילת הוויחם, מן הדין השנורים. לו היו ההוצאות ב,הלכוח דיעוח' לא יהיו גדולים מן השניים שביניהן בשאר החלקים. שהעניים שבין שחי ההוצאות ב,הלכוח דיעוח' לא יהיו גדולים מן השניים שביניהן בשאר החלקים. מחור הספר אם המחבר בעצמו הכניםן לשם. הרעח נותנת איפוא שהחרכבה היא מעשה ירי מעתיקים או מרפיסים שבונו למלאוח חסרון בטורים, וכל אחד הביא מה שראה בו ,רב חועלח', והעיק מכח'י משנה חורה שהיה בידו.

ה"דיעות" במקומן המקורי ובמסגרתן הנאותה. ובאמת, לכשתבדוק בטורים, הוצ' שונצינו ר"נ תמצא שגרשם שונצינו הוציא את היסוד המיימוני מתוך הטורים והעמידם על טהרתם. הוצאת שונצינו נעשתה אם לרוב ההוצאות הבאות אחריה. משונצינו והילך ה"רעות" עוזבות את הטורים וחוזרות לאכסנייה שלהן, ה"משנה תורה".

ב. תמורתן של הלכות דיעות. למרות התאמצותו של גרשם שונצינו להשוות את המרה, ולהעמיד את מדור הפסקים על השילוש מיימוני־סמ"ג־טורים, לא יכול לשנות את העובדה שהטורים תפסו את המקום הראשון בשוק הספרים, וכי רבו הקופצים עליהם מאשר על המיימוני, ועל אחת כמה וכמה מאשר על הסמ"ג. טרם אפסו כל ההעתקים של המיימוני והסמ"ג שהדפיס שונצינו בשנות רמ"ט-ר"נ, וכבר אזלו מן השוק הטורים שנדפסו בו בזמן. בשנת רע"ו גרשם שונצינו חזר והדפיס את הטורים לבד בלי שני הפוסקים האחרים, ובכל זאת לא ראה צורך בדבר לספח עליהם את ה"הלכות דיעות" מפני טעמים שונים. א. לא רצה לשנות מן המטבע שטבע בעצמו בהוצאה הראשונה, כחצי יובל שנה לפני כן. ב. בני שונצינו הקדימו שביקש לדעת את תורת המדות והדיעות של הרמב"ם חיבור אחר של הרמב"ם שתורה זאת לדעת את תורת המדות והדיעות של הרמב"ם חיבור אחר של הרמב"ם שתורה זאת כלולה בו, כוונתי לפירוש הרמב"ם למסכת אבות, ובידוע ש"שמונה פרקים", וביחור כל"ב-פ"ז, המשמשים הקדמה לפירוש הרמב"ם, יכולים בצדק להחשב למהדורה אשונה של "הלכות דיעות" יש.

ואף גם זאת, פירוש הרמב"ם למסכת אבות עם ה"שמונה פרקים" מהווים חלק של מחזור לבני רומה שנדפס פעמים על ידי שונצינו לפני שנת רע"ו. ואפשר למצוא רמזים שחוץ מן ההעתקים של מסכת אבות שנספחו למחזור הדפיס גרשם גם כן מספר מסויים של העתקים על מנת למכרם במפורד 20. על ידי זה ניתנה לו לשונצינו האפשרות לספק את דרישותיהם של לקוחותיו המשכילים ל "דיעות", להלכות דרך הארץ ו "חובות הלבבות" של הרמב"ם, מבלי להרכיב ענף של ה "משנה תורה" בנזע ה "טורים", כי אם לשמור על טהרת גזעו של כל אחד משלשת הפוסקים: מיימוני, סמ"ג, טורים.

וטוב שנשווה נגד עינינו העובדה שהנטייה להשיב לספרים הקלסיים את צורתם המקורית, להסיר מהם הסיגים וההוספות שנטפלו להם מידי המעתיקים שלא מדעת מהברם, היתה רווחת אז אצל המדפיסים האיטלקים הדורי רוח הריניסאנס. בספרות הקלסית הלטינית הצטיין אז אלדו, בן זמנו של גרשם שונצינו וגאון המדפיסים

 $<sup>^{18}</sup>$  ר' יוסף כספי בצואתו, סעיף י', (טעם זקנים, תרט'ו) כורך את השמונה פרקים ביחד עם ה.הלכות דעות". מצווה הוא את בנו: "וגם קבע עתים בספרי מוסר ... ומסכת אבות עם פירוש המורה והקדמתו (=שמונה פרקים) וכן הלכות דעות מספר המדע".

<sup>20</sup> בהוצ' ג' של המחזור, רימיני רפ"ו, המדפיס הניח דף חלק לפני ,פרקי אבות", מספר הקונטריסים מתחיל מחדש ב,א", והולך ונמשך בשיטה שונה מאשר בחלק הקודם. סימן הוא, שפרקי אבות נדפסו בכוונה תחילה שאפשר יהיה להפרידם מן המחזור. כמו כן ידוע שבמחזור רומה, מנטובה ש"ז-ש"כ, שנדפס בדונמת שונצינו, נמצאים טופסים מפרקי אבות תלושים מן המחזור עם שער מיוחד.

בויניציאה, בעבודת הצירוף והזיקוק הזאת. וגרשם שונצינו, שהיה בו מ"קנאת מדפיסים" ביחס לאלדו, נהג בספרים הקלסיים העברים כדרך שנהג אלדו בספרים הקלסיים הלטינים; צרפם, זקקם והעמידם על טהרתם. גם בומבירג בתקופתו הראשונה, עד שנת ש"ה, המשיך את מסורת שונצינו־אלדו בדפוסיו. אולם בתקופתו האחרונה, תקופת שקיעת שמשה של הריניסאנס, התחיל לנטות ממנה ולהסתגל לסגנון החדש שהכניס יושטיניאן לבית דפוסו.

נ. רפואת הגוף להרמב"ם. ה"שמונה פרקים" אמנם יכולים היו להשתיק את צמאונו של הקורא המשכיל לתורת המוסר ול "חובות הלבבות" שבהלכות דיעות, אבל טרם מסרו לו תורת "הלכות דיעות" בשלמותה. ובאמת, "הלכות דיעות" מכילות עוד תורה אחרת אשר לשוא נבקש תמורתה ב"שמונה פרקים", והיא תורת הנהגת הבריאות, או רפואת הגוף. לתורה זו הקדיש הרמב"ם את הסוף של פרק שלישי, ובעיקר הפרק הרביעי מהלכות דיעות. כאן מדבר לא מיימוני הפוסק ובעל המוסר כי אם מיימוני הרופא. ובאיטליה בתחילת המאה הט"ז ערכו של רמב"ם הרופא לא נופל היה מערכו בתור פוסק ופילוסוף. מאמרי הרפואה של הרמב"ם היו חביבים אז על הרופאים האיטלקים בכלל, ועל היהודים המשכילים בפרט; תורגמו ללטינית ווכו לכמה הוצאות בזמן קצר ב". היתכן שגרשם שונצינו בפרט; תורגמו ללטינית ווכו לכמה הוצאות בזמן קצר ב". היתכן שגרשם שונצינו אשר בחושו המסחרי המפותח נענה תמיד לררישות המשכילים בזמנו, הזניח את "הנהגת הבריאות" הכלולה בהלכות דיעות, פרק רביעי, ולא השתרל להמציאה לדורשיה?

מציאה ביבליוגרפית הושיטה לי פתרון בלתי צפוי לשאלה זו. על ידה נתברר לי שפרק הרביעי מהלכות דיעות המכיל תורת הבריאות של הרמב"ם לא לבד שלא נשאר סמוי מעינו החודרת של גרשם שונצינו, כי אם גם עוררה את מעופו הטיפוגרפי ודמיון היוצר שלו במלאכתו "מלאכת שמים". כשעמד גרשם שונצינו בפני השאלה איך למלאות את דרישת הצבור ל "תורת הבריאות" שלא מצאה לה גואלים בטורים ואף לא ב "שמונה פרקים", לא מצא פתרון יותר נאות מלהדפיס את הפרק הרביעי של הלכות דיעות על דף בודד בשלשה עמודים ולהקיפו במסגרת קישוט. השם המתאים ביותר לצורה זו היא יריעה. כי החלוקה לשלשה עמודים היא בדוגמת יריעה של ספר שאינה פחותה משלשה עמודים. וזה לא השימוש הראשון בצורת "יריעה"—דף בודד בשלשה עמודים מצד אחר—אצל שונצינו. החל משנת רנ"ז—ואולי משנת רנ"ג—גרשם שונצינו היה מדפיס, כנראה, בכל שנה לוח (השם "לוח" טרם מופיע על לוחותיו של שונצינו) בצורת יריעה. ראה שונצינו שכמותו של הפרק מרביעי מהלכות דיעות כמעט שווה לכמותם של לוחותיו, עמד והדפיס את הפרק הזה ממש באותה הצורה, היינו על יריעת נייר בשלשה עמודים מצד אחר. לאמיתו

<sup>21</sup> הרמב"ם, כידוע, חיבר בערבית אגרת אל השולטאן בהנהנת הבריאות על פי חכמ הרופאים. התרגום העברי מאמר בהנהגת הבריאות" נדפס ראשונה בכרם חמד, שנה ג' (1838), עמ' 0 וכו'. התרגום הלטיני של המאמר De Regimine Sanitatio זכה לשבע הוצאות בין 1973–1931 (פרידנוואלד, היהודים וחכמת הרפואה – באנגלית –, כרך א' עמ' 210, הע' 40). סימן הוא לחביבותו של המאמר על קהל הרופאים

של דבר, הדמיון בין שתי ה,"ריעות"–לוח המועדים ופרק ד' מהלכות ריעות–אינו רק בכמות כי אם במדה ירועה גם באיכות. כי לוח המועדים הוא מעין "הנהנת הבריאות" בחיי הדת. וכגנדו הפרק הרביעי מהלכות ריעות יוכל להחשב ל,"לוח" הבריאות בחיי הגוף. שכן הרמב"ם מרגיש בו את חשיבותו של הזמן בהנהגת הבריאות. ישנם מאכלים טובים לימות החמה ומאכלים טובים לימות הגשמים, מאכלים טובים זמני נערות ומאכלים טובים לימי זקנה וכיוצא בהם. וכמו כן הוא הולך וקובע שני רחיצה, הקוה, עונה וכו'. המונה "זמנים" (שם הספר השלישי של ה,משנה תורה") שניתן ל,"ריעה" שלנו מאת שונצינו הוא: "רפואת הגוף להרמב"ם ז"ל".

לשוא תחפשו את השם "רפואת הגוף להרמב"ם ז"ל" אצל הביבליוגרפים. כי רק לפני שלש שנים גליחי, ביחר עם ירידי מר משה מארכם, את עקבותיה של ה"יריעה" אלו באחת ה"גניזות" הועירות המתגלות לעתים מצויות בכריכות מזרחיות. בכריכות אלו רגילים היו הכורכים להשתמש ב"שמות", קטעים מכחבי יר ורברי רפום, מודבקים ברבק במקום קרטון, ובאופן זה נוצרו "גניזות" שונות. ירידי משה מארכם או שאליניק), בספריית ה"היברו יוניון קוליג' בסיסינטי"-ועלה בירו להפריד בין הרבקים ולהוציא משם כעשרים קטעי רף מכחבי יר ומרברי רפום. והנה בין הנלויים השונים, קטע אחר קטן משך עליו ביחור את שימת לבו, כי היה טבוע בממבעת שונצינו.

גודל הקטע הוא י"ה ס"מ באורך, ומר' ער ח' ס"מ ברוחב. ארבעת הס"מ העליונים של הקטע מכילים הלק קטן ממסגרה קישוט שהשתמש בה גרשם שונצינו משנת רס"ו והילך. למטה מן המסגרה יש מימין בחובה באותיות גדולוה: "רפן את הגורם". באותה השורה עצמה, לאחר ריווח של ס"מ וחצי, גרפס באותיות ביוניות, קטנות מהכהובה וגדולות מאותיות המכסט שלמטה, תחילה הפסוק: "כי אורך ימים ושנות חי..." באן השורה נפסקת באמצע. למטה משורה זו ישנן כשלשים שורה,

נרפס רק מצר אחר, וחלק הוא מעבר השני.

באשר ברקחי את חוכן הקטע מצאתי שאינו אלא חלק מפרק הרביעי מחלכות מעבילות לאוחיות רפואח הנוך שמרימן. ומטבעת שונינו גם כן דורשת שכל היציתי לאחר ריווח של סמ' אחר, רשומים (אות או חצי אות) של התחלת הפרן מטבעת הסימטריה של גרשם שונצינו רורשת שהפסוק "בי אורך ימים ושנות על מציאותו, מחוך מבנה השרה הראשונה יוצא שחשם רפואח הורות בערך בשביל הוצ' שונצינו ל"ב. ולאחר חשבון פחות או יותר מרויק יצא לי שהעמוד הראשון והשני של החשבון בערך נמצר עוד עורשת שהפסוק "בי אורך ימים ושנות על מציאותו, מחוך מבנה השרון פחות או יותר מרויק יצא לי שהעמוד הראשון העני של החשבון פחות או יותר מרויק יצא לי שהעמוד הראשון העני של המים שונצינו הורשת שהפסוק הי אורן בערך בשביל הוצ' שונה מרוים בערך בשביל המוד מיות של החדלת הפרק הורה אור מיות בני ארבעים שונצינו הורשת שהפסוק בעוד עלה בידי לגלות הענים והור מיות אור מרוים מצי אורן שהרות הראשון העוד מיות היה אורן השרות הראשון העוד מיות אורן השרות הראשון היה אורן השרות הראשון העוד מיות היה אורן השרות הראשון היה אורן השרות הראשון היה אורן העוד מיות היה אורן השרות הראשון היה אורן האורן המציע הראשון האורן האורן היה אורן היה אורן היה אורן היה הורות הראשון היה אורן היה היה אורן היה או

הבא באותיות גרולות, מימין ומשמאל, יתאחר למשפט אחר. רוגמה לדבר ה"יריעה" השנייה, הלוח לשנת רנ"ז. גם כאן מבנה הכתובת למעלה הוא פסוק אחר באותיות גרולות הנחלק לשני חלקים, חציו מימין וחציו משמאל, ובין שני החצאים בא פסוק אחר באותיות בינוניות. וזו צורתה של השורה הראשונה של הלוח:

"עשה יורח למועדים ופרויי יי ישובון ובאו... שמש ידע מבואו". אם אין אנו רוצים לשנות ממטבע שטבע גרשם שונצינו ב"יריעה" בעלת שלשה עמורים, מן הרין שנשלים את הכתובת של הקטע שלנו באופן זה:

"רפואת הגוף כי אורך ימים ושנות חיןים יוסיפו לך להרמב"ם ז"לו"

ד. רפואות הגוייה. כראי להעיר שעיקר חידושו של שונצינו ברבר

הדפסת הפרק הרביעי מהלכות דיעות קיים רק בצורה המיוחדת, יריעה בעלת שלשה עמודים נדפסת רק מעבר אחד, שקבע לו. אבל גוף הרעיון להוציא את הפרק הזה, אם לא בלשונו ממש על כל פנים תורת הנהגת הבריאות שבו, מתוך המשנה תורה ולהגישו מפורד לקהל הקוראים הגה וגם הוציא אל הפועל המשורר יהודה חריזי, בן זמנו הצעיר של הרמב"ם. נראה שכבר בזמנו חיבה יתרה נודעת לפרק זה אצל מעריצי הרמב"ם וביחור בפרובינצא, ועל כן החליט המשורר ליצוק את תכנו של הפרק בחרוזים אשר קראם בשם "רפואות הגווייה". העיבור החרוזי הזה נדפס ביחד עם "ליקוטי הפרדס" בשנת רע"ט אצל בומבירג, מתחרו של שונצינו. רמש"ש (שטינשניידר) עמד על טיבו של השיר "רפואות הגוייה", ובחושו הקולע הכיר בו עבוד חרוזי של פרקנו, אלא שלרעתנו הוא נותן ערך יותר מדאי לעדות חיצונית, איזו רשימה בכת"י. ובאמת היה מטיב לעשות אילו היה מבסס את דעתו בעיקר על השוואת דברי חריזי עם דברי הרמב"ם. כי השוואה זו מלמרת אותנו לרעת שאין ב רפואות הגוייה" אלא מה שיש בפרק ד' מהלכות דיעות. ועדות פנימית זו נאמנה עלינו יותר ממאה ערים חיצוניים. ראינו לתת בזה שלש דוגמאות מראש השיר וסופו. א. בראש השיר: "שמע מיני רפואות הגוייה/ ונפשך תהא עמדה וחייה". החרוז הזה אינו אלא תרגום חפשי (פרפרזה) של דברי הרמב"ם בסוף פרק ג' המשמשים הקדמה לפרק ד': "המנהיג עצמו על פי הרפואה... ישים על לבו שיהא גופו שלם וחזק כדי שתהא נפשו ישרה לדעת את ה..." ב. חריזי: "שמור לך פן תהי אוכל מאומה/ ולא תשתה עד תרעב ותצמא. "וכנגדו ברמב"ם: "לעולם לא יאכל אדם אלא כשהוא רעב ולא ישתה מים...אלא כשהוא צמא". ג. חריזי בסוף: "בעוד אדם יהי מרגיז בכל זה/ לעולם לא יהי חולה ורזה// ולא יכאב עדי יזקין ויספה/ ולעד לא יהי צריך לרופא". וכנגדו ברמב"ם בסוף: כל המנהיג עצמו בדרכים אלו שהורינו אני ערב לו שאינו בא לידי חולי כל ימיו עד שיזקין הרבה וימות ואינו צריך לרופא ויהא גופו שלם ועומד על בורייו כל ימיו". הקבלות אלו כחן יפה ממאה עדייחוץ

שאין "רפואות הגוייה" אלא משנה תורת הבריאות של הרמב"ם בפרק ד' מהלכות

דיעות. וההשערה קרובה שגרשם שונצינו ידע את הסוד הזה, ומחריזי לקח את השם "רפואת הגוף" (–רפאות הגוייה) לסמן בו את תכנו של הפרק.

ה. בתי הגוף. במידה יותר זעומה השתמש בפרקנו שם טוב פלקירא בשירו "בתי הגוף" שנדפס ב"הרופא העברי" כרך ד' וה' (1937–1938). המו"ל ראה לנכון שעיקרו של השיר מיוסד על מאמרו הערבי של הרמב"ם "בהנהגת הבריאות" שתרגומו העברי נדפס ראשונה בכרם חמד, שנה ג' (1838), אבל נעלם ממנו שכמה פתגמים וטורים מבוססים על פרק ד' מהלכות דיעות. כן, למשל, הפתגם: "ורוב המאכל לגוף חרבות" שאול הוא מדברי הרמב"ם בפרקנו, וגם חריזי השתמש בו: "כי כל אכילה/ אשר היא מאד גסה גדולה/ לגוף היא כמו שיני חרבות". כמו כן ההדגשה שבריאות הגוף נחוצה לשלמות הנפש שמצאנוה למעלה משותפת לפרקנו ולחריזי נמצאה גם כן אצל פלקירא: "ואות נפשך תהיה באכלך/ היות בריא לזכות מעללך/ היות עובד אל ודתו/ אשר חולה בלי יוכל עשותו". ואין זכר לזה במאמר הערבי. אבל ביחוד ניכרת השפעתו של פרקנו בטורים על המשגל. פלקירא כותב: "וזרע האנוש כחו וחילו/ והוא מבחר וטוב כל מאכלו// ומוציאו מאד יחפוץ במותו/ למען יחלש הגוף בצאתו". אין הקבלה לרברים אלה במאמר הערבי, אבל יש הקבלה להם בפרקנו, סי' י"א: "שכבת זרע הוא כח הגוף וחייו ומאור העינים וכל זמן שתצא ביותר הגוף כלה וכחו כלה וחייו אובדים..." ואם פלקירא כותב: "ושבע בלי יבעל ורעב" הרי אין זה אלא דברי הרמב"ם: "לא יבעול אדם והוא שבע ולא רעב". המו"ל לא הבין כאן את דברי פלקירא ופירשם שלא כהלכה. פעם אנו קוראים: 83–81 אנו מזכיר פלקירא את דברי הרמב"ם בשם "אחרים". בטורים 83–83 אנו קוראים: "לואת צריך בטרם מאכל דק/ לקדם מאכל הגס ויודק//... והפך זה כבר אמרו אחרים". המו"ל מתקשה לנחש מי המה האחרים. אבל באמת הם דברי הרמב"ם בפרקנו: "לעולם יקדים אדם דבר הקל ומאחר הכבר". ובלשונו של חרוזי: "בהתחיל לאכל הקל תחלה/ והכבד באחרית האכילה".

שתי הדיעות האלו מובאות גם ב"צדה לדרך", למנחם ן' זרח (מאמר א', כלל ג', פרק רביעי). "סדר המאכל", אנו קוראים, "מי שיתאו לאכול מאכלים שונים יקדים המשלשל ויקדים הקל על הכבד (כדברי הרמב"ם בפרקנו)... ומגדולי הרופאים כתב הכבד קודם". מנחם ן' זרח הלך בעקבותיו של פלקירא. הניח ליסוד דבריו את המאמר הערבי "בהנהגת הבריאות" אבל לא הזניח את פרקנו. יוכל היות שבעל "צדה לדרך" קרא את "בתי הגוף" של פלקירא והשתמש בהם.

ו. רפואות התלמוד. ומעניין לעניין, אם אין דמיוני מוליך אותי שולל נסגר בית הדפוס של שונצינו ונפטר מן העולם מתוך הדפסת המאמר "רפואת הגוף להרמב"ם ז"ל". לפני חצי יובל שנה בערך פלטה הגניזה שבמצרים שרידים של חוברת צנומה בשם "רפואות התלמוד" שנדפס במצרים אצל גרשם בר' אליעזר שונצינו (נכדו של גרשם בן משה) בשנת שי"ז. הביבליוגרפים שהודיעו את גילויה של

החוברת הסתפקו במסירת השם "רפואות התלמוד", ולא הרגישו את הצורך להעמידנו על טיבה ותוכנה<sup>22</sup>. זאני מעיז לעשות מעשה ניחוש ולשער שתכנה של החוברת הוא הפרק הרביעי מהלכות דיעות. והשם "רפואות התלמוד" הולם את הפרק הזה, שכן בעל מנדל עוז, הקדמון בין מורי מקורותיו של ה"משנה תורה", כשמגיע לפרק זה כותב: "כל הדברים שבפרק זה כללים מדברי הרפואות במאמרי רז"ל מפוזרים בכל התלמוד" אינה בכל התלמוד "מנילה את הפרק הרביעי מהלכות דיעות בלשונו של הרמב"ם, הרי בכל זאת קרוב מכילה את הפרק הרביעי מהלכות דיעות בלשונו של הרמב"ם, הרי בכל זאת קרוב לודאי שמכילה קובץ של המאמרים בתלמוד ששמשו יסוד לדברי הרמב"ם בפרקנו, ואשר בעל מגדל עוז מרמז עליהם. בין כך ובין כך החוברת "רפואות התלמוד" שנדפסה ע"י גרשם שונצינו הצעיר במצרים פנוייה כלפי המטרה ששאף אליה גרשם שונצינו הצעיר במצרים פנוייה כלפי המטרה שאאף אליה גרשם שונצינו הצעיר במצרים הנרד) בהרפסתו את "רפואות הגוף שונצינו הזקן כארבעים שנה מקודם (רע"ז בערך) בהרפסתו את "רפואות הגוף להרמב"ם", והיא להפיץ ברבים את סדר הנהגת הבריאות על פי התלמור.

שנוי הצורה. דף בודד גדול מוקף מסגרת קישוט מצד אחד וחוברת צנומה דקה עם אותיות זעירות מצד השני, מורה על הצבור השונה שאליהם פנו גרשם שונצינו הזקן וגרשם שונצינו נכדו. הראשון פנה בעיקר אל בעלייבתים אמידים, בעלי חניות, בנקירים בלעז, ומשרתיהם, או רופאים חשובים. בשבילם הכין שונצינו הזקן יריעה מקושטת לתלותה בכתלי ביתיהם בצידו של לוח המועדים המקושט, כדי להשות לנגד עיניהם תמיד, "בשכבם ובקומם", סדר הנהגת בריאותם. ואולם שונצינו הצעיר פנה בעיקר אל ציבור של סוחרים זעירים הגודדים ממקום למקום, אשר דרשו כללי הנהגת הבריאות בחוברת כיס שתוכל ללוות אותם בסיבובם ויקראו בה ב"לכתם בדרך".

ואף גם זאת. החוברת "רפואות התלמור" שייכת, בתכנה ובצורתה, לסוג ספרותי מיוחד, והיא ספרות ה"קבצנים" שטיפלו בו ביחוד רפוסי קושטא בתחילת המאה הט"ז. מפיציה הראשיים של הספרות הזאת היו השליחים מארץ ישראל שסבבו ארצות שונות ל "קבץ" כסף לצרכי יהודי א"י וישיבותיה. הללו היו מזויינים בכתבי המלצה שנקראו בשם "קיבוצים", וליתר תוקף הוליכו אתם חוברות קטנות לחלקן בקהלות שבקרו ולהגישן מתנה לנדיבי העיר שקרבו אותם וקבלום בסבר פנים יפות. למטרה זו רגילים היו השליחים להשתמש בחוברות קטנות שתהיינה קלות להוליך עמהם בדרך סבובם. התוכן החביב ביותר על השליחים היו ספרות אחרית־הימים, מדרשים קטנים, רפואות ותרופות, ספרי גורלות, יחום א"י, מעשיות ודברי שעשועים. החוברת "רפואות התלמוד" טבועה איפוא בחותמה של ספרות ה"קבצנים"

ב22 בר' שאול ליברמן הואיל בטובו להעמידני על האמת שהשריד היחידי של הנניזה הוא השער. ואינו מכיל אלא השם: "רפואות התלמוד עם ס' רפפות" (השווה א. פריימן, ZfHB כרך  $^{\prime}$ ב, 15, ועם הביבליוגרפים הסליחה.

<sup>23</sup> אם באמת תוכן אחד ליריעת .רפואת הגוף' ולחוברת .רפואת התלמוד', מסתבר שהיריעה הכילה גם כן .ס' הרפפות'. ובאמת ראינו למעלה שפרק הרביעי מהלכות דעות נומר כמעט בראש העמוד השלישי של היריעה (שורה י'ח), ונשאר איפוא מקום חלק בשביל .ס' הרפפות'.

גם בכמותה וגם באיכותה. קרוב לשער שנדפסה על ידי שליח ארץ ישראל. ואולי לא מקרה הוא שגם הספר השני שנדפס במצרים באותה השנה על ידי גרשם בר' אליעזר שונצינו, והוא "פתרון חלומות" טבוע במטבע של ספרות ה"קבצנים".

### III

#### קנאת מדפיסים

יתר הפוסקים. חשבנו לנכון להפטר מן "שלשת הרועים", רמב"ם־סמ"ג־ טורים, מחוך סקירה קלה על גורלם של "יתר הפוסקים" עד כמה שהוא משתקף ברפוסי איטליה עד מחצית המאה הט"ז. אם אין דמיוני מוליך אותי שולל רובם מלאו תפקיד מסוים בשרה ההתחרות שבין שונצינו ובומבירג בשנות העשרים למאה הט"ן (ר"פ-רפ"ה), ובין בומבירג ויושטיניאן כחצי יובל שנים אחר כך (ש"ו-ש"ט). כשאנו מדברים על התחרות עלינו לשים לב לדבר שבצירה של ההתחרות הגלויה והישרה בין זונות המדפיסים הנוכרים שקבלה לפעמים צורה אישית חריפה, התנהלה ביניהם גם כן היאבקות נסתרה, דחיקת רגל במחתרת. התחרות גלויה או הסגת גבול בפרהסיה, קיימת היתה בזה ששני המרפיסים המתחרים זה בזה הרפיסו אותו הספר כמעט בזמן אחד. המאוחר שבהם רגיל היה להבליט מעלות הוצאתו ומונה חסרונותיה של הוצאת מתנגדו. היאבקות נסתרה קיימת בהתאמצותו של איזה מרפים להרפים ספר אחר ממין הספר אשר מתחרו קדם להרפיס. הספר החדש נועד לקחת מקומו של ספר מתחרו בשוק הספרים. מובן, שהתחרות ממין זה דורשת איש מבין היודע להעריך את תכנם של שני הספרים ולהכריע אם האחר מסוגל להיות תמורתו של האחר בשוק הספרים. לבומבירג היה מחנה של מבינים ממין זה; מבינו הראשי של יושטיניאן עד ש"ח היה סוכנו יהודה בר' יצחק הלוי מפראנקפורט. לאחר ההערה הזאת, ננסה נא לבחן גורלם של אחדים מ"שאר הפוסקים".

א. כ ל ב ו . בצידם של שלשת הפוסקים הראשיים הנז', תפס ה "כלבו" מקום חשוב בדפוסי איטליה העתיקים, וראה, מתחילת הופעתו של הכלבו בדפוס נראה כאילו הוטל עליו התפקיד לשמש צרה בצידו של הסמ"ג. הסמ"ג, כפי שהערנו למעלה, הוא בעיקר הפוסק של החוגים הצרפתיים באיטליה, ובמדה שהשפעת החוגים האלה הלכה ופחתה הלכה ונתמעטה הדפסתו של הסמ"ג. וה "כלבו", הרי אף הוא יכול היה להניח את דעתם של הצרפתים. כי, כידוע, מקורו הראשי שממנו שאב כמעט את כל תורתו הוא ה "אורחות חיים" לר' אהרן מלוניל, פוסק צרפתי מובהק. ובאמת, כמעט שהספיק גרשם שונצינו להרפיס את הסמ"ג (רמ"ט), ומיד הופיע ה "כלבו" (ר"נ בערך בנאפולי, על ידי שמואל לאטיף, לפי השערה המתקבלת על הרעת). ואותו הדבר חוזר ונשנה לאחר שלשים וחמש שנים בערך. כמעט שבומבירג גמר את סידרת הפוסקים שלו (רפ"ד), והנה גרשם שונצינו מתחרו הולך ומדפיס מחדש את ה "כלבו" ברימיני (רפ"ה/רפ"ו בערך). עברו עשרים שנה בערך (ש"ו/ש"ו) ובומבירג חזר להרפיס את הסמ"ג עם כל ההוספות שיושטיניאן היה רגיל לעטר ובומבירג חזר להרפיס את הסמ"ג עם כל ההוספות שיושטיניאן היה רגיל לעטר

בהן את הוצאוחיו, ומיד אנו רואים את יושטיניאן מתחרו ממהר להוציא את ה"כלבו" ולהרפיסו בלי שום הוספות, כי אם בצורה שנתן לו שונצינו (ש"ו/ש"ו).

ב. שאל חוח – הל כוח גדולוח. לזכוחו של יושטיניאן עלינו לקבוע אח העובדה שלרוב השתמש בנשק של התחרות גלויה עם בומבירג רק בספרים שבומבירג בעצמו חזר והרפים מחוך הוצאות קורמות, אם של שונצינו או של רפוסי קושמא שלא מדעת בעלי הרפוס הראשונים. אבל יושטיניאן במעם שלא העיו פניו לחזור ולהרפים ספרים שנתפרסמו ברפוס בפעם הראשונה על ידי בומבירג. בנוגע לספרים הנמנים על ההוצאות המקוריות של בומבירג נראה שיושטיניאן הכיר את זכותו של הנמנים על ההוצאות המקוריות של בומבירג נראה שיושטיניאן הכיר את זכותו של במקרים באלה יושטיניאן אמנם עוב את ההתחרות הגלירה, אבל לא ויחר על החתירה במתר, והשתרל להוציא ספרים אחרים המסוגלים להיות תמורותיהם של ספרי בנמבירג בשום המפרים.

"צלכוח גדולות מחובד ומיוסד להלכות כפי סדד שתא סדדי תלמוד הבבלי יהורה בר' יצחק הלוי, כוחב, בלשון ארוכה כדרכו, בשער ה,הלכוח גדולוח": התוספות והפסקנים לישרים נאוה תהלה". וסוכנו של יושטיניאן, ר' tet nerogia gira cial icakth, aiair winia וחרבו להביאו. בשער השאלחות אנו קוראים: "שאלחות דר' אחא גאון משבחא, מרים על נס מעלה אחח בספרו, והיא שכל הפוסקים שבאו אחריו שאבו ממנו נשווו אם שער ה,שאלחות" ושער ה,הלכות גדולות" נראה מיד שכל אחד מהם חורחם של הגאונים הקרמונים, מקור נאמן לפוסקים הבאים אחריהם. ובאמת, אם ה,שאלחת". כי שניהם, השאלחות וההלכות הגדולות, ערך אחד להם, והוא מסירת ומוב מעם בהצעחו ליושטיניאן ארונו להרפים את ה.הלכות גדולות" תמורת חמורותיהם. יהודה בר' יצחק הלוי, סוכנו של יושטיניאן, הראה חוש הערכה מפוחח שלא רצה להיות נופל מבומבירג בשוק הספרים, החלים להמציא ללקוחותיו אנדה. שני הספרים, כנראה, הצליחו בתחילה לרכוש את לב הקונים, ויושטיניאן, הסיררה של מדרשי הלכה, בעוד ששבלי הלקט חותם את הסיררה של מדרשי סמ"גיטורים-רמב"ם. השאלחות, המסודר על סדר פרשיות החורה, חוחם את הרפים בשנת ש"ה-ש"ו, ושמשו מעבר מסידרת המדרשים לסידרת הפוסקים, היינו גאון משבחא" ו,שבלי הלקט". שניהם נדפסו בתוך סידרת המדרשים שבומבירג ספרים שנרפסו על ירו בפעם הראשונה מחוך כחבי יד, והם: "שאלחות דר' אחא בסדרת הפוסקים שהתחיל בומבירג להדפים בשנת ש"ו, העמיד בראש שני בומבירג בשוק הספרים.

גרולות..." קשה לנחש מי זכה בהתחרות זו, ה"שאלתות" או ה"הלכות גרולות". הרעת נותנת ששקולים היו ולא הוכרע הכף לשום צר. אלא שבינתים הוברר, כנראה, שגם בומבירג וגם יושטינאן מעו בחשבונם. שניהם לא ראו ששקעה שמשה של הריניסאנס ופחתה והלכה השאיפה של השיבה אל ה"מקור", של החייאת יצירות

...חבור זה הספר נוכר בהרבה מקומות בתוספות על התלמור וכל הפוסקים מביאים פסק ורעת הלבות

"קרמוני הגאונים" ששמשו מקור לפוסקים שבאו אחריהם. עם שקיעת שמשה של ה.חחייה" פסקה התעניינותו של צבור הקונים ב.מקור הגאונים" אשר .מימיו שוהים הפסקנים", והלכה וגברה נמייחו כלפי .אחרוני הפוסקים". הנמייה הזאת היחה בעוזרי ה.שלחן ערוך" לרחוק את רגלי הפוסקים הקרמונים לחלומין. שניהם איפוא, ה.שאלתות" וה.הלכות גרולות", מתעלמים מאופק הרפוס, ואינם מופיעים מחרש אלא לאחר שגל חרש של תחייה ושל שיבה אל המקור הולך ומתרומם בסוף המאה הי"ח.

נ. שבלי הלקט – אבודרהם. שבלי הלקט, כמו שהערנו בהחחלה (הע' א'), מטיבו לא היה מסוגל לעלות למרהנת פוסק כללי, ולחפוס מקומו של אחד משלשת הרועים, רמב"ם-סמ"גיטורים, ואם בכל זאת היחה דרישתו מרגשת הלא גרמו לזה שני יסודות השוקעים בו, והם ביאורי הפילה, ביחוד בהפילות המוערים, מנהנים ומקורותיהם-מצד אחד; ומצד אחד-חלק חשוב מחודה הגאונים של הספר בשער: "מי האיש החפץ חיים לאחות למוערים ימים ושנים (רמו למנהני הובחרים... (רמו למורת הגאונים שבו)..." והנה אשר ליסוד השני הרי אין הנוערים... (רמו למורת הגאונים אלא חדושי המשלחים אל המשלחים שדה חשוב למאד התבחרים... (רמו למורת הגאונים הובחרים... (רמו למורת הגאונים הבלים הוה מלא חדושי הגאונים הנוערים... (רמו למורת הגאונים הובחרים... (רמו למורת הגאונים הובחרים אל המשלחים של המשלחים אר השני הרי אין ממקור האשון. אבל ערך יחד נודע אז ליסוד הראשון המשלים שדה חשוב למאד במפרות הפוסקים, והיא ספרות הציותים המהלה המי היה אל המה של התחידה אל המה של התחידה הגאונים הבלים של התחידה אל המה של התחידה הגאונים המחדבות של התחידה אל המה של התחידה.

משלש פעמים גרפסו מנהגי "מהרי"ל" בין שמ"ו ושכ"ה. וגם האבודרהם זכה להוצאה שנרפס בפעם הראשונה במנמובה (רער), חור ונרפס בקרימונה (שכ"ה). ולא פחות לא עברו עשרים שנה וחלק המנהגים ופירוש התפלות של שבלי הלקט, ה"תניא". שהגיעה שעחה של ספרות ה.מנהגים" להחחבב על קוני ספר, וובואחו נחקיימה, ר' יהורה בר' יצחק הלוי, סוכנו של יושטיניאן, לא מעה בבחירתו. הוא המיב לראות מעם למנהג בעולם, ופירוש החפלה על מחכונחו יעלה בירו וישלם". ואח הפעם המנהיג וספר המנהנות ובחבורי הקרמונים... ער אשר לא יחסר לקורא בספר הוה וגם אכחוב סדר עבוד שנים... וגם אביא מעם למנהגוח... כפי אשר אמצא בספר "מלא חירושי הגאונים והפוסקים הגבחרים") . . . ואעמיר אהל בביאור התפלוח. . . ודברי הגאונים המפרשים ראשונים ואחרונים (כנגד רברי השער של "שבלי הלקט": המחבר שבו הוא מבלים "שעלה בלבו לחבר זה הספר... מחלמוד בבלי ירושלמי ה"אבוררהם" (ש"ו-ש"ו). בשער הספר יושטיניאן חוור ומרפיס חלק מהקרמת להופעתו של ה<sub>"שבלי</sub> לקט" אצל בומבירג (ש"ו) הלך יושטיניאן והרפים את הואח, והוא פירוש ההפילה, ביאור המנהנים השונים ומקורותיהם. ובאמח, תיבף יוחר טוב למילוי התפקיר הזה מאשר ה,אבוררהם", אשר כולו מכוון כלפי המטרה בו. ועל כן כשבא להמציא ללקוחותיו חמורתו של ה,שבלי לקמ", לא מצא ספר ה"שבלי לקט" קיים ביסוד הראשון, היינו בקובץ המנהנים ופירושי החפילה המשוקעים סוכת חל יושמיניאן, יהודה בר' יצחק הלוי, המיב לראות שעיקר ערכו של

חרשה בשנת שכ"ו אצל זורוו רקבאלי אשר המשיך את המסורה של יושמיניאן וחור והרפים גם את ה"כלבו", הנמנה גם הוא על ספרות המנהגים. ואולם ה"שאלחות", ה"הלכות גרולות" ו"שבלי הלקט" לא זכו להוצאה חרשה במחצית השנייה של המאה המ"ז, כי ה"שיבה אל המקורות" לא מצאה הר קול בנפשו העיפה של רור השקיעה ששאף למנוחה, ובחר לחיות על הקיצורים והמנהגים.

מרם הספקתי לעמוד על הפקירם של הפוסקים הבאים: האגור, ספר התרומה, מולרות אדם וחוה לר' ירוחם. אולם כראי להעיר שאת האגור אנו רואים תמיר נטפל ל"בלבו". רוגמת ה"בלבו", הוצאתו הראשונה של האגור חסרה שנת הרפוס ומקומו. שניהם, בנראה, נרפסו בגאפולי קרוב לשנת ר"נ. שניהם גם נרפסו שנית אצל שונצינו ברימיני בשנת רפ"ו בערך. ושניהם גם נרפסו כמעט בבתיאחת פעם שלישית אצל יושטינייאן בויניציאה, ש"ו–ש"ו.

ספר החרומה ו"תולדות אדם וחוה" נרפסו רק פעם אחת באימליה; הראשון על-ירי בומבירג, רפ"ג, והשני אצל ברגארין, שי"ג. שניהם, כנראה, לא באו לספק אורך ניכר בצבור האימלקי, כי אם נרפסו או לדרישת חוג מצומצם (ספר התרומה) או לסחריחוץ, ביחור טורקיה (תולדות אדם וחוה).

## COELL

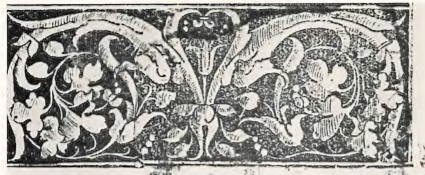
## נוסחת ה,משנה תורה" ברפוסים המצוחרים

החלפנו להרפיס את הקטע של הרף המתואר למעלה עם שנויי נוסחה, ולהשלים את השורות המקומעות על פי הרפוסים המאוחרים של ה"משנה תורה". אין אנו רורפים אחרי מכונת הביקורת בשלעצמה, כי אם ער כמה שהיא באה ללמדנו הלכה בטיבו של המכסט ולחקן על ידי כך הנחה בלתי מבוססת שנתקבלה בחוני הביבליוגרפים. דיעה רווחת היא אצלם שהוצ' וינ' ש"י, ברגארין ויושטיניאן, שמשה ימור לרפוסים המאוחרים של ה"משנה תורה" שבירינו, וכי ההוצאות שקרמו לשנת מרובים והשובים. הראשונה (מיוחסת לרומה לפני ר"מ), מכילות שנויי נוסחה שרובים וחשובים. הריעה הואת מיוסרת על משפט מוקרם (א פריורי) שבמדה שהרפוס קורם בזמן שנויי הנוסחה שלו מרובים. אבל באמת אמרו, אין למרים מן הכלל, ובמקרה שלנו אין הכלל עומר בפני ההשוואה המרויקת של ההוצאות השונות של המאה המ"ו והמ"ו.

אם נקח לקנה מרה את הקטע שלנו שהוא מיסור שונצינו נמצא שלא לבר שהוא מחאים לנמרי עם הוצ' שונצינו (ר"נ), כי אם גם עם ההוצאה הראשונה, באופן שאנו נומים לפסוק שאין הוצ' שונצינו אלא משנה ההוצאה הראשונה. ומצר אחר השוואה עם הוצ' קושמא' (רס"מ) מראה שהוצ' שונצינו הונחה ליסורה. שלש הוצאות אלו-הו"ר, שונצינו, קושמא-בונים בית אב אחר בנונע למכסט של הפיסקה שאנו דנים בה. כשאנו עוברים במלאכת ההשוואה לדפוס בומבירג, וינ' רפ"ד, אנו מוצאים בקטע שלנו (ההשלמות במרובעים אינן בכלל) למעלה מט"ו שנויים, מספר גרול בפיסקה קטנה כזו. והוצאת בומבירג שימשה יסור לשתי ההוצאות בויניציאה משנת ש"י, ברגארין ויושטיניאן. כמעט כל השנויים שברפוס בומבירג נמצאים גם בשתי ההוצאות האחרונות. שלש ההוצאות האלו בונים איפוא בית אב אחר.

תאמר שהשנויים הולכים ומתרבים במדה שאנו הולכים ומתרחקים בזמן מן הרפוס הראשון? לא מניה ולא מקצתה! השוואת הקטע שלנו עם ההוצאות המאוחרות, אמשטרדם ויעסניץ, מלמדת אותנו לדעת שהדפוסים המאוחרים הולכים בדרך כלל בעקבות בית האב הראשון, ונוסחת הקטע שלנו מתאמת כמעט לגמרי עם נוסחתם. וכשהוספתי לבדוק ולחפש את ההוצאה הראשונה מן המאוחרות שנטתה מנוסחת בית אב בומבירג ושבה למסורת בית האב של ההוצאה הראשונה, מצאתי שכבר הוצ' ברגארין השנייה, וינ' של"ד-של"ו, עשתה את הצעד הזה. חוץ להפסקה קצרה של חצי יובל שנים בערך, רפ"ר-ש"י, מסורת הטכסט של ה"משנה תורה" הולך ונמשך כמעט בקו ישר זה כארבע מאות ושלשים שנה, מהוצאה הראשונה עד ימינו אלה. הלך הדברים כפי שהם מופיעים לפנינו לאחר בדיקה והשוואה הוא זה: המגיה בבית בומבירג, דוד פיציגיטון, שהגיה את הטכסט עפ"י חמשה העתקים (קרוב לוראי כולם בכת"י) כמו שהוא מודיע לנו בהקרמתו, היה הראשון לנטות מן הנוסחה שקבעה ההוצאה הראשונה, והוא שהיה אחראי בעד שנויי הנוסחה שבהוצ' בומבירג, ברגאדין בתחלה חשב את עצמו ליורשו של בומבירג, וכמובן שחזר והרפיס נוסחת בומבירג. יושטיניאן מתחרו אף הוא ירא מלשנות ממטבע שטבע בומבירג מידעו שרבו הקופצים על ספרי בומבירג. אולם החל מהוצ' ברגאדין ב', של"ד-של"ו, אשר "הוגה עם רוב העיון והשקידה בהעתק הבא מצפת תוב"ב וגם בהעתק מעויין ומוגה מישיבת מצרים", הוחזרה עטרת ההוצאה הראשונה ליושנה. הוצאת של"ד נעשית, כנראה, בעיקר על יסוד הוצ' קושטא הנמנית על בית האב הראשון. והוצ' ברגאדין השנייה, עם פירוש כסף משנה ועם מפתח חדש, הונחה ליסוד לכל ההוצאות המאוחרות, שכן כולם הדפיסו גם את ה"כסף משנה" וגם את המפתח החדש (השווה הע' 13 בסוף). אין איפוא להתפלא על העובדה שהקטע שלנו מתאים עם ההוצאות הקדומות והמאוחרות, אבל שונה הוא מהוצ' בומבירג והבאות מכחה, וינ' ש"י.

עוד אני חושב מחשבות ומתאמץ לחשוף עקבות הנוסחאות של ההוצאה המשולשת בומבירג־ברגאדין־ויושטיניאן, והנה נתקל מבטי ב "הלכות דיעות" שהורכבו, כמו שזכרנו למעלה, בטור אורח חיים בהוצאה הראשונה (פייבא דשקו רל"ה) והשנייה (מנטובה רל"ז), ומצאתי רוב השנויים, וביחוד החשובים והאפיניים שבהם, שקועים שם. והנה כבר הערנו למעלה שדפוס פייבא דשקו חותם אשכנזי מובהק טבוע עליו, ולא נתרחק איפוא מן האמת אם נשער שפייבא דשקו מוסרת לנו "נוסח אשכנז" של ה משנה תורה". ההעתקים אשר על פיהם הגיה דוד פיציגיטון את הוצ' בומבירג התקרבו, כנראה, ל "נוסח אשכנז". ואילו ההוצאה הראשונה המיוחסת לרומה צורת אותיותיה, כפי שראינו למעלה, מעידה על משפחה ספרדית, ומתקרבת איפוא ל גולי ספרד". לא יפלא איפוא אם העתקים מ "מצרים וצפת", מרכזים של גולי ספרד



כי אורך ימים ושבות ח

צרכן הני הן בחרבות לגוף זכן החרובים רעים לעות. וב. בלין כהן אלא פעט ביפות התכד ובפקוכוריו החכי ו והתאו ים בין רצובין בין יבשין ה וכל אדם מהם כל צורבו ולא יו מיגיט כבל פרי האילנות -הררש נחיין דע לקטנים ויפה לוקניו

6.也是 7.为

תכיון אדם לאבול בימות החכו שני שלישים מה שהוא אובל אדם ש האו מעיו רפין כל למיו ויהיו קרוב לשלשול יבוע או יצא בקושי הראים רעים באים ובכה ירפ

יאכל בבקר הבקר 'בולוחים שלוקים מתובלין כטו שלק של הררין או כרוב בשבון זית וכוריים וכלח יד וישהה כפו ארבע שעות ואהר כך יאכל סעודו קד עד שירפו ביעיו ועוד כלל אחר אמרו כו

מנו שבע וביעיו רפין אין חולי בא עליו זכ ישב לבטדו ואינו כתעכל או כי שמשהאינ שבר עצכו על פי הרפהה כל יכיו יהיו.

בות ווזא עכך לכל החלאים זרב החלא ים או כפני שותא בכריא בפנו ואוכל אנ וביםו שוטר פיו ולשונו שומר מערותו

שבוע ולטונקביובר אלא בערביו שבע ימס לשה שימים ולה ומססמוך ויאג קאבל תנחץ כל גופו פחסין שאין אנוף נכוה - ירחץ נופו בפושרין ואחר כך בפושרין זו ה ים אה פושרין ולה צורן ולוני: חץ בצורן בעני.

רלא יאריך בביווץ אלא כשיזוע ויפריך גופו יש... ן ואחר מהצא שכא יוא צריך רבקביו וכן בחדי ירם פעילה ואחר בעילה וקורם שייגע תיתו שן ובשיעור דבר עשרהו

רמשל בכלת דחיימון כךי שלא תשלוש בני דוח ד ישוצא עד שתתישבים וינני יופר ותם יטרחק קודם אכילהו

CENTIMETERS

100

בפואט ביונו כי אורד ימים ושנו חוים יוסיפו לך להדמבים ז"לו הזה הלכו ונתרבו בו שנו" נוסחה. וער"ן הרבר צריך דרישה וחקירה. היו ממשמשות בהן להעתיקן בפני עצמן. במרה שרבו המעתיקים של הפרק החלוש דיעות ובפרט פרקן הרביעי, נחלשו מן ה.משנה חורה" כבר מומן קרום, וידים רבות חוחבים כמו שהם בהלכות דיעות בכלל ובפרק ד' בפרט. אולי סימן הוא שהלכות

הראשונה בשאר הלקי ה,משוה חורה" אינה מראה שנויים כל כך מרובים וכל כך ולבסוף עוד הערה אחת. השוואת בית אב בומבירג עם בית־אב ההוצאה האב הראשון הנוטה לנוסח ספרר, ולא עם בית אב בומבירו המבוע בממבע אשכנוית. במאה המ"ו, שהונחו ליסור הוצאת ברגארין השנייה, של"ר-של"ו, התאימו עם בית

ז כל צרכן הרי הן כחרבות לגוף וכן החרובים רעים לעולם וכל (הפירות החמוצין

ונוחלבים לעולם] אוכלין מהן אלא מעט בימוח החמה ובמקומות החמים והתנאנים והעובים נאום ואון

מובים מכל פרי האילנות הרבש והיין רע לקטנים ויפה לוקננים וכל שכן בימות xh ac er all מובים בין רטובין בין יבשין ואוכל אדם מהם כל צורכו ולא י(המיד אכילתם

פ וצריך ארם לאכול בימוח החמה שני שלישים מה שהוא אוכל [בימוח הגשמים L'acto]

ישחדל אדם שיהיו מעיו רפין כל ימיו ויהיה קרוב לשלשול [מעט ווה בלל 48140]

ומן שהרעין נמנע או יצא בקושי חלאים רעים באים ובמה ירפּ[ה אדם מעיו TLIS CLEINL CS

אם נייה בחורן יאכל בבקר מלוחים שלוקים מחובלין בשנמן זיח ובמוריים אם יהאמצו מעט

או ישחה מין שלק של חרדין או ברוב בשמן זיח ומודיים ומל (ח ואם היה וקן ובמלח בלא פת

פי במים חמין בבקר) וישהה כמו ארבע שעות ואחר כך יאכל סעו[רתו ויעשה ישחה דבש מווג

ר ימים אם צריך לוכך עד שירפו מיעיו. ועוד כלל אחר אמרו בבוריאות כן עם א או ג או

ומה בירבה ואיןנו שבע ומעיו רפין אין חולי בא עליו וכןחו מחחוק ואפילו אוכל הגוף כ"ו שארם מחעמל

CNCLL

אכל מאכלות טובים ונשמר עצמו על פי הרפואה כל ימיו יהיו נמכאובים וכחו חמהו לחון אפיי הרעים וכל מי שהוא יושב לבטח ואינו מחעמל או מי שמשהא נוקביו או מי

שמח ואכילה

15 גסה לגוף כל אדם כמו סם ה]מות והוא עקר לכל החלאים. ורב החל [אים שבאים על האדם אינם

אלא או מפני מאכלים רןעים או מפני שהוא ממלא בטנו ואוכל אןכילה גסה אפי ממאכלים

טובים הוא ששלמה אמרן בחכמתו שומר פיו ולשונו שומר מצרות [נפשו כלו שומר פיו מלאכול

מאכל רע או מל שבוע ולשונו מלדבר אלא בצרכיו ן דרך הרחיצה שיכנס ארם למרחץ מ שבע ימים לשבע ימים ולא יכנס סמוך לא כילה ולא כשהוא רעב אלא כשיתחיל

20 המזון ל התאכל ורוחץ כל גופו בחמין שאין הגוף נכוה (בהן ראשו בלבד בחמין שהגוף שהגוף

נכוה בהן ואחר כןך ירחץ גופו בפושרין ואחר כך בפושרין מן ה[פושרין עד שירחץ בצונן

ות הנשמים בצונן באונן באונן בימ פושרין ולא צונן ולא ירחץ בצונן בימ ות הנשמים ולא ירחץ ולא ירחץ

עד שיזיע ויפרך כל גופון ולא יאריך במרחץ אלא כשיזיע ויפריך גופו יש[תטף-ויצא ובודק

עצמו קורם שיכנס למרחץ ואחר שיצא שמא יהא צריך לנקביו וכן בודק אדם עצמו תמיד קודם

12 אכילה ואחר אכילה] וקודם בעילה ואחר בעילה וקודם שייגע וית [עמל ואחר שייגע ויתעמל

וקודם שישן[ואחר שי]שן] ובשעור הכל עשרה [כשיצא אדם מן המרחץ ילבש בגדיו ויכסה ר]אשו בבית החיצון כדי שלא תשלוט בו רוח ק[רה ואפילו בימות החמה צריך

להזהר וישהא אחר] שיצא עד שתתישב נפשו וינוח גופו ותסו[ר החמימות ואחר להזהר וישהא אחר] שיצא עד שתתישב נפשו וינוח גופו ותסו

ישן מעט כשיצא מן ה]מרחץ קורם אכילה [הרי זה יפה] מאר [ולא ישתה מים קרים בצאתו מן

#### נוסחאות.

ר"ק – דפוסים קדומים (הו"ר, שונצינו, קושטא).

ר"מ – דפוסים מאוחרים (מהוצ' וינ' של"ד–של"ו והילך).

ר"ב – דפוסי בומבירג (רפ"ד), ברגאדין ויושטיניאן (ש"י).

פש. – טורים, פייבא דשקו (רל"ה).

כמ. – טור, מנטובה, כונת (רל"ז).

שורה א. כחרבות לגוף / ד"ק ור"מ. – ד"ב, פ"ש, כ"מ: לגוף כחרבות (וכן אצל פלקירא, עי' למעלה עמ' 16).

וישתמף.

- שורה א החרובים... וכל הפירות/ ד"ק וד"מ -. ד"ב, פ"ש, כמ.:
- שורה ב. ובמקומות החמים/ ד"ק, ד"מ, פש., כמ. ד"ב: במקומות
- החמין.
- שורה בנו ל עולם שובים / ד"ק, ד"מ. ד"ב, כמ.: מובים לעולם. פש.:

מונעני ב, מלישים מה שהוא אוכל / ד"ק, ד"מ. - ד"ב: שלישי:

שורה כג. ויפריך גופו ישתטף/ ד"ק, ד"מ. - ד"ב, פש.: ויפרך גופו שורה כב על ראשו מים / ד"ק, ד"מ. - ד"ב, פש. כמ.: על ראשו כלל.

שורה טו. ורב החלאים/ ד"ק הוץ מהו"ר (רב החלאים), ד"מ. – ד"ב: רוב פש.: הלאים רבים באדם; כמ.: הלאים רעים באים באדם. שורה ז. הלאים רעים באים/ ד"ק, ד"מ. – ד"ב: הולאים רבים באים; שורה ז. שהריעי נממנע או יצא/ ד"ק, ד"מ, - ד"ב: שריעי () יוצא.

החולאים; פש., כמ.: רוב החחלואים.

שורהו. כל ימיו / ד"ק, ד"מ. - ד"ב: כל חייו. פש., כמ.: שלישי פחוח ממה שאוכל.

שורה ד. הדבשן ד"ק, ד"מ. - ד"ב, פש., כמ.: והדבש. שורה ד. פרי האילנות/ בולם. ד"ב: פירות האילן.

מובים הן לעולם.

שורה ני ולא יתמיד / ד"ק, ד"מ. ד"ב, פש., כמ.: אבל לא יתמיד.

- החרובין... כל פירות.

# מרידים חדשים

מירושלמי פסחים פרק ה' ו' ז'

מאע

T. W. YILLT

חלק קטן מן הגניוה שנגלחה במצרים נקנה ע"י פרופ' רור קויפטן ז"ל והגיע לבורפשטי. רוב הקטעים האלה ניחנו ע"י אלטנה קויפטן לאקריטיה המרעיה ההונגרית בבורפשט, מעומם נשמרו בספרית ביח מדרש לרבנים בעירנו ועלים אחרים היו ברשוחו של המנהל י. א. בלויב ז"ל. במשך המלחמה העולמית השניה "נננוו" כל הקובצים האלו שנית "ננגלו" שוב פעם אחר השחרור. הקטעים שהיו בירי משפחת בלוי כיון שהיו מטונים בימי הפרעות במרחף לה, נפסרו כי נמחקה בחיבחם, קטעי בית מדרשנו נשמרו – על פי נס – בשלמוחם, החומר שהיה באקרימיה נם כן נשאר, חוץ מאלה שהיו מושאלים ליחירים:

שבר המורים של בית מדרשנו החלים להוציא לאור כל הקמעים הנמצאים

בבורפשט לכבוד המאסף הנפלא בשם "ננוי קויפקו". האוסף הזה רב הענין הוא למרות קטנותו ביחס לאלו שהם בארצות מזרח ומערבי, ום חותר מלמודו חשור ומאא בו היחוד מענינים הפאונים השנינים

ומערבי. גם חומר חלמורי חשוב נמצא בו, ביחור מענינים הקטעים השייכים לירושלמי. חברנו ש. ווידר גר"ו פירסם קטע ירושלמים על מסכת מכות, וכוחב מס' מחיבות על מס' כתובות ב"מ וב"ב שמחברו היה הראשון בימי הגאונים שעיבר גם ההלכה הירושלמית בספרום. חתן היובל רנן פרופ' א. מארכס גר"ו, ראש המרברים בכל מקום בביבליוגרפיה העברית, העמיק לעסוק בספר חשוב זה

M. Weiss, Kalalog der hebr. Handschriften und Bücher in der Bibliothek!

des Prof. David Kaufmann, Franklurt a. M. 1906, p. 183-4. Nr. 592-594

ב עיין מאמרי (הצופה י"ב 186): קובץ כ"י של יהודה אריה בלוי.

<sup>3</sup> לשמים היו אצל משפחה גולרציהר וגאברו במשך הפרעות. חלק מהם מעובר בספרו Gemiten Semiten במשוח היו הצל ישל י. י. גולרציהר ו"ל העומר להרפס.

Alexander Marx, The Importance of the Genisa for Jewish History "" (Reprint from the Proceedings of the American Academy for Jewish Research, (Reprint from the Proceedings of the American Academy for Jewish Research,

ס חרביץ 135 – 139 , 140 , 110 X. ועיין ה' הירושלטי להרים הוצ' ליברטן, עם' ס"ו ואילך. ס עיין ספרו של ב. מ. לוין ז'ל: מ חיבו ה, הלמוד קטן לסרר מועד נשים ונויקין, ירושלים,

מבחינת חקירת הירושלמיז. גם העובדה הזאת נותנת לי הזכות לכבדו בהוצאה זאת שהיא "ממלאה חסרון".

בית מדרש לרבנים בנויארק היום מרכזה של חקירת התלמוד הירושלמי8, בין כתליו מרביצים תורה הגאונים הנפלאים במדע היהודי. פרופ' גינצבורג, הדפיס בראשונה קטעים מירושלמי פסחים פרק ב-ד בספרו "שרידי הירושלמי" והוסיף על הראשונים שני קטעים חדשים בגנזי שעכטער יו ספר א' / קטעי מדרש והגדה מן הגניזה שבמצרים / שמכילים חומר השייך לסוף פרק ד' ולתחלתם של הפרקים ה' ו'. הקטעים שאני נותן פה משלימים אותם של גינצבורג כי רוב הפרקים ה' ו' ז' נכללים בהם, אמנם החלקים האלה מפרק ה' ו' שנדפסו ע"י גינצבורג חסרים בהם. לפי זה ישנם עכשו בידינו קטעים מנוזי מצרים על פסחים מפרק ב' עד פרק ז'.

הקטעים האלה הם מאוסף האקרימיה. הקטע הראשון מכיל ח' עמודים, הגליונות נחתכים, נייר / 20×13 צ"מ /, כתב מרובע, 30–32 שורות על כל עמוד. כמה פעמים מטושטשת הכתיבה ולפעמים משמיט המעתיק תיבה או אות אחת ומשלימה בין השורות.

הקטע השני מכיל כ' עמור, כמו כן נייר / 23×13 צ"מ /, כתב מרובע, 27–33 שורות על כל עמור. חלקו העליון בלוי על כן קשה מאד לקרוא את השורות העליונות. חומר הנייר משונה מן הראשון. גם מעתיקו של הקטע הזה משמיט כמה פעמים מלים אחדות ומשלימן בין השורות. אופי הכתב דומה בשני הקטעים, בכל זאת אין מן הנמנע שלא איש אחד כתבם. קשה מאד גם להכריע על פי האורתוגרפיה, כי הסימנים משותפים הם בשני הקטעים. ראוי להזכיר שאף בשאר קטעי הגניזה שמוצאם ממצרים משתמשים לרוב באורתוגרפיה כזאת.

המעתיק נוקט בקביעות בכתיב הטיפוסי של ספרי א"י וכותב לפעמים "ו" במקום "א": תומר=תאמר.

"ה" במקום "א": קרייה=קרייא, אנה=אנא, רמיה=רמיא, הכה=הכא, מתניתה= מתניתא, אתה=אתאוו, הרה=הרא, מלתה=מלתא, הכן=אכן, בעה=בעא, אתייה= אתיא, שנייה=שניא, קרמיה=קרמייא, תנייה=תנייא, כהנה=כהנא, אבה=אבא, חנינה= חנינא, זעורה=זעירא, אחה=אחא, אדה=ארא, הילא=אילא<sup>1</sup>1.

Alexander Marx, Studies in Gaonic History and Literature, (JQR. I, 7 .1910; The Sefer Mesibot 86-99)

s בשנים שעברו הופיעו: פירושים וחדושים בירושלמי מיוסדים על מחקרים בהשהלשלות ההלכה וההגדה בארץ ישראל ובבל מאת לוי בן מרנו הרב יצחק זצ"ל גינצבורג, נויארק תש"א, כרך א"—ג": הלכות הירושלמי לרבנו משה בן מיימון ז"ל עם מבוא פירוש והערות מאת שאול בהר"ר משה ז"ל ליברטן, נויארק תש"ח.

.102-115 פ נויארק תרס"ט

10 נויארק תרפ"ח, ל"ט—מ"א: שלשה שרידי הירושלמי, 448–430.

11 אמנם בבטוי ,אתא חמי" נרס גם המעתיק הזה "א" גם בסוף המלה, ואינו מכניס ,י" אחר ה"א" כמו הדפוסים הכותבים "איתא" במקום ,אתא" שלנו. דומה לזה: אמי = אימי.

12 בדפוס לרוב .לא". לדאבוני הגדול לא יכולתי להשתמש בדפוס ויניציאה רק בהוצאת

רגיל הוא לכתוב "י" במקום "א": חציי=חצאי, ודיי=ודאי, הרמיין=הרמאין, דרומייה=דרומאי, שמליי=שמלאי, שמיי=שמאי, יניי=ינאי, יסי=יסא, יסי=איסי, נהרדעיי=נהרדעאי.

כמו כן משמיט המעתיק את ה"א" בלי לתת במקומו אות אחרת: כן=כאן מן=מאן, דמר=דאמר, ותייה=ואתיא, נן=אנן, בא=אבא כרגיל בירושלמי.

אין כל כך קבוע מנהגו בכתיבת השמות "אליעזר" ו "אלעזר". רגיל הוא לכתוב "לעזר", "לעזר" במקום "אליעזר", "אלעזר". בכל זאת "טועה" הוא פעם אחרת הליעזר" במקום "ליעזר" שברפוס, ו "אלעזר" במקום "לעזר" ...

מנהגו כמו כן לכתוב בשמות "ו" במקום "י": אבונא=אבינא, בון־אבון=אבין, ורה=זעירא.

. הקטעים האלה – כמו כ"י אחרים – עניים במקום אחד ועשירים במקום אחר. לדוגמה ראוי להביא פה ענין אחד שממנו נוכל לראות תועלת וחשיבות של הקטע הזה.

| [29] כ"י                | וסים                 | דפו                    |  |
|-------------------------|----------------------|------------------------|--|
| פסחים פ"ו.              | פסחים פ"ו ה"ה.       | שבת פי"ט ה"ד.          |  |
| כדבר שיש לו קיצבה       | כדבר שיש לו קצבה     | כדבר שיש לו קצבה       |  |
| או כדבר שאין לו קיצבה   | או כדבר שאין לו קצבה | או כדבר שאין לו קצבה   |  |
| אין תעבדינון            |                      | אין תעבדינון           |  |
| כרבר שיש לו קיצבה       |                      | כדבר שיש לו קצבה       |  |
| ואפלו אין שם            | אפילו אין שם         |                        |  |
| תינוק אחר למול          | תינוק אחר למול       |                        |  |
| אין תעברינון            | ואין תעבדינון        |                        |  |
| כדבר שאין לו [קיצבה]    | כדבר שאין לו קיצבה   |                        |  |
| והוא שיהא שם            | והוא שיהא שם         | והוא שיהא שם           |  |
| תינוק אחר למול          | תינוק אחר למול       | תינוק אחר למול         |  |
| אתא חמינו               |                      | אמר רבי יוסה           |  |
| מליהון דרבנין עבדין לון |                      | מליהון דרבנן עבדון לון |  |
|                         |                      | כדבר שאין לו קצבה      |  |
|                         |                      | והוא שיש שם            |  |
| למול                    |                      | תינוק אחר למול         |  |
| אתא חמי                 | איתא חמי             | איתא חמי               |  |
| הקרים                   | הקרים זמנו פטור      | הקרים זמנו פטור        |  |
|                         | איחר זמנו חייב       | איחר זמנו חייב         |  |

ל. לאמם, ברלין בשנת תר"ף לפ"ק שהוא .כמו שנדפס בויניציאה בשנת (ה' אלף רכ"ב לב"ע)" ו.כמו קראטאשין". ואסמן אותה בעתיד בסימן: ד.

<sup>13</sup> ט<sup>28</sup> עיין לעמת זה השורה שלפניה ועוד. 14 י"נ<sup>24</sup>.

<sup>15</sup> קרוב לודאי שמעתיקו של פסהים דלנ על ,אתא חמי' זה בשביל ,אתא חמי' שבא אחריו ואפשר שהשמיטו כי חשב שענין זה סותר את שלפניו.

קרוב לוראי שגרסתנו היא הנכונה ונוסחת הדפוס משובשת היא. ההשואה הזאת מראה ג"כ איך נתהוה השבוש בדפוסים.

אין כל ספק שהמעתיק השמיט בפסחים את המאמר "אין תעבדינון כדבר שיש לו קצבה" ובשבת את המשכו "אפילו אין שם תינוק אחר למול ואין תעבדינון כדבר כדבר שאין לו קצבה" וע"י ההשמטות הללו נתהוו המסקנות כדלקמן. סבת הדלוג ברורה: שתי ההשמטות הללו מסיימות במלת "קצבה". דלוגים כאלה נמצאים בכל הספרות העתיקה בלי מספר. לפי זה נשתבש

בשבת: דבר שיש לו קצבה=והוא שיהא שם תינוק אחר למול. בפסחים: דבר שאין קצבה=אפילו אין שם תינוק אחר למול.

אבל לפי גרסת הקטע שלנו – שנראה עיקרית – צ"ל המסקנה:

דבר שיש לו קצבה=אפילו אין שם תינוק אחר למול. דבר שאין לו קצבה=והוא שיהא שם תינוק אחר למול.

ראיה לזה גם מאמרו של רבי יוסה / בכ"י שלנו: אתא חמי /: "מליהון דרבן עברון לון כדבר שאין לו קצבה והוא שיש שם תינוק אחר למול".

יוצא מזה שאין צורך בהוספתו והגהתו של בעל ק"ע בשבת: "ה"ג אין תעבדינון כדבר שאין לו קצבה אפילו אין שם תינוק אחר למול" וכמו כן אינה נכונה הגהתו והוספתו בפסחים 1. מוטעית ג"כ הגהתו של הפ"מ בשבת שחשב שמאמרו של רבי יוסה צ"ל: "מיליהון דרבנן עבדין להון כדבר שיש לו קיצבה וכו' ".

חוץ מן הרוגמה הזאת ישנן עוד הרבה גרסאות בקטעים הללו שאינן מאמתות את השערות המפרשים והמגיהים זי. אע"פ שאין לנו רשות לומר שהגרסאות שלנו אמיתיות הן בכל מקום, בכל זאת אם כ"י ישן נושן כזה מעיר על הרפוס ראוי עוד הפעם לעיין בדבר.

אמנם ערך גדול יש לשנוים הללו אשר מאמתים את הגהות המפרשים וגרסאות כ"י אחרים. עכשו כשזכינו בספרו המשובח של פרופ' שאול ליברמן "הירושלמי כפשוטו" בקיצור: של י " כ / שעסק על פי כ"י ליידן המתוקן על ידו גם בפרקים האלה שאני נותן בזה לפני הקורא, מיותר הוא להאריך פה בדברים. אסתפק בדונמאות אחדות.

10. ה"ג אין תעבדינון כדבר שאין לו קיצבה אפילו אין שם תינוק אחר למול ואין תעבדינון . כדבר שיש לו קיצבה והוא שיהא שם תינוק אחר למול".

17 ב2: .כשר", "אנ: .יש בעשייתו מצוה", י"ב?: [דבר שאין בעש]ייתו מצוה חייב ויש בעשייתו מצוה [פטור]", ט"ז?: .לא עבד תולדות אש כאש ורבנין עבדין", י"ז?: .אבל בצונינת אסור", כ"א:: .אין תימר כרוב הטהורין", כ"ד?: .שאת יכול לפנותו עושה קבר", שס"י: .נבילה שהוא עושה משכב", כ"ה?: .טמא מת שראה שתים", כ"ה?: .דאתפלנון דתנינן תמן". ועוד כמה מסומות.

18 פירוש מיוסד על כתבי יד של הירושלמי וספרי רבותינו הראשונים ומדרשים בכתבי יד ודפוסים עתיקים, חלק ראשון כרך א', שבת עירובין פסחים, ירושלים תרצ'ה; וע'ע ספר א הבת ציון וירושלים מאת בער ראטנער, מסכת פסחים, פיעטרקוב, תרס'ט.

איבור" שברפוסים וכי"ל "אילו אילי ציבור".

נייא / יייא ₁ - יייא = שלי"ב פוז+. ב"י שלנו מאמח השערחו של ליברמן שצ"ל במקום "אילו

השבח" שברפום. י/ י<sub>62</sub>=שלי"ב 1-14. בגרסחנו נמצא כמו שצריך להיוח על פי המקום המקביל בשבח "גבי חינוק". כמו כן בשורה 29 מוסיף כ"י שלנו כמו בשבח: "מין מובח ראוי

אנו צריכים להשמים, אלא את ה"מ" מלפני "פלינין"פי. שירחו את השבת" במקום "אין רוחין את השבת" במקום "אין רוחין את

בן ען 'עבי פּפּף' כ״י שלני מאמת השערתי של ליברמן, אמנם אולי לא את "מה" בל הן ידכת 'ברמן אמנם אולי לא את "מה"

פ [מור]" בכי"ל עיקריים הם, אמנם צ"ע שבמקום "יצא עוף שאינו זבח" אשר נמצא בשאר המקורות גרם כ"י שלנו /שורה 30; "יצא רם שאינו זבח". 1 | 11:2=שלי"ב 355, גם פה מאמת כ"י שלנו השערתו של ליברמן: "ב ל ה ו | או:

לחצות פסול לאחןר חצ אות מיד בשיר". ר/ הז:=שלי"ב 60%, גרסת כ"י זה מוכיחה ג"ב שהמלים: "במה דתמר לעניין

בי/ ב- מקייב (15) ביי ביי וה מאמת בשלמותו הקלונו של ליברמן: "שחטו קוד[ם]

לאוכליו". די די שלי"כ אפוי-זפוי. בכ"י שלנו נמצא מפורש הגרסה המשוערת ע"י ליברמן על פי ספר הסירום הוצ' מקי"ג סי' חחי"א עמ' ויסי: "ורר (בָר)רום ועור

שכ"י שלנו גורם "פסול" במקום "פיגול" או להפך.  $\zeta / \mathcal{N}_{08} =$ שלי"כ  $\epsilon_{04}$ . ב"י שלנו מאמת השערתו של בק"ע וליברמן שהגרסה הנכונה בן הוא: "ואין כיני אפילו שחטו לאוכליו" במקום גרסת הרפוס: "... שלא

ליברמן וגרסחו של בי"ל המחוקנת ע"י ליברמן, לכל הפחות בחלקו הראשון, בי לפי ב"י זה תחלתו של המאמר כן הוא: "אלו שחטו לש מו לקבל דמו של א לש מו שמא אינו בש[ר] שחטו לשמו לקבל דמו שלא לשמו פסול". של א לש מו שמא אינו פסול שחטו לש מו להקטיר אמוריו של א לעומת זה המשכו גם בכ"י שלנו כמו ברפוסים: "אילו שחטו להקטיר אמוריו של א לש מו שמא אינו פסול שחטו לש מו להקטיר אמוריו של א שחטו" ובמקום "פינול" שברפוסים גורס הוא "פסול" וצ"ע גם בשאר המקומות

והוא בשר". בי אני בשלי"ב 1554. בנוגע למאמרו של ר' יוסה מאמת כ"י שלנו השערתו של

1/8י בעום, בי, ב וכמו שביניהו הק"ע וליברמן: "אין שלא לשמו מעבור[ה] לעבורה 1/8י ביום הי"ר במי שהורא 1/8י בי"ר במי שהורא הק"ג הי"ר וכמו שהורא

- עראבי"ה והעיטור שצ"ל במקום "מכניסין גדי מקולם בלילי יום טוב הראשון ניור / מיין ויב=שלי"כ פק. גרסחנו מאמחח השערחו של ליברמן המיוסרה על
- י"ן / י"ן <sub>ו</sub>=שלי"כ ווא. בכ"י שלנו נמצא במקום "ועושה הלכה" שברפוס "ועושה של חג וביום טוב האחרון של פסח" .....וביום טוב הראשון שלפסח".
- כן מאמט כ"י שלנו השערה המפרשים שצ"ל במקום "אמר ר' היפחר כר' ר"ך / י"חקקב-18 =שלי"כ 181. פה נשמרה הגרסה הגכונה כמו ששיער הפ"מ. כמו
- ליעור": "אמר ר' מנה חיפחר כר' ליעור"סב.
- הושעיה" במקום גרסת הרפוסים: "ראמר' ר' הושעיה". ס"ן / י"ט סו≔שלי"כ 354. כ"י שלנו מביא גרסה מרויקה: "ראמ' ר' לעור בש' ר'
- ניחודע לו לפני וריקה יעשה כמי שנממא לאחר וריקה בשביל שלא ל פני זריקה בשביל שלא יאכל הבשר" שברפום: "אח מחמיר בציבור שאם "אנו מנומיד עליו בציבור שאם נחוודע לו לאחד זריקה ייעשה במי שנטמא ח"ון / ב"ג =שלי"כ 185. ב"י שלנו מאמח אח השערחו של ק"ע וליברמן וגרם במקום
- "ר, יוסה בשם ר' חסרא" כמו במיר פ"ט: "ר' יוסה ביר' בון בש' ר' חסרא". י"ן / ב"ג<sub>פב</sub>=שלי"כ 184. גם בוה מאמח ב"י שלנו השערת ליברמן בגרסו במקום "MCY LIEUT".
- פסול פגול גוף הוא ונשרף מיד. נטמאו בעלים או שמחו פסול מכשיר טעון ווף נשרף מיד פסול מכשיר מעון צורה" במקום גרסת הרפוס: "תני ר' חייה י"∏ / ב"רמן שצ"ל: "חני ר' חייה פסול הברעה ליברמן שצ"ל: "חני ר' חייה פסול
- י"ט / כ"ח<sub>0</sub>=שלי"כ 204. כ"י שלנו מביא גרסה נכונה במקום הגרסה המומעית
- בולרו שלחמשה עשר". שברפוסים "אחרי בוקרו של ארבעה עשר" בהחאם אל שבת פ"ב ה"א: "אחר

סב ו,קומץ' במקום ,קיימין' כמו שהגיה הפ'מ.

## .'18

[56 'פרק ה' ל"א ע"ר שו' 60-ל"ב ע"ג שו'

החטאת וכפר על המטהר מטומאתו אמ' ליה ר' יוס . מעתה אפילו הקטיר אמו' שאינן מעכבין את הכפ . . פסח לשם בעלין מניין ורין הוא מה אם החטאת שאין מחשבת ערילין וטמאין פוסלין בה צריכה

שתהא לשם בעלין פסח שמחשבת ערילין וטמאין פוסלין בו אינו דין שיהא צריך לשם בעלין לא אם אמרתה בחטאת שהיא קדשי קדשים תומר בפסח שהוא קדשים קלים אמ' ר' יוסה ולא ממחשבה למדתה התורה ריבת מחשבה בפסח יתיר מן החטאת

אמ' ר' חנניה קומי ר' מנא ומחטאתו אנו למידים וכי חטאתו שלמצורע לא לחירושה יצאת שתהא טעונה נסכים לשם בעלין ולרבר שיצא לחירושו אין למידין אמ' ליה וכי חטאתו שלמצורע מאיכין למרה שתהא פסולה שלא לשמה לא מן הדין קרייה רכת' ושחט אותה לחטאת

וכת' תורת החטאת תורה אחת לכל החטאות אלא ממקום
 שהיא למידה משם היא מלמדת שחטו לשמו לזרוק דמ
 שלא לשמו אמ' ר' יוחנן יש שלא לשמו מעבורה לעבורה
 והוא פסול ר' שמעון בן לקיש אמ' אין שלא לשמו מעבור

2 הקטיר אמו') הקטר אימורין ת'ל וכפר מה זריקה מיוחדת שהיא מעכבת את הכפרה יצא הקטר אימורין.

3 בעליןן בעלים.

4 ערילין וטמאין] ערלים וטמאים.

5 בעליון בעלים. ערילין וטמאיןן ערלים וטמאים.

6 בעלין] בעלים.

ז אמרתהן אמרת. תומרן תאמר.

8 קלים] קלין.

8-9 ממחשבה למדתה] מחשבה למדת.

9 יתירן יותר.

10 ומחטאתו) ד מוסיף: של מצורע. למידיםן למידין.

וו שלמצורען של מצורע.

12 בעלין] בעלים. ולדברן ודבר. למידיןן ד מוסיף: ממנו.

13 שלמצורען של מצורע. מאיכין למדהן מאיכן למידה.

14 קרייהן קרייא.

15 תורתן זאת תורת. תורהן תורת.

16 מלמדת] מלמדה.

18 איןן יש. עיין שלי"כ 452.

לעבודה והוא כשר אמ' ר' הילא ממחשבת פסול

- 20 למיד ר' יוחנן אלו זרק רמו שלא לשמו שמא אינו פיגו. שחטו לשמו לזרוק דמו שלא לשמו פסול אמ' ר' יוסה מתרתין מלין לא דמייה מחשבת פיגול למחשבת פסול אלו שחטו לשמו לקבל דמו שלא לשמו שמא אינו כש. שחטו לשמו לקבל דמו שלא לשמו פסול אילו שחטו
- 25 להקטיר אמוריו שלא לשמו שמא אינו פסול שחטו לשמו להקטיר אמוריו שלא לשמו כשיר אמ' ר' יוסה אנה חמית לר' ירמיה תפיס לר' בא אמ' ליה אימר לי טעמא דר' יוחנן למה שחטו לשמו לזרוק דמו שלא לשמו פסול נעשה משעה ראשונה כשוחט לשמו ושלא לשמו והוא
  - 30 פסול אמ' ליה ואן כיני אפילו שחטו לאוכליו לזרוק דמו
    - 10 והואן ויהא. הילאן אילא. פסולן פיגול.
    - 20 למידן לימד. אלון אילו. דמון ליחא בך.
      - יוסי. 21 יוסה
    - 22 מתרתין מלין לא דמייהן מן תרתין מילין לא דמיא.
      - . אלון אילו.
- 24 לשמון שלא לשמו. עיין שלי'כ 453. שלא לשמון לשמו. שחטון ד' מוסיף: שלא לשמו. 25 אמוריו שלא לשמון אימוריו לשמו. פסולן פינול.
  - 26 אמוריון אימוריו. כשירן כשר. אנהן אנא.
    - . אימרן אמר.
    - 20 כשוחטן כשוחטו.
- 160 ואן] ואין. לאוכליון שלא לאכליו. ככ"י שלנו הניה גם הק"ע. עיין שלי"כ 453. דמון את דמו.

## 1-

- '. לא לאוכליו ויהא כשר לית יכיל דאמ' ר' הילא בש' ר'
  - . . חנן שחטו לאוכליו לזרוק דמו שלא לאוכליו כשר
    - . תא ר' יעקב בר אחה בש' ר' יוחנן אפילו שחטו
  - אוכליו לזרוק דמו שלא לאוכליו כשר ר' יוסי חייל.
    - ן תרין טעמוי דר' יוחנן למה שחטו לשמו לזרוק. מו שלא לשמו פסול נעשה משעה ראשונה כשוחטו.
      - 2 דאמ'ן דמר. הילאן אילא.
      - 4 אחהן אחא. אפילון ליתא בך.
        - ז יוסי חיילן יוסה נסיב חייליה.
          - 7 ראשונה] הראשונה.

. שמו ושלא לשמו והוא פסול למה שחטו לאוכליו לזרוק מו שלא לאוכליו כשר נעשה משעה ראשונה כשוחטו

10 לאוכליו ושלא לאוכליו והוא כשר ר' חנניה אמ' קומי ר' מנא בש' ר' יורן טעמא דר' יוחנן הרי כל שאלו יבא לאותה העבורה ואינו מחשב לה מחשב הוא מעבורה אחרת לה אילו שחטו לשמו לזרוק דמו שלא לשמו שמא אינו פיגול שחטו לשמו לזרוק דמו שלא לשמו פסול אלו שחטו לשמו

שווטו לשמו לוו זק ז מו שלא לשמו פטול אלו שווטו לשכ לקבל דמו שלא לשמו שמא אינו כשר ובשעת קבלה מח מחשב הוא הרי כל שאילו יבוא לאותה העבודה ואינו חשב לה מחשב הוא מעבורה אחרת לה אילו שחטו.

שמו להקטיר אמוריו שלא לשמו שמא אינו פיגול ... שעת הקטרה איגו(!) מחשב הרי כל שאילו יבא

לאותה העבודה והוא מחשב לה אינו מחשב עבודה אחרת לה אמ' ליה לא תתיבני מפיגול על פסול דאמ' ר' יוסה מתרתין מלין לא דמיה מחשבת פיגול למחשבת פסול מה נפק מן ביניהון אמ' ר' שמואל

בר אבורמא חילופין בשאר ימות השנה שחטו לשמו לזרוק דמו שלא לשמו לזרוק דמו שלא לשמו בשאר ימות השנה על דעתיה דר' יוחנן כשר על דעתיה דר' שמע' בן לקיש פסול ר' יוחנן אמ' על דעלי אבא בר בא דאינון אמרין מניין שהפסח נשתנה לשם שלמים תל' לו' ואם מן הצאן קרבנו

נטונור לשם שלכום הוא לד האם כן הבאן קו בנו 30 לזבח שלמים כל שהוא מן הצאן בא שלמין התיבון

<sup>9</sup> ראשונהן הראשונה.

<sup>11</sup> הרין ליתא בד. שאלו יבאן שאילו יבוא.

<sup>13</sup> לשמון ,לשמו" תלויה בין השורות.

<sup>14</sup> פסולן פיגול. אלון אילו. לשמון ליתא בך.

<sup>16</sup> שאילון ה,ש' תלויה בין השורות.

<sup>17</sup> מחשב הואן הוא מחשב.

<sup>18</sup> אמוריון אימוריו.

<sup>19</sup> אינון אינו. וכצ'ל.

<sup>21</sup> תתיבנין תתיביני.

<sup>22</sup> דאמ') דמר. מתרתין מלין לא דמיה) מן תרין מילין לא דמייא.

<sup>23</sup> נפקן נפיק.

<sup>-25</sup> לזרוק דמו שלא לשמון ליתא בך. ומיותר הוא.

<sup>27</sup> ר' יוחנן אמ'ן אמר ר' יוחנן.

<sup>28</sup> דעלין דא אמר לי. עיין שלי'כ 455. באן אבא. 29 נשתנהן משתנה.

בשונוין משונוי.

<sup>30</sup> שלמיןן שלמים.

.'1

| ה שהיא באה אפילו מן הבקר התיבון הרי אשם           |    |
|---------------------------------------------------|----|
| אבון בר כהנה מן הצאן רבר שהוא בא מכל הצאן         |    |
| אשם שאינו בא אלא מן האילים בלבד בכל אתר את        |    |
| מן לרבות והכה את אמ' מן למעט אמ' ר' מנא מיעטן     | 5  |
| בא אלא מן האילים בלבד התיבון והכת' אם מן הצאן     |    |
| מן הכשבים או מן העזים לעולה מעתה מותר הפ          |    |
| עולה אמ' ר' אבון משנין דבר שהוא לאכילה לדבר       |    |
| לאכילה ואין משנין דבר שהוא לאכילה לדבר שאי        |    |
| לאכילה אמ' ר' יוסה ביר' בון משנין קרשין קלין לקד  | 10 |
| יאב און אמו די ושון בין בון משנין קו שין קאין אקו | 10 |
| קלין ואין משנין קרשין קלין לשם קרשי קרשים         |    |
| ר' יוחנן על דעלי דר' חנינה דאינון אמרין אין הפסח  |    |
| משתנה לשם שלמים אלא אם כן שחטו לשם שלמים          |    |
| ואני או' אפילו שחטו לשם עולה אמ' ר' הילא טעמא ד   |    |
| יוחנן ואם מן הצאן קרבנו לזבח שלמים כל שהוא זב .   | 15 |
| בא שלמים ומשתנה למחשבת פסול היך עבירה             |    |
| שחטו לשם עולה על מנת לזרוק דמו למחר מכל מק        |    |
| פסול הוא אין תימר משתנה למחשבת פסול פיגול הו      |    |
| אין תימר אינו משתנה למחשבת פסול פסול לשמ          |    |
| ושלא לשמו בשאר ימות השנה ר' בון בר חייה בש' שמ .  | 20 |
|                                                   | 20 |
| בר אבה מכיון שאין לו שם נעשה כשוחטו לשמו וש       |    |
| לשמו בשתיקה והוא כשר אמ' ליה ואן כיני אפילו ש     |    |
| לשמו לזרוק דמו שלא לשמו יעשה משעה רא              |    |
|                                                   |    |

<sup>3</sup> אבון] בון. כהנהן כהנא. שהוא באן הבא.

<sup>5</sup> והכהן והכא.

<sup>8</sup> לדבר] בדבר.

<sup>9</sup> לדברן בדבר.

<sup>10</sup> יוסה ביר') יוסי בי רבי. קדשין קדשים. לקד... ] לשם קדשים. 12 דעלי דר') דאמר רבי (עיין לעיל ע' ב' שורה 25). דאינון) דאחון.

<sup>14</sup> שחטון ליתא בך. הילאן לא.

<sup>16</sup> ומשתנה) משתנה. עבידהן עביד.

<sup>15</sup> הו.] ליתא בך.

<sup>19</sup> פסולן פסולו. ועיין בהוספת העורך.

<sup>21</sup> אבהן אבא.

<sup>.</sup> בי ואן ואין.

<sup>23</sup> יעשהן וייעשה.

```
פ שמל"ן שמלאי. אחהן אחא. לגבין גבי. אלפין אלפן.
```

א ראשונה וניחכפרן הראשונה ונחכפר.

s mincer | incer.

פ לעורן אלעור. מתניחהן מחניחא.

פ בנין ,בני חלוי. פסולהן פסולין. כשיריון כשירים.

+ תיפתרן ה,י' תלויה. כולם חוליםן כולן חולין.

ז אמונון אומונולי

הפחות שנים מן המאמרים המתחילים ב.הרא".

ו אחרת) כיון שאין בשורה אחת רק ל'ט-מ"ב אותיות קרוב לודאי שבכ"י שלנו חסרים לבל

L,

22 מן) מאן.
22 לאוכלו) לאוכליו.
23 לפי אוכליו) ליתא בך. חכופון חכפו.
23 כארם) ה.כ' חלויה. אמרן אומר.
29 נלשםן לשם.
20 ממנון ליתא בך. למנויון למנוייו.

12 ויהא פסולן בשחיקה ויהא בשר.

SULU ............

- סו ייורח בידי מאבוחיי שלא ללמד אגדה לא לבבליים ולא
- . . רומיים שהן גםי רוח ומעוטי חורה ואח נהרדעיי ודר
- . . רום ועוד קטן אמ' ליה אמוד לי הדה מילחה מה בין לשמו
- י מלא לשמו ומה בין לאוכליו ושלא לאוכליו אמ' ליה לשמו
- י חלא לשמו פסולו מגופו לאוכליו ושלא לאוכליו פסולו
- פו . . חרין לשמו ושלא לשמו אין אח יכול לבור פסולו מחוך
- י י שירו לאוכליו ושלא לאוכליו אין את יכול לבור פסולו
- ייול הכשירו לשמו ושלא לשמו נוהג בכל הקדשין
- יי כליו ושלא לאוכליו אינו נוהג אלא בפסח אמ' ר' יוסה
- . . הרה דר' לעור את שמע תרחיי ראמ' ר' לעור מתניחה
- סב .. שחטו לאוכליו ושלא לאוכליו אבל אם שחטו משעה
- י י חונע ונטכפר בו לאוכליו ושלא לאוכליו פסול הרי פסולו
- . חמת אחירים ואת יכול לבור פסולו מתוך הכשירו ותמר
- י בו אלא ביני לשמו ושלא לשמו נוהג בכל הקדשין
- אוכליו ושלא לאוכליו אינו נוהג אלא בפסח אם' ר' אבון
- פז יע לך חורי לשמו ושלא לשמו נוהג בכל העבורות
- אוכליו ושלא לאוכליו אינו נוהג אלא בשהימה לאוכליו
- . . לא לאוכליו כחצי זיחים כל שכן כשיר לאוכליו כחצי ויחים ושלא לאוכליו כזיחים כשר לאוכליו כזיחים.
- . . חים ושלא לאוכליו כחצי זיחים מהגן קיימין אם
- 05 . שהיתה מחשבה לכושר תהא המחשבה לפסול
- . . אינה מחשבה לכושר לא תהא מחשבה לפסול
- סו מאבוחיין מאבוחי. לבבלייםן לבבלי.
- וו . . רומיים) לדרומי. נהרדעיין נהרדעאי.
- בו ועוד קטןן ליחא בך. כ"י שלנו מאמח גרסח ספר חסידים. עיין שלי"ב 254. הרה
- בו ומנון מני. מילחהן הדא מילחא.
- פנ . . חריון מאחרים.
- פו און ליחא בד. עיין שליב פפו.
- TI EGEWY ENGINE
- פו הדהן הרא. ראמ'ן דמר. מחניחהן מחניתא.
- סב לאוכליון ך מוסיף: ונתכפר בו לאוכליו. שחמון שחט.
- בג אחיריםן אחרים. וחמרן ואת אמר.
- 22 . כון הכין. הקדשיון הקדשים.
- 12 . rinia) crinit. crinia) crinit. crinia) crinit. 12 אבון אבין.
- es inno inny, ct lict, carr l car.
- פב מצון מצ און.
- וג מחשבה] המחשבה. לכושר] לפסול. מחשבה] המחשבה. לפסול] לכושר. OE GHWER] FGHWER.

```
is ratari ratian.
     זו הרה אמרהן הרא אמרת.
     פו ולאן לא. בבן רב. וכצ"ל.
     פו מוחם וור[ק]] השוחם הוורק.
     MI MA REGAL GOT.
  בשחום | ד מוסיף: הלכה ד'.
     צו הנירות והכהן הנרות וכא. הכן אכן. הילאן לא. כן בחיין כאן בחי. וכןן וכאן.
     21 ואבריון ואיבריו. וקטורתן והקטורת.
     סו . בון אבין. מתניחהן מתניחא.
     8 לחצוחן לפסח. עיין שלי"ב 8-821. בשירן בשר.
     י קביעהן קבועה. במסמרהן כמסמראיי.
     ס חנינהן חינייא. יוסהן יוסי. אלפון אילפן.
     פ לאלו ... לאלון לאילו ... לאילו.
     * אמ' פסולן פוסל. כמחפיסן כמחפיש. לאלון לאילו.
     ב ולהקטירן וי'ו חלויה.
     אנו בפסולה איח חניי חני חייב איח חניי חני פטור אמ' ר'
     רתנחה חוקיה מצינו רבר פסול וחייבין עליו חטאח ה . . . .
 02 חמץ דם זבחי התורה קראת אותו זבחי אמ' ר' מנא אי . . . . .
     אר שהיה זה שוחט וזה זורק תני חוקיה לא תשחט . .
     אמ, ב, יוסר היפתר שנחמנה לו חמץ בין שחימה לור .
     שהוא מחחייב על הוריקה הרה אמרה פסח עצמו כש .
     מניין חל' לו' ולא על חמץ דם אמ' ר' שמואל בר בב (!) יצחק ...
פו עלי לו' לא תשחט על חמץ דם ובחי אין לי אלא שוחט ווד .
     מניין לשוחט את הפסח על החמץ שהוא עובר בלא חע . .
     ענירות והכה את אמ' הכן אמ' ר' הילא כן בחיי וכן בשחוט
     בשר אין חימר פסול כמי שלא קרמ . . . . . . את א ואבריו קודמין לפסח ופסח לקטורת וקטורת להטבת
 סו על' לו' העשה ריבה אמ' ר' בון מחניחה אמרה פסח עצ . .
     וחני כן יכול אם קדם .... לחמיד לא יאוחר החמ ...
     לחצות פסול לאח . . . ות מיד כשיד קודם לחמיד ב . .
     כשר אמ' ליה הא קביעה גבך במסמרה שחטו קוד .
     חנינה חור ביה ר' יוסה אמ' לי . . פינחס לא כן אלפן ר . .
     שלא נחכפר לאלו לא נחכפר לאלו ר' יוסה אמ' בשר ב . . .
     ר' יונה אמ' פסול נעשה כמתפים כפרת אילו לאלו מא . .
     לאכל כחצי זיח ולהקטיר כחצי זיח כשר שאין א ....
```

```
    החמץן חמץ, חייבין חייב.
    י הלךן ד מוסיף: על חמץ.
    הכפרהן כ' חלייה. הקטיר אמוריון הקטר אימוריו, שאיון שאיון.
    בעהן בעא.
    בעהן בעא.
    ליה לעייין פטורן לה לפטור. דוניהן דונה.
```

1,

```
25 מן דמרן מאן דאמר. ומן דמ[ר]] מאן דאמר.
26 אמורין) אימורין.
26 מן דמרן מאן דאמר.
26 מן דמרן מאן דאמר.
27 מעכבת אתן מעכבה. הקטירן ה.י' תלייה. הקטיר אמורין) הקטר אימורין.
28 מן דמרן מאן דאמר. מן דמרן ומאן דאמר.
29 מן דמרן מאן דאמר. מן דמרן ומאן דאמר.
20 דמן עוף. בעהן בעא.
20 דמרן מאן דאמר, ניחהן ניחא. במה... פ... ו ליהא בד. עיין שלי"כ ססי.
```

חסרא מן רמר חייב בשנפסלה מחמת חימוצה ומן רמ .

פטור בשלא נפסלה מחמת חימוצה הקטיר אמורין .

הג חמץ אית תניי תני חייב אית תניי תני פטור מן רמר חייב

רם מכל מקום מן רמר פטור זבח מה זביחה מיוחרת

שהיא מעכבת את הכפרה יצאו הקטיר אמורין שאינ .

מעכבין את הכפרה מלק עוף על חמץ אית תניי תני חיי.

אית תניי תני פטור מן רמר חייב רם מכל מקום מן רמר

קומי ר' יוסה מן רמר חייב ניחה כמה רתמר לעיניין פ . . .

- 10. ל החמץ יהא פטור תל' לו' ........ חה מיוח ..
  שחיי ... ל . ה בחוץ ..... יכול המקטיר אמורין
  שיהוא ח ...... יכול המקטיר אמורין על
  חמץ יהא פטור תל' לו' וכפר מה זריקה מיוחדת שהיא
  . עכבת את הכפרה אף ארבה המקבל והמהלך שיהוא
  . עכבין את הכפרה אמ' ליה דבר שהוא שווה בשניהם
  . למד דבר שאינו שווה בשניהם אינו מלמד זבח מה
  . יחה מיוחדת שהיא מעכבת את הכפרה חייבין עליה
  . חוץ יצא המקבל והמהלך שאין חייבין עליהן בחוץ
  . צאו הקטיר אמורין שאין מעכבין את הכפרה תמן
  . נינן בית שמיי אומרין סאור כזית וחמץ ככותבת
  בית הלל אומרין זה וזה כזית ר' זריקן בש' ר' יוסה בן
  - שי . ניגן בית שמיי אומרין סאור כזית הומץ ככותבת בית הלל אומרין זה וזה כזית ר' זריקן בש' ר' יוסה בן חנינה לא שנו אלא לביעורו הא לאכילה כזית ר' אבהוא בש' ר' יוחנן בין לביעורו בין לאכילה כזית קם ר' מנא עם ר' חזקיה אמ' ליה מנן שמע ר' הדה מילתא אמ' ליה
  - 2 מר' אבהוא אמ' ליה אנן אמרין ר' אבהוא בש' ר' בין לבעורו בין לאכילה כזית שחטו על חמץ אחר מי את מהלך אחר אכילתו או אחר ביעורו תמן אמ' ר' ירמיה בשם ר' זעורה שני חציי זיתין בתוך הבית אין הבית מצרף בתוך הכלי הכלי מצרף שחטו עליהן מאחר שאילו בתוך הבית
    - 30 ואין הבית מצרף פטור או מאחר שאילו בתוך הבית
      - 10 החמץ] חמץ.

[טו]

- 11 הקטיר אמורין] הקטר אימורין.
- 12 שיהוא ח . . . . ] שחייבין. אמורין אימורין.
  - 14 אף אף אני. וכצ"ל. שיהואן שהן.
  - 15 שהוא שווה בשניהם) שוה בשניהן.
    - 16 שווה בשניהן ] שוה בשניהן.
      - 17 חייבין) והייבין.
- 19 הקטיר אמורין] הקטר אימורין. שאין מעכבין] שאינן מעכבות.
- 20 שמיי אומרין] שמאי אומרים. סאור כזיתן שאור בכזית. ככותבתן בככותבת.
  - 12 בית] ובית. אומרין) אומרים. כזיתן בכזית.
    - 22 חנינה] חנינא. האן אבל. אבהואן אבהו.
      - 24 הדהן הדא. ליהן .ליה' תלויה.
- 25 מר' אבהוא) מן רבי אבהו. אנן) ואנן. אבהואן אבהו. בשם ר'ן ד מוסיף: יוחנן. לבעורון לביעורו.
  - 27 זעורהן זעירה.
  - .28 חציי זיתין] חצאי זיתים. מצרף] מצטרף
    - 29 מצרף] מצטרף.
  - 30 מצרף] מצטרף. הביתן הכלי והכלי מצטרף.

.17

חייב שחטו על סיאור מאחר דמר חונא בשם רב מותר .... לכלבו פטור או מאחר דרב אמ' לוקין על אכ . . . . חייב ר' ש בן לקיש אמ' עד שיהא שוחט לאחד מבני חב . . . . . . חנן א . . לשוחט אף על פי שאינו מבני חבורה ר' יעקב בר ... ר' לשוחט אף על פי שאינו מבני חבורה לאחד מבני חבורה א על פי שאינו לשוחט ר' יוחנו אמ' אפילו נחוו עמו בירושלם ר' שמעון בן לקיש אמ' עד שיהא נתון עמו בעזרה דין כדעתיה ודין כדעתיה דאתפלגון שני ימים טובים שלגליות . . . מקבלין התרייה על הספה ר' שמעון בן להיש אמ' אין מקבלין התרייה על הספק הכל מודין שאם היה נחון כנגדו בחלון בירושלם מן ד . . . ודיי ומן דמר בעזרה בירושלם הוא מה טע' דר' יורה דם זב . . . פסח ודם תמיד אמ' ר' יוחנן טע' דר' שמעון כת' אחר אומ' . . חט על חמץ דם זבחי וכת' אחר אומ' לא תזבח על חמץ דם זבחי אחר הפסח בארבעה עשר ואחד שאר כל הזבחים בחולו שלמועד מה ראיתה לרבותו בחולו שלמועד ולהוציאם מארבעה עשר אחר שריבה הכת' מיעט מרבה אני

- ו סיאורן סיעור. דמרן דאמר רב.
  - 2 לכלבון לכלבי'.
  - 3 שוחטן לשוחט. יהנון יוחנן.
- 4-5 ר' יעקב ... חבורהן ליתא בד. ועיין בהוספת העורך.

אותן בחולו שלמועד שהוא בל יראה ובל ימצא ומוציא אותן מארבעה עשר שאינו בל יראה ובל ימצא ותייה 20 כההיא דר' מאיר דר' מאיר אמ' משש שעות ולמעלן

- 6 נתוןן וי"ו תלויה. לשוחטן שוחט.
- 8 דאתפלגון] דאיפלגון. שלגליותן של גליות.
  - 9 הספקן ספק.
  - 10 הספקן ספק.
- 11 מןן מאן. ודיין וודאי. ומן דמרן ומאן דאמר.
  - . 15 ואחדן אחד
- 16 שלמועדן של מועד. ראיתהן ראית. שלמועד ולהוציאםן של מועד ולהוציאן.
  - 17 מארבעהן מן ארבעה. מיעטן ומיעט.
    - 18 שלמועדן של מועד.
    - -19 ומוציא אותן] ומוציאן.
      - .19 שאינון שאינן.
    - .יים וחייה כההיא] ואתיא כיי.
      - . בא"ר. בא"ר.

- e aadial taadia.
- s שלמשהן של משה. והיהן ד מוסיף: קולו. מהן ומה.
- ז ו'ן הלכה ה'. כוחן כח.
- פ לשינין לשני. הילאן לא.
- פ שוחשן השוחש.
- + שניברן ה." חלויה. שנייהן שניא. שוחטן השוחט.
- ב ד'ן וד'. שוחטן כשוחט.
- ב שוחם] כשוחם.
- . מים ר' יהושע מכשיר שהוא שוחם שלמים לשם פמח לשם פמח לשם פיח לשם פיח היה אות ממקום פל' וער בקיעור בר אחא בש' ר' ימן מיה מהלים לשם פמח לא שנייה הר' הילא בש' ר' יחון בשיעבר

  . א שוחם שלמים לשם פמח על רעתיה הרב המרא בשיעבר

  . א שוחם שלמים לשם פמח על רעתיה הרב המרא בשיעבר

  . יון שעיבר זמנו לא שנייה היא שוחם פמח לשם שלמים

  . יון שעיבר זמנו לא שנייה היא שוחם פמח לשם שלמים

  . יון או' ממקום פל' וער מקום פל' כה אחת מפקים לשם פחו

  . יון או' ממקום פל' וער מקום פל' כה אחת מפקים לשם

## Ц,

בב נון אנן. בפרהן לבפרה.
בב נון אנן. בפרהן לבפרה.
בב נון אנן. בפרהן לבפרה.
בב נותק לראיהן וניתק לרעייה.
בב שינין שני. ושלאן שלא.
בב שהואן והוא. והיידנון והיידנו.
בב שהואן לאני.
בב הילאן לא. בשיעברן בשעיב'. ה'', ליחא בה.

ופ כלהןן להן. עיין שלי"כ פסו. בארבעהן ארבעה.

10 מקום פל' כת אחת ואל תתמה מה אם אבק שאין דרכו להלך ת אמ' והיה לאבק על כל ארץ מצרים קול שדרכו להלך לא כל שכן אמ' ר' לוי כשם שניתן כוח בקולו שלמשה כך ניתן כוח בקולו שלפרעה הרשע והיה מהלך בכל ארץ מצרים מהלך ארבעים יום מה היה או' קומו צאו מתוך עמי גם אתם

גם בני יש' ולכו עבדו את י"י לשעבר הייתם עבדיי מיכן והלך אתן עבדי י"י באותה שעה היו אומ' הללו יה הללו עבדי י"י ולא עבדי פרעה תני תמיד שיש לו שני נסכים תוקעין לנסכין פסח שאין לו נסכין תוקעין על שחיטתו דלמא ר' זעורה . ר' יעקב בר אחא ור' אבונא הוון יתיבין אמ' ר' אבונא מפני . ר' יעקב בר אחא ור' אבונא הוון יתיבין אמ' ר' אבונא מפני

20 הרמין אמ' ליה ר' יעקב בר אחה בכל פמך אמ' ליה ר' זעורה בפלגות פמך אתא ר' ירמיה בשם ר' יוחנן מפני הרמיין: ז' כתוב אחר או' אך בכור שור או בכור כשב או בכור עז וכת' אחר או' ורם זבחיך ישפך על מזבח י"י . . אם שפיכה למה זריקה אם זריקה למה שפיכה תני ישפוך לא יטיף

25 ישפיך (!) לא יזה ישפוך לא יזרוק פירש בקבלה הכהנים זורקין את הדם מיד הלוים הכל מודים בשפיכה דיהכן בהזייה דיהכן מה פליגין בזריקה ר' חנניה ור' מנא ר' מנא אמ' זריקה כעין שפיכה ר' חנניה ... זריקה כעין הזייה

10 ואלן ולא. מהן ומה.

וו אמ'ן מר. על כלן בכל.

12 כוחן כח. שלמשהן של משה.

13 כוח] כח. הרשען ליתא בך. והיהן ך מוסיף: קולו.

14 מהן ומה.

. . . את י"ין ליתא בך. 14-15

15 עבריין עבדי פרעה. והלךן והילך. 16 אתןן אתם. י"ין ה'. שעהן השעה. הללו יהן הללויה.

17 שנין ליתא בך. לנסכיןן לנסכים.

18 נסכין] נסכים. על שחיטתו ד . . אן לשחיטתו דלמה. זעורהן זעירא.

19 אבונאן אבינא. אבונאן אבינא.

.20 הדמין] הרמאין. אחהן אחא. פמךן פומך. זעורהן זעירא

21 פמך] פומך. הרמיין] הרמאין. ז'ן הלכה ן'.

22 עו] 🖵 מוסיף: לא תפדה קודש הן את דמם חורק על המובח.

.'ה [י"י 23

. ישפוךן ישפך. 24

25 ישפיך] ישפך. ישפוךן ישפך. פירשן ופירש. הכהניםן כהנים.

26 מודים] מודין. דיהכן] די הכן.

27 בהזייה דיהכן] ובהוייה די הכן. מה פלינין) ומה מפלינין. עיין שלי"כ 468. ר' חנניה ור' מנא) ליתא בך. אמ' ר' יוחנן בר מדייה קרייה מסייע לר' חנניה כי מי נרה לא זורק עליו טמא יהיה והייד לה קיים גבי הזייה והוא צווח לה זריקה: דן' תמן תנינן יצאו ואכלו ושתו ובאו בין הערבים וקראו הלל הגדולה אי זו היא

29 מדייה] מריי.

30 יהיה] ד מוסיף: וגומר. והייד לה] הא דיילא. עיין שלי'כ 468. גבין גבה. 31 והוא] ואת. דן') הלכה ז'.

# ۵'.

|        |     |     |    |    | [        | 8     | שר'  | -              | נ"ב           | )  | ח"   | ל         | 1        | P        | ٦Ξ              | <b>5</b> —      | 47        | 1.        | שו       | ב                | ע"       | 1"            | לי | 1                 | P      | [פר |   |
|--------|-----|-----|----|----|----------|-------|------|----------------|---------------|----|------|-----------|----------|----------|-----------------|-----------------|-----------|-----------|----------|------------------|----------|---------------|----|-------------------|--------|-----|---|
|        | ٠   | •   | •  | •  | •        | •     | •    | •              | •             | •  | •    | •         |          |          | •               | ٠               | •         | •         |          | •                |          | •             | •  |                   | •      |     |   |
|        | •   | •   | •  | •  | •        | •     | ٠    | ٠              | •             | •  | •    | •         | •        | ٠        | •               | •               | •         | •         | •        | •                | ٠        | •             | •  |                   | ٠      |     |   |
|        | •   | ٠   |    |    |          |       | ٠    |                |               |    |      |           |          |          |                 |                 |           |           |          |                  |          |               |    |                   |        |     |   |
|        | ٠   |     |    |    |          |       | ٠    |                |               |    |      |           |          |          |                 |                 |           |           |          | ٠                | ٠        | •             | •  | •                 | ٠      |     |   |
|        | •   | •   |    | •  |          |       |      | •              | •             | •  |      |           |          |          |                 |                 | •         |           |          |                  | •        | •             | 1  | 5:                | ·<br>: | 5   | , |
|        |     |     |    |    |          | •     |      | •              |               |    |      |           |          |          | •               |                 |           |           |          | •                | •        |               | Γ  | בוו               | שו     |     |   |
|        |     |     |    |    |          |       |      |                |               |    |      | N.        | )        | П        | 17              | 7"              | 17        | 1         | П        | 7                | וס       | NI.           | )  | חר                | K      |     |   |
|        |     |     |    |    | מיד      | ЭП    | ПД   | ניי<br>ז<br>ור | ש<br>יא<br>זע | 7  | はたって | יו<br>בזי | コンド      | רוד<br>ה | ן ז<br>ור<br>רו | זינ<br>וע<br>קפ |           | ילו<br>בר | 7 7      | ה ו<br>זיד<br>זי | חר<br>לו | דו<br>מ<br>בר | T: | וייו<br>זוב<br>רר | ה      | 10  |   |
|        | 7=  | 2 - | לא | רי | ות<br>וה | ]<br> | נדוו | מו             | ה             | מו | ח    | 1 1       | ל<br>זד: | זר<br>מב | יע<br>וה        | 5               | ר'<br>שינ | ו<br>רי   | אר<br>הכ | חו               | 22       | 75            | קפ | מר                | コニ     | 15  |   |
| פי שיש | י כ | עי  | -  | 11 | П        | 7     | בתו  | t              | נים           | 9  | П    | גל        | זמ       | וד       | ום              | 7               | מבו       | *         | ינו      | 77               | ולי      | v             | תו | ריו               | コ      |     |   |

- 9 הכהן הכא. ג'ן ליתא בך.
  - 10 דוחה] דוחין. שניין שוה.
- 11 מלתיהן מילתיה. זעורהן זעירא. אמרהן אמר.
  - 12 זעורה תמיה א . . ] זעירא תמהני.
  - 13 יושע תשובה] יהושע את התשובה.
- 14 ור'] ר' ליעזר. ד מוסיף: אומר. מה שבות] מהשבות. ולא] לא.
  - 15 והמפירן והמיפר.
  - 16 אבינו אברהםן אברהם אבינו.

בירו מעשין פובין אין לו חלק לר' יושע הרי חגינת יום

. . . . . . . . ולמחר הוא בא ושוחט לו את פסחו והוא ..... r yzu 6, בצ ליעודן אליעוד. וג עקיבהן עקיבא. ליעורן אלעור. העורהן עורה. 85 אליעורן ליעור. שנ מוחיב . . מנהון מחיב . . מינהון. ד'ן הלכה ג'. פנ כההיא דאמ'ן או' ייבא כיי דמר. 42 כההיא . . . אמין כיי דמר רבי אימי. ¥3-62 אמ, L, מנא · · · CLU] ליחא בך. בב עליון עליה. ום ויחביניהן ויחיביניה. פג והווה ליה מימור ליהן והוה ליה מימר בה. או משמן ליחא בך. רשות רצה בישל רצה לא בישל א"ר יוסה הכין היה רבי ליעור צריך מחבוה. יושען יהושע. זו מעשין טוביןן חורה ומעשים טובים. חלקן ך מוסיף: לעולם הבא א'ר ירמיה מהו ובעול אם, ב, מעול בא אם, ב, בילוב אבא בפוסבו מל עשכבע לכל בונו בב, ב, הלובני ב, ליעור או, מאסלופני עלובני 20 אי זו היא דרך רחוקה מן המודיעית ולחוץ וכמידתה עלא זה העם אשר מאסח בו צא נא ע' וה' בו תמן חניין עטיבע עמוכעו עראמונה לפני ר' אליעור אמ' לו ר' יהושע ב, הליבה נכנס אצל ד' ליעוד ולא היה יודע בו חו היא ועוא מועוד עוב מנעון: ב, מכמ המבע מנע המע 25 כההיא ראמ' ר' נסא כאינש ראית ליה תרין מעמין מליו כרת כההיא ראמ' ר' אמי עשירון היו בתשובות מליו כרה אמי ר' מנא שניה הוא יום מוב שאין חייבין בנום מוב מאול עוובול הלוו כרת האמר בפסח שחייבין שחייבין עליו כרח ויחיבניה כמחניחן לא אם אמרח 20 בחנינת יום טוב שאין חייבין עליה כרת תאמר בפסח בה משם שבות והווה ליה מימור ליה לא אם אמרת מוב כשימתך תוכיח שהתירו בה משם מלאכה ואסרו

ר' עקיבה לא אם אמרחה בשחימה שאיפשר לה ליעשות פו אנו השבת כך מכשירי שחימה דוחין את השבת אמ' לו או טילוף: בי, חני ר' ליעור או' כשם שהשהיטה דוחה בוחה את השבת וכפר בו בשעת הדין לפם כך הוא אמ' ליה עילוף לפי שהיה ד' ליעוד מלמדו הלכה ובא שאין חגינה ליך.שלם על דבר שבירושלם ואית בר נש אמ' לרביה או . . . . במן דמר מאסכופת ירושלם ולחוץ ומשיבין מחוץ TO . . . . . . . המצוח אשכח חני כחרין קרמיה אמ' ר' יודה . . . . . . . . מכיון שהיא שבח ואינו מזה עליו נמצא מבידים חדשים

אם, כו ב, כילוב אמובי גיבוב יוכידו שהוא יכול לעשותן מאפתר להן להעשות מערב שבת שירחו את השבת מערב שבת רוחה את השבת חומר במכשירי שחיטה

ספ במוצאי שבח והרי הן רוחין את השבת מה לי מכשירי

שחיטה לאחר שחיטה שכבר רחת שחיטה את שטיטה רוחין את השבת אמ' לו ר' עקיבה מה לי מכשירי שחימה לפני שחימה ומה לי מכשירי שחימה לאחר

מה אית לך שמא יחלה החינוק ונמצא רוחה את פסול ונמצא רוחה את השבת בלא שחיטה גבי חינוק פפ לא רחת שחיטה את השבת רבר אחר שמא ימצא זבח השבת ירחו מכשירי שחיטה לפני שחיטה ואריין

02 מאיחמל הגע עצמך שנולדה לה יבולת הרי אינו ראוי ברי אינו להבנות בשבת מין מזבח ראוי להבנות בשבח בלא מילה החיבון הרי מובח שנפל בשבח

זו ה'ן הלכה ד'. ד' ליעורן ד' א'. EI MR HWERT WER. TED CT TEID CT. סו כמן דמר מאסכופחן כמאן דאמר מאסקופת. ומשיבין בחוץן משיבין דבר מחוץ. e grain grans.

פו אח השבחן שבח.

ננוי שעכטער א' בונ הערה לשורה ז; ע'ע שלייב וצב, בדו. ליעשותן לעשות. פג אמרחהן אמרח. שאיפשרן שא'א. ה,י' חלויה. שאיפשר=שאי אפשר. עיין גינצבורג,

פו שאפשר להן להעשותן שאיפשר להם לעשות. שירחון אין דוחין. עיין שלייב בדב. זו חומרן חאמי.

er wait! wait. 02 במוצאי] מוצאי.

ום ומהן מה.

בב דוחין אח השבחן ליחא בד. לי מכשירין למכשירי.

82 שחימהן T מוסיף דוחין את השבת.

08-62 להבנות מאיחמלן ליבנו' מאחמול.

פב שמאן שאם. זבחן הובח.

פב להבנוח ... מובחן ליחא בד. עיין שלי"ב בקב.

שב חינוקן ליחא בך.

# .8"7

| לחותכה בשבת מ                                      | 1  |
|----------------------------------------------------|----|
| שחל                                                |    |
| בשבת מן רא                                         |    |
| ארבעה עשר תה תה                                    |    |
| שמואל בר את אומ                                    | ã  |
| רבר שהו חובה ב                                     |    |
| הפסח היתה נאכלת תחי                                |    |
| יאכל הפסח לשובע ר' יוסה ביר' בון בש' ר'            |    |
| שלא יצא לירי שבירת עצם תני חגיגה ה                 |    |
| מתבערת עמו אתה או' נאכלת לשני ימים ו               | 10 |
| חצות ותמר הכן בעולה עמו על השלחן תבש               |    |
| עמו על השלחן צריכין להתבער עמו אמ' ר' יוסה הרה     |    |
| ההן דאכל חובץ ובדעתיה מיכל קופר צריך למבערה        |    |
| ן' מתניתה אמרה ביודע שהוא פסח ושחטו לשם שלמים      |    |
| היה יודע בו שהוא שלמים ושחטו לשם עולה ר' מנא אמ'   | 15 |
| יש בעשייתו מצוה ר' יוסה אמ' אין בעשייתו מצוה אילו  |    |
| אילי ציבור שהיה סבור בהן שהן כבשין ושחטן לשם       |    |
| אילין שמא לא עלו לצבור לשם אילים ותני כן אילו אילי |    |
| ציבור שהיה סבור בהן שהן כבשין ושחטן לשם אילים      |    |
| עלו לציבור משם אילים מחניתה בסבור בו שהוא פסח      | 20 |
| ושחטו לשם פסח היה יודע בו שהוא שלמים אלא שהיה      |    |
| סבור לומר שמותר לשנות שלמים לשם פסח ר' מנא         |    |
| אמ' אין בעשייתו מצוה ר' יוסה אמ' יש בעשייתו מצוה   |    |
| מסתברה דר' מנא בקדמייתה ודר' יוסה באחרייתה:        |    |
| מטוזבו ודדר פנא בקו טייזור ודד יוטור באוו ייזור.   |    |
| s לשובען לשבע. יוסה ביר'ן יוסא בי ר'.              |    |
| פ יצאן יבא.                                        |    |
| 10 אתה או'ן איתא חמי חנינה.                        |    |

- 11 ותמר הכןן ותימר הכין. השלחןן שולחנו. תבש . . . ן התבשילין.
  - .12 הדהן הדא.
  - 13 ההון ההין. מיכלן מיכול. למבערהן מבער'.
- 14 ז'ן הלכה ן'. בך נוספה כאן כל משנה ט', ועיין שלי'כ 774. אמרהן ליתא בך. ביודען ד מוסיף: בו.
  - 17 אילין ליתא בך. בהןן ליתא בך.
  - 18 אילין) אלים. לצבורן לציבור. איליםן אלים. אילון ליתא בך.
  - 19 בהן) ליתא בך. שהן) ה.ן' מתוקנת מ.ם'. כבשין) כבשים. איליםן אלים.
    - 20 עלון כבר עלו. משם איליםן לשם חובה.
      - 24 מסתברהן מסתברא. יוסהן יוסי.

- 25 ץ' אמרין לית הדא דר' ליעזר תתובה על דר' יהושע דו יכיל מימר ליה היאך את משיביני מדבר שדרכו להתחלף על דבר שאין דרכו ליתחלף ולא דר' יהושע תתובה על דר' ליעזר דו יכיל מימור ליה הרי פסחו שלראובן ששחטו לשם שמעון הרי שינהו לשם דבר כשר ותמר חייב ר' מאיר או'
- 30 השוחט לשם אמורי ציבור פטור אמ' ר' לעזר דברי ר' מאיר אפילו עגל את שמע מינה תרתיי את שמע מינה דבר שאין לו קצבה ודבר שאין דרכו ליתחלף ויש בעשייתו מצוה ר' שמעון בו לקיש אמ' יש בעשייתו מצוה כגוו יבמתו נדה
  - 25 דו'ן הלכה ז'.
  - 26 מימרן מימור. להתחלףן לחלף.
  - 27 ולא] ד מוסיף: הדא. יהושען יושוע.
    - .א' דר' ליעזרן דר"א.
    - 28 שלראובן] של ראובן.
      - 29 לשם דבר] לדבר.
  - 30 אמורין אימורי. 32 קצבהן קיצבה. ליתחלףן להתחליף.

### י"ב.

| צוה כגון שני                                    | ٠ | ٠ | • | 1  |
|-------------------------------------------------|---|---|---|----|
| ילה וביקש לוכל                                  |   |   |   |    |
| את                                              |   |   |   |    |
|                                                 |   |   |   |    |
| הושע פ שמואל                                    | ٠ |   | • | 5  |
| יוחנן מצוה:                                     |   |   |   |    |
| שיש . עשייתו מצוה פטור                          |   |   |   |    |
| רבר שמעון או' דבר מצוה במחלוקת ר' שמעון או' דבר |   |   |   |    |
|                                                 |   |   |   |    |
| שם אבש' ר' יוחנן דב' ר' מאיר והוא שיהא שם       |   |   |   | 10 |
| . יבן שנה וראוי לישתנות לשם פסח את שמע          |   |   |   |    |
| תלת את שמע מינה דבר שאין לו קיצבה ודבר          |   |   | • |    |
|                                                 |   |   |   |    |

s מצוה] ד מוסיף: חייב. במחלוקת] כמחלוקת.

<sup>9</sup> ושיש] ושאין. עיין שלי"כ 209.

<sup>10</sup> בשםן ליתא בך. שםן שה.

<sup>11</sup> ובן שנהן ד מוסיף: ושלמים. לישתנותן להשתנות.

<sup>12</sup> קיצבהן קצבה.

אין דרכו להתחלף ודבר שיש בעשייתו מצוה מה. אית לך דבר שאין לו קיצבה ר' ירמיה סבר מימר שלא נתנה התורה קיצבה כמה פסחין שירחו את השבת בכל שנה ר' יוסה סבר שאין את יכול לעמוד על מניין ר'

בכל שנה ר' יוסה סבר שאין את יכול לעמוד על מניין ר'
יוסה כד הוה מטי לאילן תינוקות ספיקות הוה אמ' יפה לימדנו ר' ירמיה אית לך מימר שאין את יכול לעמוד על מנינם שלא נתנה התורה קיצבה כמה פסחין

ירחו את השבת בכל שנה ר' יוסה סבר מימר והוא ששכח ומל את שלשבת בערב שבת ומלו בשחרית

ר' זעורה א' סבר מימר ר' יניי שהוא פטור ר' בא אמ' שהוא חייב וליידה מילה אמרה ר' יניי בא להוריעך היאך דרכן שלתינוקות להתחלף על דעתיה דר' זעורה כר'

יניי על דעתיה דרב כר' מאיר אמ' ר' מנא קומי ר' יוסה מה דאמ' ר' חסדא כר' שמעון מה דאמ' ר' יניי כר' מאיר משיבין דבר בין ר' מאיר לר' שמעון אשכחנן פלגה בין ר' מאיר לר' שמעון בשיור אלין תינוקות ספיקות מה את עבד לון כרבר שיש לו קיצבה או כדבר שאין

30 לו קיצבה אין תעבדינון כדבר שיש לו קצבה ואפלו אין שם תינוק אחר למול אין תעבדינון כדבר שאין לו והוא שיהא שם תינוק אחר למול אתא חמי מליהון

13 להתחלףן להחליף.

14 קיצבה] קצבה. וגם בכת"י היו"ד תלויה.

15 קיצבה] קצבה. פסחין שידחו] פסחים ידחו.

16 יוסה סברן יוסי סבר מימר. מניין) מיניינן.

17 לאילן] לאילין. חינוקוח] הוי"ו השניה תלויה. 19 מנינם] מיניינן. שלא] אלא שלא. פסחין] פסחים.

20 ר' יוסה סבר מימר] אמר רב חסדא דברי רבי שמעון תיפתר שהיה שם חבורה אחת שלא שחטה אמר רבי זעירא מילתיה דרבי ינאי אמרה.

21 שלשבתן של שבת. ומלון מלו.

22 זעורה) זעורא. א'ן א'' תלויה בין השורות. מימרן ליתא בך. יניין ינאי. שהואן ליתא בך. באן אבא. שהואן ליתא בך. ליתא בך. באן אבא. שהואן ליתא בר

. 23 יניין ינאי.

24 שלחינוקות] של חינוקות. זעורהן זעורא.

25 יניין ינאי. מנאן מנה.

. 26 יניין ינאי.

27 פלגהן פלוגא. לר'ן בכת"י: בר', והבי"ת תוקנה ללמי"ד.

28 אליןן אילין.

20 אין ... קצבהן ליתא בך. עיין בהקדמתי. אין היו'ד תלויה. ואפלון אפיל'.

31 אחרן אחד. איןן ואין. לון ד מוסיף: קיצבה.

32 אחרן אחד. אתאן איתא. מליהוןן ליתא בך.

#### .7"

| 1   | דרבנין עבדין לון                                        |
|-----|---------------------------------------------------------|
|     | בשבת שהוא חייב ועל מה נחלק                              |
|     | ערב שבת ומלו בשבת שר' ליעזר מחיי                        |
|     | פוטר אמ' ר' יוסה ביר' בון מן קשיי מ                     |
|     | פוטו אמו די יוטו ביו בון מן קשיי מי                     |
|     | ששכח המל את שלשבת בערב שבת רב                           |
|     | זו דב' ר' מאיר ור' שמעון אבל דב' ר' יוסה א דבר שאין     |
| 10  | בעשייתו מצוה הואיל והוא טועה בו לשם מצוה פטור           |
|     | פרש אינו חוזר אלא על הציצים המעכבים את המילה            |
|     | אמ' ר' יוחנן דב' ר' יוסה אפילו פרש חוזר אפילו על הציצים |
|     | שאינן מעכבין את המילה היידן ר' יוסה ההיא דתנינן         |
|     | תמן ר' יוסה או' יום טוב הראשון שלחג שחל להיות בשבת      |
| 1   | ושכח והוציא את הלולב לרש' הרבים פטור מפני שהוציאו       |
|     | ברשות אף בסכין שלמילה כן אף במצה כן כמה ראמ' ר'         |
|     | יוחנן דב' ר' יוסה אפילו פרש חוזר אפילו על ציצין         |
|     | שאינן מעכבין את המילה הדה אמרה אף בסכין שלמילה          |
|     | כן אף במצה כן: י' אמ' ר' לעזר למי נצרכה לר' מאיר        |
| •26 | אמ' ר' ירמיה אתייה דר' לעזר כר' שמעון בן לקיש כמה       |
| 20  | אמ די יו מיה אתייה דו יעזר כר שמעון בן יקיש כמה         |
|     |                                                         |

- ו דרבנין עבדין לון) ליתא בד.
  - 2 אתאן איתא.
  - 3 חונה] חונא.
- 6 ערבן בערב. ליעזרן אליעזר.
- ז יוסה ביר'ן יוסי בי רבי. קשיין קושיי.
- s המלן ומל. שלשבתן של שבת ה.ש' הראשונה תלויה בכ"י שלנו.
  - 9 יוסה] יוסי. שאין] שאינו.
    - 10 והוא טועהן וטועה.
  - 11 פרשן פירש. הציצים המעכביםן ציצין המעכבין.
- 12 יוסהן יוסי. פרשן פירש. אפילו על הציציםן אף על הציצין.
  - 13 שאינן] שאין. היידן] היידין. יוסהן יוסי. ההיאן ההוא.
    - 14 תמןן ליתא בך. יוסהן יוסי.
    - 15 ושכח] שכח. לרש'ן ברשות. שמציאון שהוציאו.
      - 16 שלמילה] של מילה. כמה] מן מה.
      - . יוסה ויוסי. פרשן פירש. ציציןן הציצין.
    - 18 שאינן שאין. הדהן הדא. שלמילהן של מלה.
      - 19 נין הלכה ק'. נצרכהן ניצרכה.
      - 20 אמר ר' ירמיהן ליתא בך. אתייהן אתיא.

דר' שמעון בן לקיש אמ' יש בעשייתו מצוה כן ר' לעזר אמ' יש בעשייתו מצוה אין תימר שנייה היא שהוא בעל מום ובעל מום אין דרכו להתחלף הרי עגל אין דרכו להתחלף ואמ' ר' אלעזר דב' ר' מאיר אפילו עגל אמ' ר' יוסה אין יסבור ואמ' ר' אלעזר דב' ר' מאיר אפילו עגל אמ' ר' יוסה אין יסבור להתחלף עגל דרכו להתחלף שכן צריכה להלל הא בגלוי חייב אמ' ר' יוחנן דר' שמעון היא ר' יעקב בר אחא בשם ר' שמעון בן לקיש ר' שמעון היא ר' חמה בר עוקבה בש' ר' יוסה בן חנינה המושך ידו מפסחו גופו קרב שלמים ר' יונה בן חנינה המושך ידו מפסחו גופו קרב שלמים ר' יונה פטור סברין מימר פטור כשר פתרין לה פטור פסול ר' יסי בש' ר' יוחנן אין לך פסח גופו קרב שלמים אלא שאבד

21 לעזרן הלמי"ד מתוקנת מאות אחרת ומנוקדת בסינל.

.22 שנייהן שנייא

23 אין] ד מוסיף: הרי.

יוסי. אלעורן לעור. יוסהן יוסי. 24

25 אתייה] אתיא.

26 צריכה להללן נצרכה לחלל. ע'ע שלי"כ 476–476; וע"ע הוספותיו למאמר זה.

27 אחא] ד מוסיף: רבי אימי.

28 חמה] חמא. יוסה) יוסי. 29 בן] בי ר'.

.30 כשירין כשירים.

31 כשרן וכשר. פסולן ופסול.

.32 יסין יסא.

#### ר"ד

| תניגן פטור סברין                |   |   |  |   |  | ٠ |   | 1 |
|---------------------------------|---|---|--|---|--|---|---|---|
| סול שמואל אמ' כל                |   |   |  |   |  |   |   |   |
| בפסח קרב שלמים והא              |   |   |  | ٠ |  |   |   |   |
| פטור ופסול פחרין לה פטור        |   |   |  |   |  |   | ٠ |   |
| יוחנן דר' יהודה היא דתנינן תמן  |   |   |  |   |  |   |   |   |
| סח על היחיר דב' ר' יורה ר' יוסה | ٠ | ٠ |  |   |  |   |   |   |
| עא קומי ר' מנא הן אשכחנן פטור.  | ٠ |   |  |   |  |   |   |   |
|                                 |   |   |  |   |  |   |   |   |

<sup>3</sup> בפסחן ך מוסיף: גופו.

<sup>4</sup> ופסולן פסול.

<sup>6</sup> יודהן יהודה.

ז ר'ן ורבי.

. כשיר אמ' . . תנינן הכה פטור ותנינן תמן כשר ועל כולם ר' ישמעאל בנו של ר' יוחנן בן ברוקה או' חעבר צורתו ויצא לבית השריפה ר' לעזר ביר' יוסה בעה קומי ר' יוסה ניחא שמיתו ושניטמו שמשכו הבעליו את ידן מה גן קיימין אם בחיין פסול למכשיר הוא אם לאחר שחיטה יש משיכה לאחר שחיטה אלא כר' שמע' דר' שמעון אמ' יש משיכה לאחר שחיטה מכיון שיש ל. רשות למשוך פסול מכשיר הוא וטעון צורה: כול'. פרק ז' כיצד צולין את הפסח וג' ולמה בשל רמון אמ' ר' חייה בר בא כל העצים בוצצין משקין ושלרמון אינו בוצץ משקין מה נן קיימין אם בלחין אפילו שלרמוו בוצץ אם ביבישין אפילו כל העצין אינן בוצצין אלא כיני כל העצין יבישין מבחוץ ולחין מבפנים רמון יבש מבחוץ ויבש מבפנים תני בש' ר' יודה צולה אותו בשפוד שלמתכת אמרו לו והרי הוא רותח ומרתיח אמ' להם כשם שלעץ אינו נשרף כך שלמתכת אינו מרתיח אמרו לו לא דומה העץ למתכת שהעץ חם מקצתו לא חם כולו מתכת חם מקצתו חם אית תניי תני תוחבו מבית נקובתו עד שהוא מגיע לתוך פיו על

```
8 . כשירן וכשר. הכהן הכא.
```

דעתיה דהדין תנייה ברייה חוזר והופכו מה בירך עבה עבד לה ר' יוסה הגלילי או' קריי דרש ראשו על כרעיו

<sup>9</sup> כולם] ד מוסיף: היה. תעברן תעובר.

<sup>10</sup> ביר' יוסהן בי ר' יוסי. בעהן בעא.

וו יוסהן יוסי. ושניטמון ושניטאו. הבעליןן הבעלים.

<sup>12</sup> ידן] ידם. נןן אנן. בחיין) בחיים. למכשירן מכשיר פסול.

<sup>13-14</sup> אלא . . . שחיטהן ליתא בך.

<sup>15</sup> כול'ן ליתא בך.

<sup>16</sup> פרק ז'] ד מוסיף: הלכה א'. ונ') כו'. ולמהן למה. בשלן של. רמוןן רימון.

זו משקין] .משקין" חלויה. ושלרמון) ושל רימון.

<sup>15</sup> נן] אנן. שלרמון) של רימון.

<sup>19</sup> העצין] העצים.

<sup>.20</sup> העצין העצים. רמון רימון

<sup>21</sup> ויבשן יבש. יודהן ד מוסיף: אומר.

<sup>22</sup> שלמחכת] של מחכת.

<sup>23</sup> להםן להן. שלעץן של עץ. שלמתכתן של מתכת.

<sup>25</sup> מתכתן של מחכת. חםן ד מוסיף: כולו. וכצ"ל.

<sup>26</sup> נקובתו] נקיבתו.

<sup>27</sup> בירך) כירך.

<sup>28</sup> להן ליה. יוסהן יוסי. או'ן או.

```
סב ובישלן או בשל.
    פו תנהן דתנה. יוסהן יוסי הגלילי אומר. עיין שלייב פקצ. איזה הואן אי זהו.
    או אחייהן אחיא. יוסהן יוסי הנלילי.
    1 ואבהן ואבא. כשימחן בשימח.
    פו מסט בירן מסי בי רבי.
    דו מלארבען של ארבע. עשרהן עשר.
    81 TRY . . . MI'] T' MICH.
    21 שלמערכהן של מערכה. אחייהן אחיא. דאבהן דאבא.
    סו לון ליחא בך. מה פלעיון מה מפלעין. עיין שלייב איד. אבהן אבא
    e addren ad drien. real reia.
    8 קדירהן ד מוסיף: שני לה. ועיין שלי"ב 874.
    ב מסטן מסני
    פ צליון צלייו. שלקרירהן של קרירה. בירךן ביריך.
    ו וצליון צלייו. עברן עביד.
    ב בירךן ך מוסיף: עבה. להן ליה. יוסהן יוסי.
    ז מן בתיחון מביניהון. צליון צלייו.
    זני דרי מקולם מכניסין גדי מקולם בלילי יום טוב
ספ הג בנהו והג לנבו הגל מלאט ובוהג מלאט או
    ענני ב, מסני אמני ביוא נבו מלוכם כוכו גבי באתו
    אטייה דר' טרפון כר' עקיבה ודר' ישמעאל כר' יוסה
```

בחובעו עול בר דברי ב, מרפון ב, ישמלאל או, מלולם בנו בח, ב, יושול בבי נאבע מאוב כחימה ב, מאיר פו בעליונות כאילו אינן והתחתות כשירות ר' יוסה ביר' אפילו עשאן שני סדרין שלארבע עשרה רואין את המובע ועובנול כנ, וום עונקיקי בעוני ב, ווסע עונקיקי או, שמהרכה על גנה שלמערכה אחייה ראבה שאול כר' או, הג עמהעכע סמול גמהעכע ועדול אמנול הג סו מובל בהליו שהוא סמוך לו מה פלינין בעל אבה שאול בתול בתפני מבלבבני ניבני אמבני לב.. בבת ניכב כנהנו והל קרבו כשר לא כן חני צלי אש לא צלי קרידה בע ב, מסט שנקיקי בסוק אול שימו לביי בבח באחו הב פסול צליו בהבל שלקרירה אין הימר כירך עבה . . . . ה בשר אין הימר קריי דרש ראשו על כרעיו ועל . . . . וצליו בו אין הימר בירך עבה עבר ....... בבת באתו הל ברניו ועל קדבו ....... עימר כירך עבר לה ר' יוסה ...... ו נאל קרבו מה נפק מן ביניהון צליו ......

OI"L.

```
פו ניצלהן נצלה.
                             EI TIL, I TI L,
     וו לאבירן לאויר. עולםן העולם. ניצלהן נצלה. ניצלהן נצלה.
 הגר חלויה. ניחליןן גחלים.
    סו בשעה שהנחלים לאבירן משל נחלים לאויר. ועיין הוספת העורך. ניצלהן נצלה לחצי.
    פ יוסהן יוסי. אפילון ואפילו.
    8 401, 40.
    ז לצלין לצלוח. אמין אימי. וצליון וצלייו.
    ס או'ן אומר הוא. בהןן בהם.
     פ הללון ליחא בך. לין לך בהם.
    ב וכלן שכל.
                              s dray draws.
     מסני ביר' בון חנור אינו מועיל לנחלים כלום אינו אלא
    משמע בעתר מה בין ניצלה כולו מחמת החנור אמ' ר'
    לאביר עולם ניצלה לשעה מה בין ניצלה מקצחו
סו בשעה שהגחלים לאביר החנור ניצלה שעה גיחלין
    פשיטה ליה אמ' ר' יוסה אפילו כר' עקיבה צריכה ליה
    מני גריכה ליה כר' יוסה הגלילי ברם כר' עקיבה
     לאלי ד' אמי בעי גרף את החנור וצליו בו אמ' ד' ירמיה
    ייי או, לו הא לך את המעות הללו וצא וקח לי בהן בשר
פ .... הא לך את המעות הללו וצא וקח לי בשר לפסח
    ייין אומרת שאסור לארם לומר
    . . . . . . בחוץ וכל המביא את
    יייייייייייייייייייייי רבנין לא נמצאת מביא את
```

01"1.

בי שלחנן של חנ. הראשון] האחרון. עיין שלי"כ פקי. שלפסחן של פסח. פי שלפסחן של פסח. איב חוורסן חורוס. פי עלן אח. שיהואן שיהו. נדיין] נדיים. פי פסחיןן פסחים. חכמין) חכמים. אילולי שאחהן אילולא שאח. חוורסן חורס. זיב מהוא חוורסן מהו חורס. חניהון חנגיה.

בא נותו מנבול אוטל מניוא טוובם אמ, ב, טותני פסטול הקטו טכמול ואמבו לו אוקולי האטני טוובם מל אנהי בומי היהוא אוכקול נבייל מלוקסיל בקיקי גבי מלוקם טני אמ, ב, יוסני טוובם איש בומי טנטיג מנק מלוקם בלילי יום מוב הראשון שלפסח אבל לא שראשון שלחני וביום מוב הראשון שלפסח מכניסין

ב הווין הוי. צורךן בכח"י הו"ו חלויה. ו מעשהן הלכה. עיין שלי"ב וצו. 2 Na' I thar. ה וצליו יהא מוחר הווי צורך הוא שיאמר ובשל א . . ממנו כי אם צלי אש ולא אמ' ובשל הייה . . ומ' ש ... מוחר הווי צורך הוא שיאמר נא א ....... כי אם צלי אש ולא אמ' נא הייהי או' ..... ו חכמין ועושה מעשה ביוצא בו אילו 11. בש מסנו ביר'ן מסי בי רבי. 82 חולקן חלום. פג הכהן הא. 20 וצלין צלי. דורות) הדורות. 82 הכהן הכא. וה"מהן והימה. FE המכווה] המכוה. 22 והכה ... הכן ן וכא הוא או' הכין. 12 wardrial wadria. os הייחהן היחה. ולאן לא. הייחהן היחה. מלמטון למטו. כין ליחא בך. פו מחיית המכווהן מחית המכוה. מכוותן מכות. פו מחייחן מחיח. און אם. והיחהן ליחא בך. 11 צלין T מוסיף: מחכח. לאן ולא. שלכלן כל. מכווחן מכוח. 91 ₪, ו עלכה בי. לאן ולא. קדרהן קדירה. 1-11 לחצי שעהן לשעה. פו לאבירן לאויר. ניצלהן נצלה. 41 מכנסן מכניס. ההבלן הבל. באבירן באיר. חנור ניצלהן החנור נצלה. ועברול מבעול שוקעוני אח כאח עבל נמל, טולק על אם, נ, וופני בונ, בול גבל נמל, לא עבר חולדות אש כאש אנע ליה פסח מצרים וצלי אש אין פסח דורות צלי אש פה עובע מאכב עבע מע איח לך ליח לרבן נמליאל צלי אש עמכווני מכן מלום אמ, ב, המואל בר אבובמא עמו עולני

פ וצליון וצלייו. החיין הוי.

מובני במכוני ביא גר שנילבום כלקיפוי בשום

בא כיצר חייתה ולא חייתה וכן הוא או' מלמטן כי

המכווה יכול עד שהעשה צלקה הל' לו' מכווה אש

מוררת הל' לו' והיתה מחיית המכוה או והיתה מחיית

צלי אסכלה לא צלי שלכל דבר מכווה אש יכול

שעה: ב' צלי אש לא צלי שפור לא צלי קרדה לו היכול

את תנט מליו הכחוב לעיכוב ברם הכה והייחה מחיח אש שנה עליו הכחוב לעיכוב ברם הכה והייחה מחיח

פנו לחצי שעה בשעה שהנחלים לאביר עולם ניצלה לחצי

אילו אמ' אל תאכלו ממנו כי אם צלי אש ולא אמ' מבו . . . הייתי או' בישלו וצליו יהא מותר הווי צורך הוא שיאמ נא וצורך הוא שיאמר ובשל וצורך הוא שיאמר מבושל אכל כזית נא מבעור אית תניי תני חייב אית תניי 10 תני פטור מן דמר חייב אל תאכלו ממנו נא מכל מהום מן דמר פטור בשעה שהוא במקום אכול צלי הוא בל תאכל נא בשעה שהוא במקום אכול צלי אינו בל תאכל נא שבר בו עצם מבעוד אית תניי תני חייב אית תניי חני פטור מן דמר חייב ועצם לא תשברו בו מכל מקום ומן דמר פטור בשעה שהוא מקום אכול צלי הוא ועצם לא תש' בו בשעה שאינו מקום אכול צלי אינו ועצם לא תשברו בו נגע בחרסו שלחנור פסול גוף הוא ונישרף מיד נטף מרוטבו על החרם פסול מכשיר הוא וטעון צורה נטף מרוטבו על הסולת 20 חייה בר אדה בש' ר' שמעון בן לקיש הרה דתמר ברותחת אבל בצונינת אסור אמ' ר' אליעיזר לא אמרה הוא לא יצלה אחירין אלא הוא לא יצלה מחמת אחירין: נ' סכו לא אמ' אלא סכו הא אם טיבלו אסור חר בר נש בישל תרנגולת בשמן שריפה שאל לר' ביסנא 25 אמ' ליה אזל שולקה: ד' כיני מתניתה אין פורין מעשר שיני בירושלם: ה' ה' וכל קרבנות הצבור אינן באין בטומאה לא אתא אלא מימור לך אף על פי

- 6 תאכלון תאכל. ז וצליון וצלייו. הווי צורךן הוי צריך.
  - s וצורך] וצריך. ובשלן בשל. וצורךן וצריך.
  - 9 מבעודן ד מוסיף: יום. וכצ'ל. איתן דאית.
    - .10 מן דמר] מאן דאמר
  - 11 מן דמרן ומאן דאמר. במקוםן בקום. בלן בבל.
  - 12 שהוא] "שהוא" תלויה. שהוא במקום] שאינו בקום. בלן בבל.
- 13 מבעודן ד מוסיף: יום. וכצ"ל. 14 מן דמרן מאן דאמר.
  - 15 ומן דמר] ומאן דאמר. שהוא מקום] שאינו בקום. הואן אינו משום.

    - 16 שאינו מקום] שהוא בקום. אינו] הוא משום.
      - 18 ונישרף] ונשרף.
      - 19 הסולתן ך מוסיף: יקמוץ את מקומו.
      - 20 אדהן אדא. הדה דתמרן הדא דתימא.
- 21 בצונינת] בצונות. הנ" תלויה. אליעיורן לעזר. אמרהן ד מוסיף: התורה. . מחירין] את אחרי'.

  - .481 אחירין, אחרין. ג'ן הלכה ג'. סכון ליתא בד. ועיין שלי'כ 23
    - 24 תרנגולת] תרנגולתא. שאלן אתא שאיל.
      - 25 ד'ן ליתא בד. מתניתהן מתניתא.
    - 26 שינין שני. ה' ה') הלכה ד'. הצבורן ציבור.

## י"ח

| 1  | אה. אינן באין בטומאה בין כמן דמר                                                                     |
|----|------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|    | כמן דמר כבשין עיקר ארבעה אינון                                                                       |
|    | נתון חמשה אית תניי תני כולהון למידין                                                                 |
|    | אית . ניי תני כל אחר ואחר למיד ממקומו מן דמר כולהון                                                  |
| 5  | ין מן הפסח מה במועדו שנ' בפסח דוחה את                                                                |
|    | ומאה אף מועדו שנ' בכולהון דוחה את הטומאה                                                             |
|    | מן דמר כל אחד ואחר למד ממקומו מנן ליה ואתייה                                                         |
|    | כהדה דתני רבי או' מה תל' לו' וידבר משה את מועדי                                                      |
|    | י"י אל בני יש' לפי שלא למדנו אלא על פסח ועל תמיד                                                     |
| 10 | שירחו את השבת שנ' בהן במועדו שאר כל קרבנות                                                           |
| 10 | שירוון את רושבות שני ברון במועדו שאו כי קו בנות<br>הציבור מניין תל' לו' אלה תעשו לי"י במועדיכם לעומר |
|    |                                                                                                      |
|    | וליקריב עומר לשתי הלחם ולקריב עמהן לא שמענו                                                          |
|    | וכשהוא אומ' וידבר משה את מועדי י"י אל בני ישראל                                                      |
|    | קבען חובה שיהוא כולם באין בטומאה וכשם שהן                                                            |
| 15 | באין בטומאה כך יהוא נאכלין בטומאה גזירת הכתוב                                                        |
|    | היא והבשר אשר יגע בכל טמא ומר אף בפסח כן                                                             |
|    | שנייה היא שלא בא מתחילתו אלא לאכילה: דן'ן'                                                           |
|    | דלא כר' נתן דר' נתן אמ' יוצאין בזריקה בלא אכילה                                                      |
|    | מה טעמה ושחטו אותו כל קהל עדת יש' בין הערבים                                                         |
| 90 | אותו אף על פי שאין שם אלא פסח אחר כולהן יוצאין                                                       |
| 20 | אוון אוי על פי שאין שם אלא פטון אווו בוזוון ובאן                                                     |

- ו באין] נאכלין. כמן דמר] כמאן דאמר.
- 2 כמן דמר] כמאן דאמר. כבשין] כבשים.
  - 3 כולהון] כולהום.
- למידן למד. ממקומון .ממקומו' תלוי בין השורות. מן דמרן מאן דאמר.
  - 5 במועדון מועדו.
  - 6 שנ' בכולהון) שאמר בכולן.
  - 7 מנן] מנין. ואתייהן ואתיא.
- 8 כהדהן כהדא.9 י'ין ה'. אל בני ישראלן ליתא בך. פסה ... חמידן הפסח ... והחמיד.
  - 10 בהן בהם.
  - וו הציבורן ציבור.
  - 12 וליקריבן ולקרב. עומר לשתין עמו ולשתי. ולקריבן ולקרב.
    - .'הן ה'י ו3
    - 14 שיהוא כולם באין] שכולם יבואו.
    - 16 היאן הוא. טמאן ך מוסיף: לא יאכל. ומרן ואמר.
      - זו ה' ו'ן הלכה ה'.
        - 18 דלאן ודלא.
        - 20 כולהן] כולהון.

```
סו נשמעינהן נישמעינה. הרהן הרא. ד' לעוד בש'ן ליחא בך. עיין שלי"ב צצי.
 EUIGNA.
    י והיידה אמרה דאן ויידא אמר דאמר. ועיין שלי'כ 184. ועוראן ועירה. בממאחן
    שף הכהן והכא. ונאכל בטומאה! ליחא בד.
    8-3 כבא . . . בטומאהן הבא בטומאה ונאכל בטומאה.
    a IUITT] IUITT.
    ב ממאן ד מוסיף: לא יאכל.
     ב וממיאיןן ליחא בך.
    נושא אברן את עון הקדשין עוון הקדיבין לא עוון
 סו בא במומאנו נחמלתני מל ניבני באמ, ב, כלוב בח, ב, נינחלתי
    בטומאני או מאנור שאילו עבר וורק הורצה במי שלא
    הדם הך עבידה מאחר שאין מתירין לו לזרוק כמי שבא
    וניירה אמרה דא ר' שמואל אמ' ר' ועורה בעי בא בממאת
    בממאה אף הכה כמי שבא במומאה ונאכל במומא . . . .
זעורא מאחר שאילו הפסח כבא בטמאה הוא נאכ .
    כל מהור יאכל בשר הרי יש כאן מהורים ......
    והבשר אשר יגע בכל ממא הרי לא נגע ......
```

# ""Q.

agi, C ast

32 שמיין שמי. וההיין וההן. קומץן קיימי', עיין שלי"כ 284. שנטמאן שניטמא. 32 האמורין) האימורין. והמרן את אמר. הכהן הכא. קומץן זורק. מנאן ליחא בד. עיין

באמוריון האימוריו.

82 האטריון האימורין. האטוריון האימוריון. 24 הבשר"ן הסופר החחיל לכחוב ,קש' (מקמץ) ושכח למחוק, וחלה בין השורות: ,הבשר".

בב והאמוריןן והאימורין.

is dull dil. dull dil.

בב-12 פשיטה הדה מילחה ניטמאן פשיטא הדא מילחא נטמא.

ניפטר כר, ליעור דר, ליעור אמ, אף על פי שאין שיריין המורין הוא וחמר קומץ אוף הכה קומץ אמי ר' מנא

12 שמיי וההין קומץ לא כמי שנטמא הבשר ואברו
12 שמי הרם על הבשר ניטמא הבשר ואברו האמורין אמ' ר'
13 הל האמורין נממא הבשר והאמורין והבשר קיים וורק
14 האמורין נממא הבשר והאמורין קיימין וורק את
15 היימה הבשר כייים לכל אחר ואחר פשיטה

ו שינין השני. מודין מודה. 2 נידחיון גדחין. שינין השני.

ז . . . . . . . . . . . לפסח שיני מורי ר' נהן בחבירה . . . . . . . . רה שהן נירחין לפסח שיני חמש . . . . רבו עורות פסחיהן ונמצאת יבולת

C.

72 מודין מודה. נחןן ך מוסיף: היא. שנטמאן שניטמא.

פב הווין הא. מודין מודה.

פב יהוא אומריןן יהו אומר. באן שבא.

ווורק בטומאה, ייורקן יורק.

בה יהוא אומריון יאמרו.

וב והציבור] הצבור. ועיין חוספת ראשונים ה'א 171 (לעמ' 22461).

02 דר'ן רבי. ביריקן כ'ה בכח"י. בלאן אבל.

פו תיממאן תממא. פו הילאן לא.

11-71 כבא ... אכילחון אינו נאכל בטומאה.

זו בטומאהן בטהרה.

1 מתניחהן מחניחא. 1 כשבאן בכא. הראשונהן ראשונה.

וו כחחילהן בחחילה. לציבורן לצבור.

12 ואם לאון ד מוסיף: אין מחירין לו לורוק את דמו עבר וורק הורצה המקריבין ליחיד בין שיש לו בין שאין לו לא הורצה הקריבין לצבור אם יש אומרים לו הבא ואם לאו.

פו לצבורן לציבור.

ב, נט! בטוקט וכול! מוב, ב, נט! בטכובט הנסמא נמבל כסומאט טוני סופר מימר בב, נט! טיא מובי

שחטו בטהרה ונטמא הרם והציבור יורק הרם פס בא המהרה ומאל אבל הבשר בטומאה לא ייורק הרם בטומאה רי ירמיה בשי רי יהמיה בשי היי השחטו בטהרה ונטמא הרם והציבור יורק הרם

במבא במומאט משעה הראשונה אבל אם בא במומאה מימאה משעה הראשונה אביל הבשר במומאה הי הילא בשי רי יוחן מצי בשבא במומאה משעה הראשונה אביל אם בא

פז גו וכגל מאגל גו מכנ נובל טונגט אמ, ב, גמוב מטנטט מטנבל גן גובול כטטיגט טמלביכל גאיכוב כל מימ טלביכל גיטיב אם יש גו אומבל גו טכא ואם גאו טמלביכל טפביש כל לביכל גיטיב גלביכל גאכוב

```
es and L diare: land.
                                          te waara] warara.
   22 Luty T alorp: L' ant Mi.
   22-12 af nth ] ast nts.
    וז לון עלכה לי
    02 E'T' ] E' T'.
   פו ליעורן אליעור. שיריםן שיריים.
   81 שירים | שיריים. ד מוסיף: אם אין שיריים. ליעור | אליעור.
    פו מונום | מונום
    פו מירים | שיריים.
בשירה. ועיין שלי'כ ++. ליעורן אליעור. איןן ד מוסיף: בשר. וכצ'ל.
    דו פסולהן ד מוסיף: שלא בכלי שרת פסולה. ד' ישמעאל מכשיר הקטיר קמצו פעמים
   צו כמידחן וכמידח. ד' ליעודן ד'א.
    בו אומריון אימורין. ניטמאון נטמאו.
    וו לי"ן לה'. און בכח"י: או' (סוף שורה), ואפשר שוו היא התחלת אומרין.
    סו ייון ה' ומוסיף: פתח אוהל מועד.
    6 48 ... ud, 1 4.48 EL
    ש ועשו אוחון ליחא בך. ועיין בהוספת העורך. כמטמאן כמיטמא.
    a will be attill atti.
    + rearry retary.
```

מבמ ושבמ ובלבד דוב שבמים שלמים שבט אחד עיא מעגיע כל שבט ובלבר רוב ר' יורה או' חצי כל עוני בוב ב, מאור דתני היא מחצית כל השבטים ב, יבות, מאם לבר נובל אנו ביבם שבונבבנ: 1, מו 05 ב, מסני בגב, כול גב וב, מעול שבגניל אמבגל מובני ער, ליעור אם, אף על פי שאין שירים יש קומץ אם, אול הירים אין קומץ אמ' ר' מנא חיפתר כר' ליעור אם אין רם אין בשר אם אין בשר אין רם אם אין קומץ אל הל פי שאין שירים יש קומץ על דעחיה דר' יהוש' פו אל על פי שאין בשר יש דם אם אין קומץ אין שירים ב, יבות, פסובני מל דעתיה דר' ליעור אם אין דם אין שיריה אברו שיריה כמידת ר' ליעור כשירה כמידת אומרין להקטרה תמן חנינן ניטמאו שיריה נשרפו בינוקב ב, ד, ביווי הב מיניא מם או במב באכיבני או 10 וכע, אטר או, וורק הכהן את הדם על מובח י"י והקטיר לו לא תפרה קרש הם את רמם תו' על המו' ואת חל' חק' CUIE NUL NI, NL ECIL MIL NI ECIL CME NI ECIL וכב, נעל זובל אנו נובם ב, יונול ב, ישמלאל בש, ב, יבושל . ירי הכל ועשו אוחו כמטמא בספק קבר החהום . . נשוח פסח שיני סברין מימר דר' נחן היא חיפחר . . . ה של אחת מהן כולהן יצאו לבית השריפה ופטורין

C"X.

ר, יורה אמ' שבט אחר גורר כל השבטים אתיה דר' דנוננ ב, מאור או, אול מכס אנור דורר כל השבטים נ, מבע או, כל שבם ושבם לנוי לנול מני נפל מו במיניון פה דונו כל השבמים ד' מאיד או' כל השבמים קרויין קהל

שב מן ביניהון) מביניהון. es drivil drive.

82 พน" | พก" . พก"ก | พก"พ.

at attl att.

21 HUTT I HUS.

2 NO. ] NI.

וו והממאיןן והממאים.

פ לשתחילתן] לשתחילתה. פ דהדון דהן. י"ון ה'. מאן מה. + הורייהן הוריה. ביר' בוןן ליחא בך.

II Gring driv. Ten' I d'AN ET. or rotell roten. crearly creat. Rall Rast.

לכל מבע בני ישי פרט לנשים ולקמנין מה מקיים ד' יודה לכל העם בשננה מה מקיים ר' שמעון מע' דר' יודה ונ.... בב, יובנו נוסקנו לכל עדת בני יש' מה מעמה דר' ש..... שחהא הורייה מלשכת הגוית אמ' ר' י . ביר' בון . . . נב בב, מבני אם, מבס אטב מבנ כל הש במדמים כן ב, יודה אם' שבט אחד ....... ז ער, תרה כר, שמעון כמה דר, שמעון .......

פו עשתי בברי ב, מאיר ב, יובע או, המהורין עושין לעצמן וחציין ממאין המהורין עושין את הראשון והממאין את חלוקין כאן כך הן חלוקין במומאה רחני היה ציבור חציין מהורין ממל נאבתו לא נולד בנימין אמ' ר' חייה בר בא כשם שהן באם, כל שבם ושבם לרויין קהל דכח גוי וקהל גוים יהיה סו נסופו בחווני ב, אבוו בח, ב, בהמול בב לוו לבווא מסווה למו מה, בב, המהול כי לכל העם בשנה פרט לשחחילתן בזרון

ונוסמאון הוחון בהצמן אמרו לו אין הפסח בא הציין אלא

או כולם יעשו במהרה או כולם יעשו במומאה מנו אמרו

פו השינין השני. וגם בכח"י היו"ד חלויה. יודהן יהודה.

צו שקולת!) שוקלת! עו שקולת! עם שוקלת! הנכוב! שהנכוב: "הנכוב, שקושי שה "ו

```
פ בממאחן במומאח. כבאן הבא. הבאן בא.
    פ שםן ליחא בך.
    + . . and tand can't and
    ב לטומאהן על הטומאה. שנייםן שנים. אחייהן ליחא בך.
    ו לטומאהן על הטומאה.
    . . . הבא בממאת כלי שרת כבא במומאה הוא הבא
. . . . . . . . . . . . לפומאר משלחין שניים אחייר
   C" L.
   פי ההיון ההן. להן ליה. בש'ן משם.
    se arril arr.
T araip: אלא.
   זים ורובן רוב. השינין השני, וגם בכח"י היו"ד חלויה. אם' ר' יוסהן ליחא בך. אם']
   25 הטהורין) טהורים. ה.ה' של טהורין נקודה לסימן מחיקה.
   פב כמיעט הטמיאין) במיעוט הטמאין. אינון אין. השינין השני, ה.י' חלויה.
   2 במעום) במיעום. ה<sub>"ו</sub>" חלויה.
   וז ביר'] בי ר'. מנון מני.
  OS MEIT] WEIT.
   פו שניהן ן שניהם.
ניטמאת.
  81 F' ... שטחיהן ליחא בך. עיין שלי'ב 185. דר'ן ברבי. יודהן יהודה. נטמאחן
08 מממאל אטו בחול המואל אם, מהלחין אותו לדוך
   ענון מטאני אל מטאני מני אני אכר לה ד' בא בש' רב
   עוב ממאין לא ירחו לפסח שיני על רעתיה דר' יורה
   ונוב ממאול אתל הוחול אנו ניחת, אם, נ., תסני לא אם,
   אם, ב, תסני לא אם, רוב המהורין אינן עושין את הראשין
פג אין חימר במיעוט הטמיאין אינן עושין את השיני
   כמלום או נומר כרוב המהורין אינן עושין את הראשון
   מאיר ההן מחצה על מחצה מה את עבר לה כרוב
   אמרו לו חבמין שהן כשימת ר' מאיר על רעתה דר'
   במומאטו ונוסטיוב יאכל ב' יוסה ביר' בון בש' ר' יוחנן מנו
07 עבים השריפה שאין קרבן צבור חלוק וחכ' או' הטמא
   אטע מו צטלות או אחד מן הסדרין ד' יודה או' שניהן יצאו
   לו ב, מאיר מחלפה שטחיה דר' יודה דחנינן חמן ניטמאת
```

שרירים חדשים

LAT

[41]

בטומאת בגדי שרת בא בטמאת ידיין הבא בטמאת סכינין היה הציבור שליש זבין ושליש טמאין ושליש טהורין ר' מנא בש' חזקיה זבין וטמאין רבין על הטהורין

- ועושין בטומאה זבין אינן עושין לא את הראשון ולא את השיני אמ' ר' זעורה הזב עשו אותו כמשומר בהורייה כמה דתמר משומר בהורייה אינו לא מעלה ולא מוריד והכא אינו לא מעלה ולא מוריד בני חבורה שנטמא אחד מהן ואין ידוע אי זה הוא צריכין לעשות פסח שיני
- 15 צבור שנטמא אחד מהן ואין ידוע אי זה הוא ר' זעורה אמ' יעשו בטומאה חני ר' הושעיא שלא לענוש ליחיר כרת ר' אמי בש' ר' שמעון בן לקיש להורייה הילכו אחר ישיבת ארץ יש' לטומאה הילכו אחר רוב הנכנסין לעזרה מה בכל כת וכת משערין או אין משערין אלא
- כת הראשונה אמ' ר' יוסה ביר' בון עד שהן מבחוץ הן משערין עצמן ר' יהושע בן לוי אמ' לראייה הילכו מלבוא חמת ועד נחל מצרים ר' תנחומא בש' ר' חונה טע' ישי בן לוי ויעש שלמה בעת ההיא את החג וכל יש' עמו ק' ג' מל' חמ' ו' נ' מצ': ה' ק' מתניתה בשנטמא משירד
- 25 לאבירו שלכלי אבל אם נטמא עד שהוא מלמעלן נעשה כמקבל מים מניין לספק קבר התהום ר' יעקב בר אחה בש' רבנין או בדרך רחוקה לכם מה לכם בגלוי אף כל דבר שהוא בגלוי יצא קבר התהום שאינו בגלוי עד כרון עושה פסח נזיר מניין אמ' ר' יוחנן בש' ר' יניי וכי ימות
- 7 בגדין כלי. באן הבא. ידייןן ידים. בטמאת . . . בטמאתן בטומאת . . . בטומאת.

8 הציבור] ציבור. ושלישן שליש. ושלישן שליש.

11 השינין השני. זעורהן זעירה. 10 זבין] וובין.

12 דתמר] דתימר תמן. משומדן המשומד. 13 והכאן אוף הכא. שנטמאן שניטמא.

14 אי זה הואן איזהו. שינין שני.

.15 שנטמאן שניטמא. אי זה הואן איזהו. זעורהן זעירה

16 הושעיאן הושעיה. הושעיאן ד מוסיף: יעשו כספיקן לא מסתברא ולא כהדא דחני

17 אמין אימי. 18 הנכנסין] נכנסין.

20 הראשונה] ד מוסיף: בלבד. ביר'ן ברבי.

21 ר' . . . אמ'ן א'ר.

.22 עדן ועד

24 ק' נ' . . . נ' מצ'ן ליתא בך. ה' דן 'ן הלכה ן'. מתניתהן מתניתא. בשנטמאן בשניטמא.

25 לאבירו שלכלין לאוירו של כלי.

.NIN [ AIN 26

29 עושהן עושי. אמ'ן ליתא בך. יניין ליתא בך.

## د"د.

| מת עליו מה עליו בגלוי אף כל דב<br>שאינו בגלוי צבור שנטמא<br>שירצה הציץ קול וחומר מה                                                                                                                                                              | 1  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| כוחו בטומאה ידועה יפיתה כוחו בק                                                                                                                                                                                                                  | 5  |
| כמי שנטמא לאחר זריקה שלא ידחה לפסח שני את<br>מחמיר בציבור שאם ניתודע לו לפני זריקה יעשה כמי<br>שנטמא לאחר זריקה בשביל שלא יאכל הבשר קל שאת<br>שאת מיקל בנזיר טהור את מחמיר בנזיר טמא קל שאת<br>מקל בנזיר טהור שאם ניתודע לו לפני זריקה ויעשה כמי | 10 |
| שניטמא לאחר זריקה שלא יביא קרבן טמאה את<br>מחמיר בנזיר טמא שאם ניתודע לו לפני זריקה יעשה<br>כמי שניטמא וחזר וניטמא בשביל שיביא קרבן טמאה                                                                                                         | 15 |
| על כל אחר ואחר כהרה דתני ניטמא וחזר וניטמא מביא<br>קרבן טמאה על כל אחר ואחר עובר שלפסח<br>מהוא שירצה עליו הציץ קל וח' מה אם הבעלין<br>שהורעתה כוחן בזקן ובחולה יפיתה כוחן בקבר התהום                                                             |    |
| ו עליו] ד מוסיף: שהוא.<br>2 צבור שנטמאן ציבור שניטמא. 3 קולן קל.                                                                                                                                                                                 |    |

- - 4 יפיתהן ייפיתה. בק . .ן בספק קבר.
  - 5 שיפיתהן שייפיתה. שיפ . . .) שייפיתה.
    - 6 בקברן בספק קבר. מיקלן מיקיל.
      - ז מיקלן מיקיל. ניתודען נתודע.
  - s שנטמאן שניטמא. זריקהן ד מוסיף: בשביל.
- 9 מחמירן מחמיר עליו. ניתודען נתוודע. וגם בכת"י כאן ובשו' 12 היו"ד תלויה. לפנין לאחר. עיין שלי כ 486. יעשהן ייעשה.
  - 10 לאחרן לפני. שאתן ליתא בך. ומיותר הוא.
    - 12-11 את . . טהורן ליתא בך.
  - 12 מקלן מיקל. ניתודען נתוודע. ויעשהן יעשה.
    - 13 שניטמאן שנטמא. טמאהן טומאה.
      - 14 ניתודען נתודע. לפנין לאחר.
    - 15 בשביל שיביאן מביא. טמאהן טומאה.
  - 16 על כלן לכל. כהדהן כהדא. דחנין דחנא. ניטמאן נטמא. וניטמאן ונטמא.
    - 17 טמאהן טומאה. עובדן עובד' בכ'י באותיות גדולות. שלפסחן של פסח.
      - 18 מהואן מהו. עליון ך מוסיף: את. מהן ומה.
        - 10 יפיתהן ייפיתה. בקברן בספק קבר.

```
פ יניין ינאי. אמריון אמרי.
   s IVET | VET.
   TIVET I ME VET. ALI AUT.
   חיסדהן חסדא. יוסהן יוסי. בשבללון בשבלל.
   פ . . ה . . . מסהן מסי . . . מסי. ביטלון וביטלו. מסה ביר'ן מסי בי רבי.
   ביני הוא כחבן דבית ד' יניי אמרין היפהו מחצלות בטל
   את עתיד לפנותו הדי הוא כעפר ועפר שאת עתיד לפנותו
   בעפר יש חבן שהוא כעפר ועפר שהוא כחבן חבן שאין
   . . . חיסרה רברי הכל היא מה ראמ' ר' יוסה בשבללו
  ייייי בול דר' יוסה אמ' חבן ביטלו בטל ר' יוסה ביר' בון
   . . . . . . . אין אח יכול לפנוחו מחניחה דלא
   י י י י י י ו אַ יכול לפּנוחו אינו עו . . קבר
   C"T.
   08 בעפרן ובעפר. הניקברן אם נקבר.
   פב להן . . . להן] לדין . . . לדין. אי זה הוא] אי זהו. התהום) תהום.
   82 FIFT] FFM.
   דב ביר' בון ליחא בך. עיין שלי'ב 184. הווינן הוינן.
   פב העוברן לעובר. ערן על. עושהן עושי.
   32 מהואן מיי.
   וג ממאוחן כל הממאוח. שבשנהן של כל השנה.
   בב ממאותן הממאות. שבכל ענהן שבענה.
   שב ממאוחן הממאוח. שבכל שנהן שבשנה. חומרן האמר.
   ופ בקברן בספק קבר. שיפיחהן שייפיחה.
   os weernn | weernn, waren | waren.
08 שמט מולכב כלה וכטכל כהפר וכארורות אבל הגיקבר
   אמרה מה דנפל להן נפל להן אי זה הוא קבר החהום
   העובר שלו מן מה רחני היא נויר היא עושה פסח הרה
   ביר' בון בש' רב חיסדה הויין סברין מימר עליו לא על
   צותובר שלו ער בדון עושה פסח נויד מניין ד' יוסה
פה בפסט מטוא כבול גב וטמל בת, ג, מוא לכם בין לו בין
   בשאר ממאוח שבשנה תורע כוחו בממא מת
   במאר כל ממאוח שבכל שנה הואיל והורעחה כוחו
   כל ממאוח שבכל שנה חומר בעובר שהורעתה כוחו
   בלבר החהום לא אם אמרח בבעלין שיפיחה כוחן בשאר
20 עובר שיפיתה כוחו בזקן ובחולה אינו דין שתיפה כוחו
```

GLICCL

[a]

LAL

- 10 אתא חמי מילאהו מחצלות חיפהו מחצלות בטל מילאהו היות צריכה ר' זריקו ר' אימי בש' ר' שמעון בן לקיש אפילו ריק אי זה הוא קבר התהום כל שאין אדם יוכרו וחש לומר שמא אחד מסוף העולם יודע בהזקת החיי כהיי תפתר שמצאו קמצוץ תני אין
- לך עושה קבר התהום אלא המת בלבד הא נבילה לא קול וחו' מה אם המת שאינו עושה משכב ומושב עושה קבר התהום נבילה שהיא עושה משכב ומושב אינו דין שתעשה קבר התהום לאי זה דבר נאמר איו לך עושה קבר התהום אלא המת בלבד להוציא משכב
  - ומושב תמן תנינן כל הזבחין שקיבל דמן זר ואונן טבול יום מחוסר בגדין ומחוסר כיפורין ושלא רחוץ ידים ורגלים ערל טמא יושב עומד דרומייה אמרין בטמא טומאת זיבה וטומאת צרעת אנן קיימין אבל בטמא מת אינו מחולל מאחר שהותר
  - מכלל טומאה לרבין בפסח מתיב ר' שמעון בן לקיש לדרומייה מה אם הבעלין שיפיתה כוחן בשאר כל טמאות שבכל שנה הורעתה כוחן בטמא מת בפסח עובד שהורעתה כוחן בשאר כל טמאות שבכל שנה אינו דין שתורע כוחו בטמא מת

```
10 אחאן איתא. מחצלותן ד מוסיף: לא בטל. מילאהון מילהו.
```

- 11 חיותן חייות. זריקון זרוקן. אימין אמי. וגם בכת"י היו"ד תלויה.
  - 12 ריקן רק. ועיין שלי"כ 332. אי זה הואן אי זהו.
    - 13 מסוףן בסוף.
  - 14 החיי כחיין החי כחי. תפתרן תיפתר. קמצוץן קמציץ.
    - 15 התהום] תהום. נבילה] נבלה.
      - 16 משכבן מישכב.
      - 17 התהום | תהום.
      - 18 התהום] תהום.
    - 19 לדן ד מוסיף: דבר. התהוםן תהום.
      - . מונן אונן. אונן.
- 21 טבולן וטבול. ומחוסרן מחוסר. כיפוריןן כיפורים. ה.י' תלויה.
- 22 ורגליםן ורגליים. עומדן ד מוסיף: על גבי כלים על גבי בהמה על גבי חבירו פסל. דרומייהן דרומאי.
  - 23 אמריןן אמרי.
  - 24 מחוללן מחלל.
  - 26 לדרומייהן לדרומאי. הבעליןן הבעלים. שיפיתהן שייפיתה.
    - 27 טמאותן הטמאות. שבכל שנהן שבשנה.
      - 28 כלן ליתא בך.
      - 29 שבכל שנהן של כל השנה.

### ב"ה.

| 1  | בפסח ועוד ששנה רבי הציץ מ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|    | הציץ מרצ. על טומאת הגוף א                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|    | טומאת התהום הציץ מרצה מה עב. ין                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 5  | פתרין לה בבעלים והא תנינן נזיר פתרין לה בעוב ן                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| U  | פונד ליו בבעלים ווא וובין נוף פונדין לה בעוב ן                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|    | עובדין אמ' ר' ירמיה הרי זה קל וחו' שיש עליו תשובה                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|    | עובון אל ז' ז' ליה דור זה קל זהו שיש עליו תשובה דאינון יכלין מימר ליה לא אם אמרת בבעלין שהורעתה                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|    | ו אינון יכלין מימו ליה לא אם אמרת בבעלין שהורעתה                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|    | כוחן בזקן ובחולה תאמר בעובד שיפיתה כוחו בזקן ובחולה                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 10 | כל קל וחומר שיש עליו בטל קל וחומר אמ' ר' חנינה הרי                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|    | זה קול וחומר שיש עליו תשובה דו יכיל מימר לון לא                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|    | אם אמרתם בבעלין שאין מילת זכריו ועבדיו מעכבין                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|    | אותו תומר בעובד שמילת זכריו ועבדיו מעכבין                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|    | אותו כל קל וחו' שיש עליו תשובה בטל קל וחומר ר'                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 15 | יצחק בר גופתה בעה קומי ר' מנא אילו יחיד בפסח למיד                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|    | מן הציבור בפסח עובר בשאר ימות השנה למיד מן                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|    | הציבור בפסח ר' אמי בעי ההן טמא מת מה את עבר                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|    | לה כטמא טומאת זיבה וטומאת צרעת והא תנינן                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|    | מחוסרי כפרה אם משטבל הוא מחלל לא כל שכן                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 20 | עד שלא טבל ההן טבול יום מה את עבד ליה טבול                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|    | יום מן המת אתא חמי טמא מת אינו מחלל לא כל                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|    | שכן טבול יום מן המת אלא טבול יום מן השרץ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|    | I man had a second to the seco |

<sup>3</sup> וטמאת] וטומאת.

<sup>4</sup> התהום) תהום.

<sup>6</sup> דעתיה] דעתה. שנייה] שניא. בעליןן בעלים.

<sup>9</sup> שיפיתה] שייפיתה.

<sup>10</sup> כלן וכל. עליון ד מוסיף: תשובה וכצ'ל. חנינהן חנניה.

<sup>11</sup> דו יכיל מימר לון] דאינון יכלין מימר ליה.

<sup>12</sup> אמרתם] אמרת. שאין מילת] שמילת.

<sup>13</sup> תומרן תאמ'. שמילתן שאין מילת.

ובלן וכל.

<sup>15</sup> גופתהן גופתא. בעהן בעיא. למידן למד.

<sup>16</sup> למידן למד.

<sup>17</sup> מתן ליתא בך.

<sup>18</sup> להן ליה. והא תנינןן והתנינן.

<sup>20</sup> עבדן עביד. טבולן בטבול.

<sup>.</sup>מתאן איתא 21

אתא חמי טבול יום מן המת אינו מחלל כל שכן טבול
יום מן השרץ אמ' ר' שמואל בר יודן במגעי זבין
יום מן השרץ אמ' ר' שמואל בר יודן במגעי זבין
25
כמא מת שראה שתים מחוסר כיפורין שראה
שלוש על דעתון דדרומייה מגע זב כזב נשמעינה
ני הזב דמר ר' לעזר בש' ר' הושעיה ונשא אהרן את
עון הקדשים עוון הקריבים לא עוון המקריבין מה

. אתאן איתא. כל שכןן לא כל שכן. 23

.24 במגעין מגעי

.25 רבנין] רבנן

26 כיפורין] כיפורים. 27 שלושן שלש. דדרומיהן דרומאי. נשמעינהן נישמעינה.

28 הזבן הרא. דמרן דאמר.

29 עוון ן עון. עוון עון. מהן מהו.

## ב"ו.

חבר מגע זב ורכוותה הדה אמרה היה. צבור מגעי הדה אמרה היה. צבור מגעי הדה אמרה היה. צבור מגעי אינן עושין בטומאה: דן'. חמא בר בה בש' ר'... בן חנינה כדי לפרסמו להודיע הין לבו אמ' ר' הריני שורפו לפני הבירה מעצי על גני מעצי עצמי כל שכן אין שומעין לו אמ' הריני שורפו לבא אמריו שהוא צוייקן ירמיה בש' ר' הלא להודיע לבא אחריו שהוא צוייקן תידע לך בכל אתר לית צווח ליה צוייקן והכה את צווח תידע לך בכל אתר לית צווח ליה צוייקן קל היקלו באכסניי ר' יוחנן אמ' מגדל היה עומד בהר הבית והיה קרוי בירה ר' שמעון בן לקיש אמ' כל הר הבית היה קרוי בירה ולבנות הבירה אשר הכינותי: מ' תני ר' חייה פסול גוף נשרף מיד פסול

- 2 הדה) הדא.
- 3 ח'] הלכה ח'.
- 7 אמ'ן ליתא בך.
- s הלאן הילא. צוייקןן צויקן.
  - 9 ליתן לא. והכהן וכא.
  - 10 ר' . . . . אמ'ן א'ר.
- 12 היהן ליתא בך. בירהן ך מוסיף: לעשות הכל.
- נשרף) ונשרף. מידן אין ליתא בך. פסול גוף פסול פגול גוף הוא. עיין שלי"כ 489. נשרף) ונשרף. מידן ד מוסיף: נטמאו בעלים או שמתו.

|    | פב מלבלן שקיבל.                                                        |      |
|----|------------------------------------------------------------------------|------|
|    | פג אנינותן אנינה. אף אוף. יוסהן יוסי.                                  |      |
|    | +2 לו] מוסיף ך: לאהרון. לאכל] לוכל.                                    |      |
|    | 22 שלושחן) שלשחן. והיהן היה. לאכולן לוכל.                              |      |
|    | סב נישרף ושרף. היהן ד מוסיף: לשלשתן. לשריף לישרף.                      |      |
|    | זו עוקבה) עוקבא.<br>19 והלא) והא.                                      |      |
|    | פו הבעליון הבעלים.<br>זו שפרהו שיפרא                                   |      |
|    | פו ניטמון ניטמאו. ה.י' חלויה.                                          |      |
|    | st tout touch L t, ugit                                                |      |
|    | and the second second second                                           |      |
|    | ב, תסבי בינקיקי מכחיר בחיצון וחכמ, פוסקין אמ, ב, קמור                  |      |
|    | כוסות יצא אחד לחוץ הפנימי כשר נכנס אחד לפנים                           |      |
|    | בינקיקי בכווטבון בטניון שמו שמאט הלבק במב דהני                         |      |
| 35 | ב, נטמיה אנינות לילה מורה אם, ד' ירמיה אף ד' יוסה                      |      |
|    | ואביין לא נחמנה כהן גדול והיה לו לאכל מבערב סבר                        |      |
|    | סבר ר' נחמיה שלושהן נשרפו והיה לו לפינחס לאכול                         |      |
|    |                                                                        |      |
|    | לאוכלו מבערב על דעחיה דרי נחמיה ישרוף וימנה                            |      |
|    | אחר והלא פינחס היה עמהן רבר אחר והלא מוחר                              |      |
| 5( | הטומאה שאילו מפני אנינה נישרף היה לשריף דבר                            |      |
|    | נחמיה וכי מפני אנינה נשרף והלא לא נשרף אלא מפני                        |      |
|    | תנול כל כנולני מתנים אמנו גבר אנוג בנה אמ, ג,                          |      |
|    | שמא כג אולבני בת, ג, ווסני בג שותני ג, ושמיני וג,                      |      |
|    | בבהקול או המטו פסוק מכהוב בוא ומהול גובב ב,                            |      |
| 1  | מיצא או שניטמא פסול גוף הוא ונשרף מיד ניטמו                            |      |
|    | מכתיר מעון צורה אמ' ר' יוסה מתניחה אמרה כן פסח                         |      |
|    | resulting process recome 1704; my thousand the transmission and belief |      |
| _G | 41.cc                                                                  | [aL] |
|    |                                                                        |      |
|    |                                                                        |      |

ב עומד ליחא בד.

היוצא". ועיין שלי'ב 181.

זב אחדן ד מוסיף: מהן.

והוא בשר חדע .ך ...... 

C"1.

82 יוסהן יוסי. וחכמין וחכמים. פוסליןן ך מוסיף: ו שורוח "אר' יוסי . . . מרצה על

```
אותה האם נכנס כל דמה לפנים יפה ע. תן שש. מה טעמון דרבנין וכל חטאת אשר יובא מדמה.... מקצת דמה מה מעמה דר' יוסה הגלילי הן לא ה.... את דמה אל הקודש כהדה דתני ר' יוסה הגלילי או' אי...
```

15 מדמה אלא כל דמה תשובה לר' עקיבה שהיה או' מדמה אפילו מקצת דמה: י' עצם שאין עליו בשר ר' יוחנן אמ' אסור לשברו ר' שמעון בן לקיש אמ' מותר לשוברו מתיב לר' שמעון בן לקיש והא תנינן העצמות והגידין והנותר ישרפי בששה עשר ויקוץ מפני המוח שבקולית ויחלוץ את

20 הבשר מן העצם ויהנה מן העצם סברין מימר שאין חולצין את הפסול אמ' ר' לעזר אפילו תימר חולצין את הפסול פתר לה כר' יעקב דר' יעקב אמ' הבא בכושר משעה ראשונה ונטמא אסור בשביעית(!) העצם ר' אמי בש' ר' לעזר מה טעם אמרו העצמות והגידין

והנותר ישרפו בששה עשר שהשורף יש בו משם ישובר ר' שמואל אמ' נימנין על מוח שבקולית נימנין על מוח שבראש ואין נימנין דרך האוזן ואין נמנין

```
ז טעמון דרבניןן טעמא דרבנן.
```

<sup>9</sup> הקודשן ך מוסיף: פנימה. כהדהן כהדא. יוסהן יוסי.

נו בלא חיעשהן לא תעשה.

<sup>12</sup> לפנין בבית.

<sup>13</sup> אמ' להן] ליחא בך. קרייהן קרייא.

<sup>14</sup> דכת'ן ליתא בד.

<sup>16</sup> אפילו מקצת דמהן לא כל דמה. עיין שלי'כ 491. י'ן הלכה ט'.

<sup>17</sup> מתיבן ד מוסיף: ר' יוחנן.

<sup>.20</sup> שאיןן אין

<sup>21</sup> ר' לעזרן ר'א. אפילון ואפי'.

<sup>21-22</sup> את הפסולן ליתא בך.

<sup>22</sup> הבאן וכא (או: הכא).

<sup>.</sup> ונטמאן וניטמא. בשביעיתן בשבירת. וכצ'ל.

<sup>.</sup> אמין אימי.

<sup>25</sup> משםן משום.

<sup>26</sup> ר'ן ליתא בך.

<sup>26–27</sup> ר' שמואל . . . האחן שמואל אמר נימנין על מוח שבראש ואין נימנין על מוח שבראש בראש שהוא יכול להוציאו דרך האחן.

על מוח שבקולית שאינו יכול להוציאו אלא דרך האוון
שבירה ר' יוחנן אמ' נמנין על מוח שבקולית ר' יעקב
מנה בש' ר' יוחנן אין נמנין אם נמנה נמנה על דעתיה

- . אלא מלויה. האוון] נמחק ע"י המעתיק. 28
  - .29 נמנין] נימנין
- 30 נמנין] נימנין. ך מוסיף: על מוח שבקולית. אםן ואם.

## כ"ח.

|                                                       | 1  |
|-------------------------------------------------------|----|
|                                                       |    |
|                                                       |    |
| שבירת העצם מה חמית מימר כן לא                         |    |
| רו ממנ . עד בקר והנותר ממנו עד בקר באש                | 5  |
| רפו אחר שני בקרין אחד בוקרו שלחמשה עשר                |    |
| בוקרו שלששה עשר וכ הנותר מבשר הזבח                    |    |
| מהוא להצית את האור במד חמץ מן דיליף לה                |    |
| אסור מן דלא יליף לה מן הנותר מותר אמ' ר'              |    |
| ירדו לה כשיטת ר' ישמעאל אמ' תמן תינוק                 | 10 |
| מנו נימול בין יום בין בלילה והכא עיבר זמנו            |    |
| נשרף בין ביום בין בלילה: י"א גידין הרכין ר' יוחנן אמ  |    |
| נימנין עליהן ר' שמעון בן לקיש אין נמנין עליהן ר' יעקב |    |
| בר אחא בש' ר' זעורה מחלפה שטתיה דר' יוחנן ומחלפה      |    |
| ,                                                     | 15 |
| שטורון וו שמעון בן ילישו המיביגון ויובין ויבון        | 10 |

- ו אובדןן אבדן.
- 4 כןן ליחא בד. לאן ולא.
- 5 בקרן בוקר. בקרן בוקר.
- .. רפון תשרופו. בקריןן בקרים. שלחמשהן של ארבעה. 6
- ז שלששהן של חמשה. הובחן ד מוסיף: ביום השלישי באש ישרף.
  - 8 מהוא להציתן מהו להצות. מןן מאן. להן ליתא בך.
    - מון מאו.
    - 10 ישמעאלן ך מוסיף: כמה דר' ישמעאל.
    - וו נימול . . . יום] נמול . . . ביו'. בין ובין.
      - 12 י"א] הלכה י'. גידיןן גידים.
      - 13 לקישן ד מוסיף: אמר. נמניןן נימנין.
  - 14 זעורהן זעירה. שטתיהן שיטתיה. ומחלפהן מחלפה.
    - 15 שטתיהן שיטתיה. דאתפלגוןן דאיתפלגון.

```
ופ ערן ליחא בך. וחרנהן וחורנה.
 פב יוסהן יוסי. ר' ועורהן ור' ועורא.
82 חנייה מןן חנייא מאן. בהדון באילין.
זפ רבנין) רבנן. ור' יסין ר' איסי. מחלף ן מיחלף. חדן וחד.
82 t'T'| L'T'D.
82 THI T'T.
וא און און ממופון מופוי
בב שמחיהן שימחיה.
22 atril atrix .
 12 תמן] ד מוסיף: הוא. להן ליה. והכאן וכא. עברן ד מוסיף: ליה.
02 לאסורן לאיסור. שטחיהן שיטחיה.
פו חמימהן שלימה.
st awa | awra.
 ואם 'ן א'. לאסורן לאיסור.
 זו שליושבן של יישוב. ך מוסיף ה' שורות וחצי: "ר' יוסה ... עורות'. ועיין שלי'ב בפו,
 10 אלון אילו. שעורותיהןן ה.ו' הראשונה חלויה. החוירן חויר.
```

#### אמ, אפילו

ב, תעול עב אמר ער כרי שתהא היר מחגרת וחרנה 05 . . ד מחגרת ר' יונה אמ' ר' ועורה ור' בא תריהון בשם . הדן תנייה מן דמחלף ליח ליה בהדן ק . . . . . . . עבנין בליסבין אמבין ב, חייה וב, יסי חד מחלף חד אבון מה, בב, המהון בן כליש ואכלו את הבשר לא נידין פז עני בשר כאן שאין סופו להקשוח לא כל שכן אמ' ר' בן לקיש מה אן חמן שסופו להקשות הוא עבר סופו לנולשונו כל שכן מטלפה שמחיה דר' שמעון בשר אמ' ר' יורה בר פוי שניה היא תמן שהוא עור ועור שמעון בן לקיש חמן עבד לה בשר והכא לא עבד סב לאסור בין ללקוח בין לטומאה מחלפה שטחיה דר' שמענו בן לקיש אם, משנה המימה שנה דרי בין אבל ללקות עוד הוא ואין לוקין עליו משם נבילה ד' מבנומב נאם, ב, וועול בא מנו אבא באסוב ובסומאני אלו שעורותיהן כבשרן עור האדם ועור החזיר

# SULTIO LITTUIO

#### מאנו נותונב

היחי ליה לפרופ' לוינגר שנתגלגלה זכוח גדולה על ידו לזכוח את הדבים בעשרים ושמונה קטעים של הירושלמי פסחים. "עכשיו יש בידינו קטעים מגווי מצרים על פסחים מפרק ב' עד פרק ז'". מן הראוי הוא להעריך בקצרה את המציאה החדשה הזו. חושבני שלא נגוים אם נחלים שהקטעים הללו לימדו אותו בייחוד על ההישנים של מפרשי הירושלמי. לא מצאנו כאן אף גירסא אחת הדשה שחשנה את העניין ושתסחוד את פירושי המפרשים. אמנם יש בקטעים הללו לימדו אותה גירסאות שאינן מאשרות את חיקוני המפרשים, אבל הגירסאות ההן מתאימות לנוסח הרפום, ואנו יכולים לומד כשם שבטלנו את גירסת הדפום כך לא נקיים אותה הרפום, ואנו יכולים לומד כשם שבטלנו את גירסת הדפום כך לא נקיים אותה הרפול אם היא מאושרת ע"י הכח"י. כי לפי הירועות שבידינו לא נוכל בשום אופן הרצועי מאושרת ע"ים הרפוסים וכח"י זה (הוב") שנבילה עושה משכב ומושב המאושרת ע"פ הרח"י שלו אין לה קיוםי. ולא עוד אלא שבכמה מקומות ברווד המאושרת ע"פ הרח"י ואין לה קיוםי. ולא עוד אלא שבכמה מקומות ברווד המאושרת ע"פ הרח"י ואין לה קיוםי. ולא עוד אלא שבכמה מקומות ברווד המאושרת ע"פ הרח"י ולה ע"פ הרפוסים.

וכן ווראי גמור הוא שנירסת הרפוסים בשבת פי"ם וכהשלמת בעל הק"ע שם: שם את הגירסא ולגרוס בנירסת הרפוסים בשבת פי"ם וכהשלמת בעל הק"ע שם: אין תעברינון (כלומר, "אילין חינוקות ספיקות") כרבר שיש לו קצבה (כלומר, שלא כפסחים) והוא שיש שם חינוק אחר למול. [אין תעברינון כרבר שאין לו קצבה אפילו אין שם חינוק אחר למול]. וע"ו אמר ר' יוסה: מלהון דרבנן עברון לון כרבר שאין לו קצבה (כלומר, כמו פסחים, ומ"מ:) והוא שיש שם חינוק אחר למול. וכוונת ר' יוסי היא לרב חסרא שאמר לעיל שם: חיפתר שהיתה שם חבורה אחת שלא שחטה, כלומר שנם בפסח צריך שיור, כמו שפרש לוכון בספר ניר בשבח

אבל בכ"ו ואעפ"י כן. צרק לגמרי הרב המו"ל שהחלים (לעיל עמ' ר"מ):
"אם כ"י ישן נושן כזה מעיר על הרפום ראוי עוד הפעם לעיין ברבר". אחרי העיון
נ"ל שלכל הפחוח במקום אחר עלינו להניח את ההגהות ולתפום בנוסח הרפוס
המקויים ע"י הכח"י שלנו. כוונתי לפ"ה ה"ב, ל"ב ע"א (1, ואילך): ומשתנה
למחשבת פסול? היך עבירה שחטו לשם עילה על מנת לזרוק רמו למחר מכל
מקום פסול הוא. אין תימר משתנה למחשבת פסול פינול הוא. אין תימר אינו
משתנה למחשבת פסול פסול. בירושלמי בפשוטו עמ' 10% קא קבלתי את הגהת
המפרשים והפכתי את הגירסא. עכשיו נ"ל שאין צורך בהגדה אלא שאין "למחשבת"

WO.

י היין  $\Delta^n$ ן היילך ומיש בהירושלמי כפשוטו עמ' a בין נער פור עוף וכו' (ו,דם' היא בפילות מוטעית מן השורה שלמעלה). ועיין גם a בין ברפוסים: יצא עוף וכו' (ו,דם' היא בפילות מוטעית מן השורה שלמעלה). ועיין גם a ביב"א, פוב"ה ועור.

אלא "במחשבת"3. ושאלת הירושלמי היא שאם הוא משתנה במחשבת פסול (כלומר אפילו במחשבת זריקה שלא בזמנה) הרי דינו כקרבן כשר שפיגל אותו, והוא פיגול. אבל אם אינו משתנה במחשבת פסול (מכיוון שבאותו זמן ששינה אותו לשם עולה חשב לפגל אותו) הרי הוא נפסל בזה ששחטו לשם עולה (שלא הועילה מחשבתו לשנותו), וממילא אין מחשבת פיגול חלה עליו, והוא פסול.

כאמור לעיל, וכמו שהרגיש פרופ' לוינגר בהקדמתו, חשיבות מיוחדת נודעת לקטעים שלנו שהם מקיימים בהרבה מקומות את הנהות המפרשים. אחת המציאות החשובות ביותר היא הגירסא (20"ג"ן): שכן צריכה להלל. ברפוסים הגירסא היא שכן נצרכה לחלל. והמפרשים נרחקו מאד לפרשה. ובירושלמי כפשוטו (עמ' 126) הבאתי את הגהת הגאון ר' יהושע משקלאוו שהגיה מדעתו: שכן נצרכה להלל, כלומר שהרי גם הלל הזקן שאל למה הפסח אינו בא מן הבקר (עגל), וסיימתי שם: "ופירוש זה נ"ל קרוב לוודאי, והוא מתאים מאד לסיגנון הירושלמי ולרוחו". הכת"י מקיים את הכרעתנו.

וכן ½כ: דברי הכל ועשו אותו כמטמא בספק קבר התהום. גם גירסא זו מקיימת את פירושו של הגרי"מ אפשטיין במיכל המים, וכמו שהכרענו בירושלמי כפשוטו עמ' 484.

וכן 100/2"ן: תנה<sup>5</sup> ר' יוסה איזה הוא גדי מקולס וכו'. ברפוסים הגירסא היא: דתני ר' יוסי הגלילי אומר אי זהו גדי מקולס וכו'. בספרי הנ"ל מחקתי את המלים "דתני ר' יוסי הגלילי אומר"<sup>6</sup> מפני שאין כאן קשר עם מ"ש בירושלמי לעיל שם. הכת"י שלנו מאשר את עצם הפירוש, אלא שהרווחנו שאין כאן ברייתא סתמית אלא ברייתא של ר' יוסי?.

בדרך כלל אין הכת"י שלנו משלים חסרונות שנשמטו לפנינו בירושלמי. המקום היחידי הוא בפ"ה ה"ד, ל"ב סע"ב: ר' יוחנן אמר לשוחט אף על פי שאינו מבני חבורה, לאחד מבני חבורה אף על פי שאינו שוחט. אבל מתוך הכת"י נראה שצ"ל בירושלמי: שאינו מבני חבורה אף על פי שאינו שוחט. לפי גירסא זו סבר שאינו מבני חבורה לאחד מבני חבורה אף על פי שאינו שוחט. לפי גירסא זו סבר סתם הירושלמי על דעתיה דר' יוחנן שאינו לוקה אלא אם יש לו חמץ לשוחט אעפ"י שאינו מבני חבורה, אבל לא שמענו דעתו ביש לו חמץ לבן חבורה ואין לו לשוחט ובבלי ס"ג ב': בעא מיניה רב אושעי' מר' אמי אין לו לשוחט ויש לו המידי היוחנו לו ליש לו לו לשוחט ויש לו היוחנו לו לישוחט ויש לו היוחנו לו ליש ליש לו ליש ליש לו ליש ליש לו מיש לו ליש לו ליש לו ליש לו ליש לו ליש לו ליש לו שלו ליש לו ליש ליש לו ליש

<sup>3</sup> כבר העירוחי בכ'ס שבכל ספרות א'י משתמשים תכופות בלמי'ד השמושית במקום בי'ת. ועיין עכשיו בספרו הגדול של מהרי'ן אפשטיין, מבוא לנוסח המשנה 1110 ואילך.

<sup>4</sup> נגד הרב אברמסקי שכתב בחירושיו לתוספתא פסחים עמ' 228 על הגהה זו: ואינו נראה לי וכו'.

ז'ל: חני.

<sup>6</sup> ועיין גם בקטעים שלנו 13ש"ן שנשתרבבו שם בטעות המלים יוסה הגלילי, עיי־ש.

ז כמובן שבעניין שמות אין להתנבא ולהשלים אותם בשעה שאין שום קושי בנוסח. מן הקטעים אנו למדים (20, 10 שצ'ל: אמר ר' ירמיה (ולפנינו סתם). ₄כ"א: אמ' ר' (יוסה) ביר' בון (ולפנינו ר' יוסה סתם). 20 "ב: אמ' ר' יוחנן בשם ר' יניי (ולפנינו: בשם רבי). צעיין בצילום שצרפנו לקטעים ומ'ש להלן.

לו לאחר מבני חבורה מהו וכו'. ועיין ברש"י ר"ה רב אושעיה. אבל לפי נירסת הירושלמי בכת"י נראה שרב אושעיה שאל על סתם דברי ר' יוחנן כאן שהיו ירועים לו, ור' אמי פשט ליה כשיטת ר' יעקב בר אחא.

ולעניין כתיב הקטעים אין להוסיף הרבה על מה שכתב הרב המו"ל. יש לנו כאן הכתיב הטיפוסי של כתבי הגניזה אלא שיש לציין שהסופר כותב בקביעות אביר במקום אויר. וכבר העירותי בהירושלמי כפשוטו עמ' 221 על דברי הרמב"ן בפירושו לבראשית ל'-כ': ונהגו בירושלמי אביר בבי"ת במקום וי"ו, שאינם מקפירים בכך, עיי"ש כמה רוגמאות מרפוסים וכי"ל. וכן בר"ש כלאים פ"ה מ"ג: ובירושלמי (כ"ח סע"ר) וכו' שנייה היא שאבר הכרם מקיף, כלומר זמורות הכרם מלשון איברי' של אדם. ואית דגרסי אויר הכרם מלשון אויר. ודבריו לקוחים מפי' הריבמ"ץ במקומו. וכ"ה באמת בירוש' כי"ל שם: שאביר הכרם וכו', ובגליון כתב הסופר: שאויר. וכן בכי"ל שם פ"ז ה"ב וה"ו כמה פעמים לאביר, וכוג בכת"י אחר: לאויר, אויר. וכן נמצא כתיב זה גם בהיכלות רבתי, עיין מ"ש יוחנן לוי בתרביץ שי"ב (ת"ש), עמ' 165 ובהערה 10 שם. ועיין עכשיו במבוא לנוסח המשנה למהרי"ן אפשטיין עמ' 1233, ויש להוסיף שם את החומר שהבאתי בספרי הנ"ל ומ"ש כאן.

וכן כוחב הסופר שלנו 17 במבוא הנ"ל, שליושב (במקום שליישוב), עיין במבוא הנ"ל, עמ' 1256.

בקטעים שלנו נמצאות כמה מלים מנוקרות, גב: חַייִל, 225: דַעֲלִי, זְּנִי"ב: לֹאִילַן, 120 מְנִיָּנם, 21"ן: בָּצוֹנַוֹזנְתְ,10 מַכַר"ן: לָשֶׁרֵיף.

בסוף עלי להעיר שע"פ הצילום שאני מצרפו כאן הייתי קורא בקטע ין ואילך: לכלבו פטור או מאחר דרב אמ' לוקין על אכילתו חייב ר' ש....

בן לקיש אמ' עד שיהא שוחט לאחר מבני חבורה .. חנן א' ...

לשוחט אף על פי שאינו מבני חבורה ר' יעקב בר אח. ר' .....

כשאנו מסתכלים היטב בצילום אנו רואים שמפני איזו סיבה (קלקול הנייר?) השלים הסופר את האותיות "ילת" "ורה" "אח" למטה בין השורות.

<sup>9</sup> מוט"ן ואילך (ארבע פעמים), 25 כ"ב. 10 ה.יו"ד' תלויה בין השורות.

הייוב שוני של יינו אור דימר אושא בשם הל בותר לכלבו פנחי אובן בר בידב אכוליתון על אב אבין בצבים בו לקוים שמעבי ביוועשיותני בחד מבני חב ביווייתני יו לביחפי אף עלעי שאינו מבני חבייוי לייעוכני וויויייי לשוחט אף על מי בעינן מבני חבורת ליפדים ב חצוותן עלפי שבינו לשיחט ליוווע אם אפי לו נול שמין בייונשים רשמעון בן לוויש זכ שי שיווא נוטן עמיבעלון דון ברעניהוריון כויעניה דשתפלנון שני ימיני פוובים שונוות ים מין מקבלין הועייה על הספק ל שמיען בן לקוש טנון בעביי ביותן בייושופ מן דו בי קבוריי ומן דמר בשרה בירושום חוא מה טע די יויה זבים המחות ומונים בירושום של היו שוע מה טע די יויה זבים בירושום לייוחנן טע הי שמיעון של ביחד אוב בירושום לא תזבח עירומין דע בריי בין די ביריים הפסח בגרבעה עשר נאחר שאר כל הובחים שחום שלמוער בה האיתה לרבותן בחילו שלכוער ולהויכש מארבעה עשר אחר שריבה העת מיעשו מרכה אני שצ אותן בחולן שונויעד שחוא בלירגף ובל מינאומונא אוונן מארבעה עשר שאינובלידיה ובלימינא ותייד כחהיא דר מאיר דל מאיר אל משש שעות ולמעלך ביובריהן אם המטא כלחן וכת זבח חב הפסחב ברבעדי עשר נן קיימין זמ דיוחנן חבורה הייטד מין שדי פיהנן קיימין זע בשוברונה צא קוות כפיהבין לשמיו בין שלא לשמו כשר ונוכק להציה אם בשובדן ונביצא האחר כפרה בין לשמו בין שלא לשמו פסוד ב ושילכים חוא וקיימנה בשנטמאו הבעלים או שהניא וכבר ניחוד לפטחשיני לשמו פטור והיא פטולושלאי לשמי חייב שהיא כשר וחייונו לשמי פפור תקן ל למריץ בערב חטרא בשינברה שעתו בין ראשון לשיני ר די לע בע חיייע בשיעבר וכין בפרוניה פסחשעה

# משהו על מפרשים קדמונים לירושלמי

מאת

#### שאול ליברמן

הירושלמי והבבלי שני אחים בני אב אחר הם. הראשון והוא הבכור גדל בחיק אמו, והשני הצעיר גדל והתפתח אצל "אשת האב". ברם עמדה לו זכות מיוחדת לתלמוד הבבלי שטיפחו אותו וטפלו בו בקביעות, ומעולם לא פסק מפי החכמים ותלמידיהם. כבר הרבנים הסבוראים חברו לו באורים ופרושים למקומות הסתומים, והגאונים התחילו לחבר קיצורים מתלמוד זה כדי להורות על פיהם הלכה לתלמידים. נוצרו ונולדו הלכות גדולות, הלכות פסוקות והלכות קטועות, קיצורים מן התלמוד הבבלי בתוספת פירושים שהכניסו אותם לגוף הספר. ורק בסוף תקופת הגאונים נתבשלה ההכרה ובכר הצורך לכתוב פירושים שיטתיים וסיסטמתיים לתלמוד טצמו.

לא כן גורל הירושלמי. מתחילת המאה החמישית לספירה הרגילה כשנתבסס השלטון הנוצרי גברו הרדיפות והשמדות על א"י. ואם לא פסק לימוד התורה לגמרי, הרי בוודאי לא התאימו התנאים לפריחת ההלכה וליצירת ספרי הלכה, ובדרך פלא ונס לא נשתכחה שם תורת א"י. ברם אין ספק שבמשך כל תקופת הגאונים לא בוטל הכח והסמכות של תלמוד המערב בא"י עצמה, אלא שגרמו תנאים מיוחדים להחלשת השפעתו על תפוצות הגולה, עיין מ"ש הגר"ל גינצבורג במבואו לפירושים וחידושים ח"א עמ' פ"ח ואילך. יתכן שגם בא"י נתחברו פירושים בודרים למקומות הקשים שבירושלמי וקיצורים ממנו על דרך הלכות גדולות וכו', אבל לידינו לא הגיע שום ספר מעין זה, וגם אין לנו רמזים על קיומם של ספרים כאלה, אלא, שכמובן, אין לא ראינו ראייה. אמנם יש עכשיו בידינו פסקים מבוססים על תורת א"י, כגון "מריפות דא"י" ב" ועיבודים שונים של "ספר המעשים", באבל רחוקים הם בסידורם ותכנם מן הקיצורים הבבליים של תלמורם.

ברם גרם המזל וצמח מרכז תורה גדול וחשוב בקירואן שבאפריקה הצפונית, מרכז שהיו לו קשרים עם מצרים ועם אטליה של יון ודרכם ינק הרבה מתורת

<sup>1</sup> עיין במכתבו של ר' שלמה בן יהודה אצל יעקב מאן, היהודים במצרים וכו', ח"ב עמ' 124, ומ"ש בפירושי לה' הירושלמי להר"מ, עמ' כ"ח הע' 57.

<sup>2</sup> נתפרסמו ע"י הרי"ן אפשטיין בתרביץ ש"ב ס"נ, עמ' 114 ואילך בצרוף מבוא מצויין.

<sup>3</sup> נתגלו בראשונה ע"י ד"ר בנימין מנשה לוין ונתפרסמו על ידו בתרביץ ש"א, עמ' 79 ואילך, ש"ב, עמ' 79 ואילך, ש"ב, עמ' 401 ואילך, רי'ן אפשטיון שם ש"א ס"ב, עמ' 301 ואילך, ש"ב, עמ' 407 ואילך, שם ש"ב, עמ' 311 ואילך, שם ש"ב, עמ' 317 ואילך, שם ש"ב, עמ' 377 ואילר.

א". חכמי קירואן הבינו שאין להתעלם לגמרי מהלכות הירושלמי. וספר מתיבות יוכיח. ספר זה שנתחבר כנראה בקירואן בתחילת המאה העשירית לספירה הרגילה משלים את פיסקי הבבלי מתוך הירושלמי ומעתיק ומקביל את שניהם אחד על יד השני. ואם אמנם הגזים הקראי ישועה בן יהודה שכתב: "וכבר ראיתי למקצת חכמי הרבנים מי קצר שני התלמודים של ארץ ישראל ושל שנער" וכו'ז "וגם כבר ראיתי למי קצר שני התלמודים". מ"מ יש בו בספר זה נטיה מסויימת להוציא הלכות ראיתי למי קצר שני התלמודים". מ"מ יש בו בספר זה נטיה מסויימת להוציא הלכות מן הירושלמי ולהסמיכן להלכות הבבלי. אבל בעיקר וביחוד פעל גדולות בעניינינו רבינו נסים גאון מקירואן בספרו מגילת סתרים, שבו חבר ושלב את שיטות הבבלי רבינו נסים גאון מקירואן בספרו מגילת סתרים, שבו חבר ושלב את שיטות הבבלי והירושלמי והבליט את האור ההדדי שמפיץ האחד על השני. הוא היה אחד מן הראשונים שראה שמתוך הירושלמי אפשר לפרש כמה מקומות בבבלי, כפי שנראה בעיקר ממגילת סתרים וגם מס' המפתח שלו. ובעקבותיו הלכו גם הר"ח ואהרים.

ברם הנסיון הראשון לסדר את הסוגיות שבירושלמי שלא נדחו לגמרי מן ההלכה ואת הפיסקאות המבארות והמשלימות את הבבלי נעשה ע"י רבינו הגדול ר' משה בן מיימון ז"ל.01 רבינו לא הסתפק בקיצור גרירא של סוגיית הירושלמי, אלא שהיה בדעתו גם לבאר את ההלכות.11 ואפשר שלא התכוין להכנים את פירושיו

<sup>4</sup> עיין מ'ש הר"ל גינצבורג במבוא הנ"ל, עמ' צ' ואילך.

<sup>5</sup> עיין במבוא הנ"ל, עמ' צ"א ואילך.

<sup>.98–11</sup> עמ' 12 ואילך, עמ' 17–98.

<sup>7</sup> מקורות, הוצ' מארקאן, פטרבורג תרס'ט, עמ' 149.

<sup>8</sup> שם, עמ' 150. פרופ' ר"א מרכס שער לנכון (הצופה האנגלי מְהדו' חדשה ח"א, 1910. עמ' 95) שהכוונה היא לס' מתיבות.

<sup>9</sup> לוין במבואו לס' מתיבות, עמ' י'ז ואילך משער שהיתה קיימת גם מהדורא עתיקה של ס' מחיבות השונה מסתם ספר המתיבות שמעתיקים ממנו הראשונים. אבל עדיין יש לפקפק בזה. ואפשר מאד שצדק הר"ל גינצבורג בכתבו (מבוא לפירושים וחידושים לירושלמי ה"א עמ' צ'א, הערה או:. ,יותר נראה שאין לנו אלא ספר אחד בהעתקות שונות, ומתיבתא עתיקתא משמעה העתק ישן של ספר מתיבות שנסדר לפי סדר התלמוד". וכן באמת משמע קצת מלשונו של הרמב"ן שכתב (מלחמות, סנהדרין פ'נ לבבלי שם כ'ו ב'; לוין ס' מחיבות עמ' 98): .כתוב בנוסחא ישנה של בעל מתיבות", ואין כאן מהדורא אלא נוסחא. וכן נעלמה מלוין הפיסקא החשובה שבמלחמות (ב"ק פ"ט, לבבלי שם ק"ד רע"ב): בנוסחא ישנה של בעל מתיבות כתוב אין משלחין מעות בדיוקני ואפילו עדים חתומים עליה ולא על אסימון. ור' יוחנן אמר אם היו עדים התומים על אסימון משלחין (בשעתו העירותי לד'ר לוין על פיסקא זו, אבל מפני סבה בלתי ידועה לי לא נכנסה לתוך הספר והשלימה באלמה שהוציא לאור עמ' 110). לפנינו בתלמוד שם אין זכר לאסימון. ובפירוש דיוקני נחלקו הראשונים, אבל בא"י ובמצרים השתמשו במלה זו במובן המחאה (עיין במפתח של מאן לספרו, היהודים במצרים ח"ב, עמ' 415 ערך דיוקני), והדברים יתבארו אי'ה במ'א. כמו כן עלינו לתקן את דברי לוין בסוניית סנהדרין שם (מחיבות עמ' 99) שכתב כי הפיסקא ,ולא היא לא שנא לאפוקה ולא שנא לעיולה' חסרה בה'ג אספמיא, עמ' 476. והדברים אינם מדוייקים שכן נמצא שם באותו עמוד: ולא היא וכו', עיי'ש בהערה מ'ד. ועיין בשו'ת המיוחסות סי' קל'ג.

<sup>.</sup>ים ע"ו במבוא לה' הירושלמי להר"מ עמ' ה'.

<sup>11</sup> שו"ת הר"מ סי' שנ"ג, הוצ' רא"ח פריימן זצוק"ל, עמ' 318.

לתוך הפנים כמו שנהגו בה"ג והרי"ף בכבלי, אלא רצה לכתוב פירוש על יד הנוסח. ואם זו היתה כוונתו הרי היה הוא הראשון שהבין שמוטב להבדיל ולהפריש את הבאור מתוך פנים הספר. רצונו זה לכתוב באור מיוחר להלכות הירושלמי גרם לזה שלא שינה את הלשון של הסוגיות שהעתיק ולא שלב פירושים לתוכן כרגיל אצלו. נציע דוגמא אחת.

ה' הירושלמי עמ' כ'ב שו'ת הר'מ סי' מ'ו, עמ' זה (וטיי'ש עמ' 1361):

פיה'מ לחמיד פ'ה מ'א 12' פריעד, עמ' 12 בשם ה' הירושלמי:

בדין היה שיהיו קוראין בדין היה שיהו קורין עשרת | והיה מהמינים מי שמאמין שאין הדברות בכל יום ומפני מה אין בכל יום ומפני מה אין מן השמים זולתי עשרת קוראין אותן מפני הדברות טינת המינים שלא יהו טינת המינים שלא יהוו ושאר התורה משה מפי אומרין אלו לבדן עצמו אמרה ולכן בטלו קריאתם נתנו למשה בסיני.

עשרת הדברות קוראין אותו מפני אומרין אלו לבדן נתנו לו למשה בסיני.12

בדרד כלל אפשר לומר שבפיה"מ ובסה"מ דייק רבינו הרבה יותר בהעתקותיו מן המקורות מאשר בתשובותיו ופסקיו, ובה' הירושלמי העתיק לפי שעה רק את הסוגיא גרידא. 13 ברם עצם הבחירה של הפיסקאות וקיצורן יכולים לשמש כמה פעמים כפירוש לדברי הירושלמי, 11 ויש להצטער על שלא הגיע לידינו כל הספר וביחוד טל שלא הספיק רבינו לכתוב את הבאור שלו להלכות הירושלמי.

#### פי' ר' יצחק הכהן מנרבונא

עד כאן יש בידינו רק פסקים וקיצורים מן הירושלמי או פירושים בודרים להלכות שבו. אבל מכאן ואילך נאמנת עלינו ערות ר' מנחם המאירי שכתב:15 ועוד בנרבונא... הרב ר' יצחק הכהן אשר היה מתלמידי הרב הגדול הראב"ד ז"ל ויסד פי' ירושלמי ברוב תלחא סדרי הגיע לידינו מהם קצתם וכו'.

עכשיו שזכינו לספרו של המאירי לכתובות נתגלו לנו כנראה קטעים מפירושו של ר' יצחק למסכת ירושלמית זו. וכ"ה כותב (עמ' 116): והוא שאמרו שם16 בהריא, חדא איתת (צ"ל: איתא) אתת לגבי ר' יוחנן אמרה לו אשת איש הייתי

<sup>12</sup> בספר היד לא העתיק כלל הלכה זו, וכבר עמדו ע"ז האחרונים.

<sup>13</sup> ורק לפעמים מועטות הכנים פירושים קצרים לתוך הסוגיא, כדרכו, עיין מ"ש במבוא שם, עמ' ה' ובהערה 5 שם.

<sup>14</sup> עיין מש"ש, עמ' ל"א הע' ג' ועוד בכ"מ שם.

<sup>15</sup> בפתיחה לאבות, קרוב לסופה וממנו בשערי ציון לר'י די לאטיש, הוצ' בובר, עמ' 14. 16 ירוש' כתובות פ"ב ה"ה, כ"ו ע"ג.

וגרושה אני והתירה. מן רנפקית אמרין ליה הרי עדיה בלוד, כלומר, שיצא קול בכך, אמר כך אנו אומרים אפילו עדיה בקנטסטין המחין. פירוש בהמיה. ומה לי אם יצא קול בכך הואיל ומכל מקום היא קדמה לומר כן קורם שיבואו ושכבר הותרה קורם ביאחם. וכי אלו היו אומרין שיש עדים בקנטסטין שהוא מקום רחוק הרבה נמחין לה מלהחירה, כך אפילו במקום קרוב אין נמנעין מלהחירה, ואין הרבה נמחין לה מלהחירה, כך אפילו במקום קרוב אין נמנעין מלהחירה, ואין הרבוים שבורבונא בפירוש ירושלמי שלהם. קרוב לוודאי שהכוונה כאן לר' יצחק מנרבונא הנ"ל, כמו ששער לנכון הרב המו"ל ר"א סופר במקומו.

ואשר לעצם העניין נחלקו הראשונים בלשון "כך (כן) אנן אמרין שבירושלמי, אם פירושו מאחר לעצם העניין נחלקו הראשונים בלשו מקומות בחלמורה של א"י. ואם בקצת מקומות אין להכריע בווראות לצד התמיחה, הרי ברוב המקרים מוכח מתוך הסוניא שאין בין אנן אמרין (,כן אני אומר') ובין "רלא כן מה גן אמרין אלא הברל בסיננון ולא בחוכן, ושניהם בתמיה נאמרו. מחמת חשיבות הרברים להלכה, נציין את המקומות שמצוי בהם בימוי זה.

שביעית פ"ד ה"ו, ל"ה ע"ג: קור וכפניות הרי הן כעץ. וכן אנו אומרים ועץ

אסור לשולקו. וכאן אין לפרש אלא בחמיה, כפי' המפרשים, ועיין אהצו'י שם עמ' 66.

שם פ"ח ה"ר, ל"ח ע"א (מע"ש פ"ג, ג"ר ע"א; שבח פ"א, ג" ע"ג וע"ו פ"ב מ"א ע"ד): בך אני אומר (בשבח ובע"ו ובשרי"ר 772: כך אני אומרים) במקום שאין פח (צ"ל: שפח, מדוה במקבילות, ובשביעית נשמטה שורה) ישראל מצויה בדין היה שההא פח נוים מוחרת וכו" במקום שחבשילי ישראל אינן מצויין שם בדין היה שיהו הבשילי נוים מוחרון וכו". ובשבה"ל ח"ב (הסנולה ח"א עמ' 2): ר' ישע"י וצ"ל פירש הכי וכו" במקום שאין חבשילי ישראל מצוין שיהו הבשילי נוים מוחרין. בחמים ה"ג פירש הכי וכו" במקום לח"לן שבח פ"ג.

מעשרות פ"א, ה"א; ערלה פ"א ה"א, ס" ע"נ: כך אנו אומרי עצים חייבים במעשרות. אומרים לשון אחמה היא בנמ' דירושלמי. או נכמובן שאין לפרש אחרה את הפיסקא שלנו. חלה פ"ב ה"א, נ"ח ע"א: כך אני אומר (בחוספות ובריטב"א ר"ה י"ג א": כך אנו

אומרים) לא אכלו (כ'ה בר'ש פ'ב מ'א, באו'ו ח'ב סי' רל'ג, ג'ה ע'ג, בהוספות וברימב'א הג'ל. ברפוסים במעות: יאכלו) ישראל מצה בלילי הפסח. וכאן הפירוש בוודאי בחמי', כמו שפירש

ערלה פ"א ה"א, ס' ע"ר: כך אנו אומרי' זיח וחאינה ער שיחשוב עליהן. וגם כאן הפירוש

בכורים פ"א ה"ח, ס"ר ע"ב: כן אנו אומרין הלוקח מן השוק מביא בכורים וכו' כך אנו

שבת פ'ו ה'א, ז' ע"ר: כן [גן] אמרין אפור לו לאדם לצאת בהמייני, ואף כאן התמיהה

שם פ"ח ה"ו, י"א ע"ג: כך אנו אומרי' צריך שיהא יושב ומשקל ביד. והפירוש ברור כנ"ל.

בורושלמי כך אנו אומרין כך וכך וכר הוי בחמיה, כך פירש בעימור באוח שיין, שיחוף. פיא ע"ב. ובס' הליכוה עולם לריי קארו, כללי הנמרא (יבין שמועה ק"ם ע"ד): כשאומר ביו עיין בהערת הר'א סופר במאירי שם עמ' 111 הע"א, ביצה פ"א ה"ג ס' רע"ג ומו"ק פ"ב ה"ג. שם פי"נ ה"ג, י"ד ע"א: כך אנו אומ' הוציא מצה מרשות היחיד לרשות הרבים אינו יוצא בה ידי חובתו בפסח. ונם כאן הפירוש הפשוט הוא בתמיה. אלא שבשבה"ל השלם (סי" שס"ט, עמ" 332) ועוד פירשו בניחותא. עיין מה שהאריך בזה החיד"א במחזיק ברכה או"ח סי' תרס"ד, ס"ק ב', קכ"א ע"נ ואילך ובספרו אהבת דוד, דרוש ה", כ" ע"נ ואילך.

ביצה פ"א סה"ג, ס' רע"ג: כך אנו אומרים אסור לשתמש על גבי קרקע. ופירש בעיטור בתמיה (עיין הערה 15), אבל עיין מ"ש להלן עמ' ש"מ.

שם פ"ה ה"ב, ס"ג ע"א: כך אנו אומרין אסור לדוש על גבי זמורה בשבת. ועיין מ"ש ע"ז להלן עמ" ש"ט.

תענית פ"ד ה"ט, ס"ט ע"ב (שרי"ר וצו): כן אנן אמרין הדין קצארא אסור ליה למעבד עיבידתיה. ופירש בפ"מ בתמיה, כרניל, אבל בב"י פסק להלכה ע"פ הירושלמי כאן (עיין בב"י טוא"ח סי' תקנ"א ובש"ע שם ס"ק ה"), ופירש בניחותא.

מגילה פ'ד סה"ז ע"ה סע"ב (מכות פ'ב ה'ה, ל"א ע"ד): כך אגו אומרים היושב בבית אפל לא יפרוש את שמע וכו'. וגם כאן נחלקו הראשונים בפירושו, עיין אהצויי שם עמ' 96.

מו'ק פ"ב ה"ג, פ"א ע"ב: כך אנו אומרים פיקדון לא יינבה מניכסי יתומין קטנים. ואף הכא אין לפרש אלא בתמיה, כמו שפירש בעיטור (עיין הערה 18).

יבמות פי"ב ה"ג, י"ב ע"ד: כן אנן אמרין לסתום אוירה בעלמא באפוי. וכתב ע"ז בחי" הרמב"ן לב"ב נ"ח א': ויש אומרים בניחותא. ובכל מקום שנאמר כינן אמרין בירושלמי בלשון אתמהא נאמר.

סוטה פ"ז ה"א, כ"א ע"ב: כך אומר אני מי שאינו יודע לקרות אשורית לא יקרינה כל עיקר. וכאן אין להסתפק כלל שהדברים בלשון תמיה נאמרו, כפי שיוצא מתוך הסוניא.

כתובות פ"ט ה"ה, ל"ג ע"א: כן אגן אמרין (אפי") אכלוה וכו'. וגם כאן מסתבר לפרש בתמיה, אעפ"י שאין הדבר כ"כ מוכרח כמו בשאר המקומות. (במקבילה שבקידושין פ"א ה"ד, ס" ע"ב גורס: כן אגן קיימין אפילו אכלוה: בב"מ פ"ג ה"ג, ט" ע"א: ואין כיני אפילו אכלוה).

נדרים פ'א ה'ב, ל'ז ע"א (מור פ"א, ה"א, נ"א ע"א): כן אני אומ' נזיר פסילים (צ"ל פסילוס) לא יהא נזיר. וגם כאן הפי' הוא בתמיה.

מיר פ'ב ה'ב, נ'א ע'ד: כך אני אומר היה קורא בתורה והזכיר מיר נזיק. ואף הכא אין להסתפק שהפי' הוא בתמיה.

שם פיה ה'ה. נ"ד ע"א: כך אנו אומרי' היה עשיר והעני תיפקע ממנו נזירותו. כלומר, דבר שאין להעלות על הדעת.

ב"ק פ"ה ה"ב, ד' ע"ד: כך אני או' רגלה של אדם א' כולה של אדם א' זה נותן מחצה וזה נותן מחצה. ואף כאן מוכח מן העניין שהפירוש הוא בתמיה. ועיין רשב"א שם מ"ז א' סד"ה פרה.

ב"ב פ"ט ה"ד, י"ז ע"א: כך אנו אומרים אדם שמצא מציאה אחיו חולקין עמו וכו' כך אנו אומרים אדם שיצא לליסטייא אחיו חולקין עמו. ופירש בעיטור הנ"ל (עיין הערה 13), בשו"ת הרשב"א המיוחסות להרמב"ן סי' כ"א ובחשב"ץ ח"ג סי' פ": בתמיה. וכן יוצא מן הפסקים של כמה מן הראשונים, עיין בתמים דעים להראב"ד סי' נ"ח, בריטב"א בשם רבו (לפי נ"י פ"ט סי' תתצ"ג) ועוד.

ברם בס' המתיבות פירש את הירושלמי כאן בניחותא (עיין בעיטור הנ'ל ובס' המתיבות הוצ' לוין עמ' 22). וכן כנראה פירשו גם הר'ח והר'ש (לפי הנה'מ פ'ה מה' שותפין אות ד'), הריא'ז ור' יצחק מרישבורק (לפי פיסקי ריקנטי סי' ש"א) ועוד.

סנהדרין פ"ו ה"א, כ"ג ע"ב: חזקיה שאל הרי שהיה יוצא ליהרג ונשתתק כן אנו אומרים הא לא נשתתק היה לו ללמד על עצמו זכות. שמע ר' יוחגן ומר הא שאלתא דחמרה. אלא כיני הרי שהיה יוצא ליהרג ואמר יש לי ללמד על עצמי זכות ונשתתק כן אנו" אומרי". הא אילו לא נשתתק היה לו ללמד על עצמו זכות. אמר הא אמירה. וכאן הסיגוון הוא לא בניחותא ולא בתמיה אלא בלשון שאלה.

לפרשו גם בניחותא, הרי ילמוד סחום מן המפורש, ועלינו להשוות את מדותינו ולפרשו בכל אלא בחמיה. מחוך הסוגיות מוכח שברוב המקומות אין לפרשו אלא בחמיה, ואם בקצחן יש ומליימת את פירוש רבינו יצחק (שהוא גם פירוש בעל העיטור וחרמב"ן) שנכן אנן אמרין" אינו סוף דבר, סקירה כלליח של כל המקומות בירושלמי ששקוע בהם ביטוי זה מאשרת זכו'. וגם כאן הפי' בחמיה, אלא שהגירסא אח"כ משובשה, עיין בגליון אפרים ובשערי חורת א"י. שבולוט פּ'ב סה"ב, ל"ג ע"ד: אמר ד' יוסי כן אנן אומרי' היה יודע שיש טומאה בעולם

ובמאירי פסחים מ"ו א' (60 ע"ב): וגדולי המפרשים (כלומר, הראב"ד) וכו' מקום במובן אחד.

של קצח חבמי גרבונא הוא מחודש מאד, עיין הירושלמי כפשוטו פוז ואילך. נובונא מטאומני לנירסת המנהיג והר"ש משנץ (עיין אהצו"י שם עמ' 14) והפירוש ר' יצחק הנ"ל, ובניגור להראב"ר קרא לו "קצת חכמי נרבונא". הגירסא של ספרי שבמי נרבונא שפירשו בירושלמי שהוכרנו וכו'. מסחבר שכיוון כאן לפי' מובסים בירושלמי וכו' ומפרשים אוחו בחמיה וכו' ומכל מקום ראיתי ל קצה

עמ' פדו ובה' י"ג; עמ' 186 ובה' כ'; עמ' 144 ובה' ב'). (בפטיחחו לאבוח הג"ל) שחלק מפירושיו הגיעו לידו (ועיין במאירי בחובות שם בווראי השחמש הרבה בבאורי ר' יצחק הכהן לירושלמי, שהרי הוא מעיד בעצמו שבארנו בחלמוד המערב וכו', עי"ש בהערות הרב ר"א סופר. הרב המאירי עשכמים שבנרבונא בפירושי הירושלמי שלהם כדרך וכן מהעול במאוני כחובות עם, פבר: וכן מצאתי בפירושה לגדולי

### G., L,, El de Gillagai

בירושלמי. מעול המקורות הג"ל נראה שפירש לכה"פ חלק מסדר מועד וסדר נויקין של אַנו ב, ולי"ג ב' מעיין גם בליקוטיו לפסחים קי"ו) ולפי' הרשב"ץ לאבות פ"ד מי"א. יקר לירושלמי. הוא ציין שם לשו"ח הרשב"א ה"א סי' הקב"ג, לחי' הרמב"ן ב"ב ב, בוב אמכהב בוא ביבאחון חבהוב באופן מלולפי הל פירושו של ד"י בן

## פו, ב, מאוב בל מלמה ל' סהולא (שהולא) לורעים

לירושלמי זרעים. מציאות החיבור מקויימת ע"י הפירושים המרובים שמובאים זרעים. ער כמה שירוע לי לא הרגיש שום חכם שר' מאיר בר' שלמה חבר פירוש לפרש לך במה משניות מורעים:2 וכו', ומיד נראה שהיה לו עניין מיוחד במשניות מאל מן הרשב"א כמה שאלות בענייני הלכה. 12 הרשב"א כותב לו: שאלת עוד חכם זה שהיה מפורסם בין בעלי הקבלה ושחבר כמה ספרים על דרך הנסחר?

וב עיין בשו"ה הרשב"א ה"א סי' ר"ע ואילך, סי' ר"פ ואילך. י סב היין מיש גרשום שלום, בחבי יר בקבלה ירושלים חריץ, עמ' דדי. פו מכחב חדשי ח"מ, פפו, עמ' וצו ואילך.

בב שם סי' רפ"ו, ועייש בסי' רפ"ו-רצ"א.

ממנו ע"י ר"ש סיריליאו בפירושו לירושלמי. אמנם אינו מן הנמנע שהפירוש נחחבר רק למשנת זרעים, אבל מתוך הפסקאות הארוכות שהביא הרש"ם מוכח שפירש גם את הירושלמי, ולכל הפחות מותר להעמירו ע"י פירוש הר"ש משנץ לזרעים המפרש חלק גרול מן הירושלמי לסרר זה.

וכן מעתיק הרש"ם בפתיחת לפי' הירושלמי, ה"ד: וכתב רב מאיר ן' סהילא ז"ל משום ראייתי בפוף ברכות ויאמר לקוצרים ה' עמכם שנה מיר פאה רכתי' לא תכלה פאת שרך בקצרך, ואחר פאה רמאי משום רפאה ולקט שבחה פטורין מן המעשר והם מחנות עניים, ועני נמי פטור מן הרמאי ע"ב.

פאה פ"א ה"א, ב' סע"ג: וכנגרן ארבעה דברים. פי' רבינו מאיר ן' סהולה ז"ל רכחיב גם אח זה לעומת זה עשה האלהים. וגרסיגן בפ"ק רקירושין (מ' ע"א), כחוב אוי לרשע רע וכו' וכי יש רשע רע ויש רשע שאינו רע אלא רע לשמים ולבריות זהו רשע רע.

מם סביא' ז, ל"ג: ורבינו מאיר פי' ראליבא דר' אםי ראמר בחלוש

ביא דמיבעי ליה, ופשיט ליה מד' ייסא גופא.

שם פ"ג, ז' ע"ב: ופירש הרב ז"ל וכו', עיין מ"ש ע"ז להלן למעשרות פ"א מ"א. "ביעית פ"ב, ל"ז ע"ב: ור מ ב " ש ז"ל פי' פירוש נכון עפר לבן לא היינו

שרה לבן אלא קרקע תיחוח ולח ויש בו אילנות ורי לו בהשקאה מועטת. שם פ"ח, קב"ו ע"א: ורמב"ש פירש רבתרומות רשרי הינו בראיכא כהן,

והכא מיירי דליכא כהן.

הרומות פ"ח, ע"ב ע"א: ורבנו מאירן' סהולה ז"ל פי' הא רא"ר אלעור ראמרה לו הבא לי על ברחיך רצה לומר החקבל לי גיטי במקום פלוני וכו', עי"ש שהאריך. והרש"ס דוחה את כל דבריו.

שם ספ"י, ק"א ע"ב: ורבנו מאיר ז"ל פי' דגבי מקוה עיקר המים פוסלין לא מפני נחינת מעם, וגבי חרומה לאו אוכלין נינהו אלא משקה שיש בו

מעם חרומה. 22

שם פי"א, ק"ה ע"א: וכחב רבנו מאיר דגר' הכ' והלובסין, כי ההיא הלקמן פ"ב רמעשרות רחנן היה עישה בלובסין לא יאכל בבנות שוח, והם מין מאנים. והעיקץ הוא העץ שחלוי בו הפרי ויש בו קצת מחיקות. ומפ' בנמ' במובלעית באוכל רהיינו מן הקשר ולפנים. וכ' רמב"ש ז"ל רמשום עיקצי חרובין הוא ראיצטריך שהיוצא הוץ לעומת האוכל הוא קשה, ואפי' הניית מציצה אין בו. וכן העתיק בשם הרש"ם במלא"ש שם פי"א מ"ר.

שם ק"ה ע"ב: הילכ' נר' כפי' רבנו מאיר שפי' המורסן היא הקליפה הנסה היוצאת קורם טחינה ולא חשיבה אוכל, אבל בסובין שהוא לאחר טחינה יש חילוק בין חטים חרשות לישנות. וכן במלא"ש שם מ"ה.

22 נם מכאן משמע שרמב"ש פירש אח הירושלמי ולא את המשנה גרירא, שהרי גם הר"ש לא הביא את הירושלמי כאן אלא במקוואות פ"ו. יש להצמער על שהרש"ם לא העתיק את פירושי רמב"ש למעניות תרומות ששאל עליהן את הרשב"א הנ"ל. שם ק"ו ע"א: במעמירו על תמרתו וכו' וכן פּי' רמב"ש וו"ל, יכול לקנב כל העלין עד שישאר העמור האמצעי, ובסוף העמור יש בו הרבה עלין קטנים, ואותו אם יקנבנו הוי הפסד גמור.24

מעשרות פ"א מ"ו. הר"ש סיריליאו בפי' לפאה (פ"ג, ז' ע"ב) מפרש: "וכן כתוב ג"כ בפ"ק דמעשרות דתנן התם הבצלים משיפקלו, ומפרש בגמרא<sup>25</sup> מן דו ירים פודגרא, ופירש הרב ז"ל שם יש דרך תולשי בצלים שתולשין אותן עם השרשים ואח"כ מסיר מעל הבצלים הקליפות הרעות והשרשים שלהם, והשרשים נקראין אימהות בלשון המשנה ובלשון הירושלמי פודגרא ע"כ". הרב ז"ל אינו אלא ר' מאיר בר' שלמה, שהרי כן מעתיק פירוש זה בשם ר מב" ש במלא"ש למשנת מעשרות (פ"א מ"ו), ואין ספק שהעתיק מפי' הרש"ס למעשרות. 20 ואם אין כאן מ"ס, 21 והרש"ס קורא לרמב"ש הרב סתם, הרי מוכח מכאן שהרש"ס העתיק מפירושו תכופות, מבלי להזכיר את שמו.

שם פ"ד מ"ו (לפי מלא"ש במקומו): תמרות של תלתן. הם הלולבים הרכים שמוציאין האילנות בימי ניסן, וכל זמן שהן זקופין למעלה כתמר קרויין תמרות. ויש בני אדם אוכלין אותן, כן פי' בערוך, וכן פי' ג"כ רמב"ש ז"ל רמש"ה וכו'. ר' אליעזר אומר הצלף וכו' כתב רמב"ש ז"ל רמש"ה שנה דר' אליעזר בהדי תמרות תלתן, משום דר"א ס"ל כב"ש דאמרי בברייתא דמייתי בירוש' 22 דצלף הוי ירק וחשיבי תמרות אוכלא. ור"ע סבר דסברי מין אילן הוא, ותמרות וקפריסין לאו פרי הוא, אלא דומיא דקורא, וקליפין דעלמא הן, ואין חייבות. הר"ש שיריליאו ז"ל.

מן הקטעים הללו אפשר לעמור במקצת גם על טיבו של פירוש הרמב"ש ז"ל.

<sup>25</sup> מעשרות פ"א ה"ו, מ"ט ע"א.

<sup>26</sup> ועצם הפי' נמצא גם בר'ש, אלא שהוא לא העיר על הירושלמי בפאה.

<sup>27</sup> כלומר, שצ'ל: הרב (ר' מאיר).

<sup>28</sup> מלשון זו משמע שהדברים נעחקו מפי' הרמב"ש למשנה שבירושלמי.

## פירוש רבינו משולם לשקלים

על הפירושים למסכת שקלים יש לייחר את הריבור. מסכת זו היתה מחוברת לבבלי כבר בזמן קדום, 29 והראשונים לא נמנעו מלפרשה. 30 חלק מפירושי הראשונים כבר נתפרסמו בדפוס 31 ויש מהם שנאבדו. 32 ויש להצטער ביחוד על הדא מרגניתא טבא, והוא פירושו של ר' משה בר' חסדאי לשקלים. 33 אבל ישנם לפנינו בכת"י שני פירושים של קדמונים שעריין מחכים לגואלם. הראשון 34 נתחבר ע"י ר' משולם תלמידו של ר' דור בר' קלונימוס, 35 והשני 36 ע"י תלמידו של ר' בצילום מן כתה"י.

בפירוש ר' משולם נעתק גם נוסח התלמור, ומסביב הנוסח נכתב הבאור. נוסח החלמוד קרוב בכ"מ לנוסח הירושלמי הנספח לבבלי, והרב נדחק תכופות לפרש פירושים שאינם מרווחים ביותר מפני הנוסח המשובש שלו. כן, לדוגמא, הוא כותב 35 ע"א):38 הניקרב לניבעת לא טובה כל נדיב לב לא רעה ויתפרקו כל העם וכו',30 כלו' הנקרב, מי שמקרי' עצמו למה שמתבקש, לא טובה, דומיא דכל הדוחק השעה, השעה דוחקתו (ברכות ס"ד א'), כמו שאו' ותקרבון אלי כל', שהקב"ה בקש להביאם לארץ, והם לא המתינו אלא דחקו השעה ונדחת מהם. ע"א לנבעת, למריבה. כל נדי' לא רעה. נ"ל הכל על מה שפירשתי, כל נדיב לב שעושה בנרבת לבו לא ימצא רעה ולא יתחרט עליה. ויתפרקו. שדחקו עצמן לשטות לא מצאו טובה ונתחרטו שליה.

הרוחק נראה לעין, ואין ספק שהגירסא הנכונה היא בהוצ' הירושלמי: הן נקרא

29 בס' והזהיר מעתיק הרבה ממס' זו ממש כמו מן הבבלי, וגם בכת"י מינכן של הבבלי נעתקה מס' שקלים בתוך הש"ס שלנו.

30 עיין הרשימה אצל רטנר באהצו"י שקלים עמ' ו-2 ועמ'ש הרב רמ'ל זקיש לפי' הרא"ש למס' שקלים (ירושלים תש"ג, הוצ' ר' נמ'פ זק'ש), עמ' 5 ואילך ועמ' 11 ואילך.

.31 וביניהם גם בית הבחירה למאירי ופי' הרא'ש הנ"ל.

.30 עיין לעיל הע' 32

33 פיסקאות מפירושו נעתקו בערונת הבושם הוצ' ר"א אורבך ח"א, עמ' 195 (ועיי"ש בהע' 245 עמ' 245 ועמ' 293. וכן מביא את פירושו במגדל עוז פ"ג מה' שקלים ה"ה.

34 כת"י אוקספורד מספר 370.7, עיין ברשימת נויבאוער, עמ' 80 ומ"ש בהמניד שט"ו, תרל"ב. עמ' 334.

35 עיין מ"ש אפטוביצר, מבוא לראבי"ה, עמ' 355. אבל מש"ש שר' דוד בר' קלונימוס היה רבו של הר"ש משנץ אינו נכון, כי הפירוש לספרא על שם הר"ש משנץ מיוחס לו בטעות, היה רבו של הר"ש משנץ אינו נכון, כי הפירוש לספרא על שם הר"ש משנץ מיוחס לו בטעות, כפי שהעירותי בתוספת ראשונים ח"א עמ' 62 ועוד בכ"מ שם. ועיין מ"ש בח"ב שם, סוף עמ' 692.

.36 כת"י אוקספורד מספר 370.10, עיין אצל נויבאוער הנ"ל.

.'א 'אס', 39 עמ' עליו גרוס ב־Gallia Judaica, עמ' פנ, הע' א',

38 לפ"א ה"א, מ"ה ע"ד.

39 כ'ה בפנים הנוסה שלו. ובירושלמי שבבבלי (מכאן ולהלן בקיצור: ביר'ב): הנקרא לא נבעת. לטובה כל נדיב לב. לרעה ויתפרקו וכו'. ובהוצ' הירושלמי: הן נקרא ולא נבהת לטובה וכו'.

ולא נבהת, לטובה וכו', כלומר, היכן נקרא בתורה ולא נתבייש, לטובה וכו', כעין שפירשו המפרשים. וכן בדברים רבה, הוצ' ליברמן, עמ' 9: וכי שתים רעות עשו בלבד, הן נקרא ולא נבהת וכו'. וע"פ זה פייט רב סעדיה בסליחות: 10 ובהי ספרא נקרי ולא נבהת. והי עבדא נדכר ולא נתכסף.

הנוסח המשובש שלו גרם לו בכ"מ להכנס לפרצות דחוקות. וכן, לדוגמא, הוא כותב (142 ע"א): 14 תני מדברין היו עמו בשעה שנכנס ובשע' שיוצא. אי מלא פומיה מאי. 142 א"ר תנחומ' מפני הברכה. 143 אי מלא פומיה, כלו' בשביל כן היו מדברי' עמו, שמא שם בתוך פיו וניכר כשמדברי' עמו, והכל בשביל שלא יחשרוהו. כ"תוב" בספר" מאי, ולא יותר. ונר' דהכי יש לו להיות, מאי טעמ' אין נכנסי' עמו, הואיל וכל כך חוששין לחשדה, א"ר תנחמ' מפני הברכה שלא ישלוט בו עין הרע, כדא' פ' המקבל (ב"מ ק"ז א') א"ר אב' א' רב הונא א' רב אסור לאדם שיעמוד על שדה חבירו בשעה שעומד' בקמותיה. הפירוש אמנם מחוכם, אלא שהוא מיוסד על גירסא משובשת, והנכון הוא בהוצאות שבירושלמי: וימ לא פו מיה מוי וכו', וכפי' המפרשים. וכן מפורש במדרש ל"ב מדות פ"ז עמ' 130: אם כן ימלא את לגמיו. אינו יכול לעשות כן, שהוא צריך לברך. ועיין להלן עמ' ש' מ"ש בזה תלמיד ר' שמואל בר' שניאור, וגם הוא נדחק לפי הגירסא המשובשת שהיתה לפניו.

ובאמצע הפירושים הדחוקים שלו נמצאים גם באורים פשוטים שלא עמדו עליהם שאר המפרשים. כן, לדוגמא, הוא כותב (141 ע"א): 44 פסקין במעט מעט, ולא שתה בבת אחת רביעית. כדי שישתכר. שירויח, כלומ' כדי שיחיה ממנו. אף הוא אין משתכר, ולא יצא. של שביעית. לפי שאין עובדין ואין מתקינין אותו ואינו טוב. והנה פירושו ל"שתכר" הוא מוזר מאד. אבל פירושו ליין של שביעית הוא פשוט ומתקבל. ועיין מ"ש ע"ז בהירושלמי כפשוטו עמ' 152 ומ"ש הר"ש סיריליאו בפירושו לשביעית פ"ט, קנ"ו ע"ב 45 ומ"ש בשמי הרמ"מ כשר בתורה שלמה. 46 ועיין להלן עמ' ש' פירושו של ר' שמואל בר' שניאור.

כמובן שאין לדון מן הדוגמאות שהבאתי על כל הפירוש כלו, שהרי יש לפנינו באור של אחד הקדמונים, ויש בו כמה פירושים נוחים, כמה הקבלות למקומות אחרים בספרות התלמודית, מקורות חדשים וגם גירסאות אחרות בתלמוד. וכן הוא מביא (152 סע"א): מדרש אבכיר פ' החדש. מלכותה דומה לחדש. מה חדש הזה מתמלא והולך עד ט"ו כך מפרץ עד יהושפט היתה מלכות

<sup>40</sup> סדור רב סעדיה, עמ' שמ"ז.

<sup>41</sup> לפ"נ ה"ב, מ"ו ע"ג.

<sup>42</sup> וכ"ה ביר"ב, אלא שחסרה שם המלה .אי".

<sup>.43</sup> עד כאן הוא בפנים הנוסח.

<sup>44</sup> לפיה ה'ב, מ'ז ע'ב.

<sup>45</sup> ע'פ הירושלמי שם פ'ו ה'ג, ל'ו סע'ב.

<sup>46</sup> וארא ח'ט, כרך י', עמ' קי'ד.

שלימה, מכאן ואילך חסירה. אמרו עליו על יהושפט שהיו עד קי"ג ריבוא<sup>74</sup> שומרים, <sup>84</sup> וגדול היה יהושפט בתורה ובמעשים טובים <sup>44</sup> משלמה, וכיון שבא צדקיהו שהוא סוף למלכים נשתלם הירח ונמצא חשך בעול'.

בכל המדרשות המקבילים המניין מתחיל מאברהם והירח מתמלא במלך שלמה שהוא הט"ו ונשלם בצדקיהו. אבל במדרש אבכיר אינו מונה את אברהם, יצחק, יעקב ויהודה, ולפ"ז הירח מתמלא ביהושפט (ולא בשלמה, שהיה קטן ממנו לפי מדרש זה), והמניין נשלם ע"י זה שהמדרש מנה, כנראה, בסוף את יהויקים, יוהנן, יהואחז ושלום. 13

נסיים בט"ס שנשתרבב לפירושו העלולה להכשיל את הקורא. וכ"ה כותב (143 ע"א): ושעיר המשתלח פי' כבש של שעי' המשתל' דאמ' בפ' שני שעירי (יומא פ"ו מ"ד) וכבש היו עושי' לו מפני הבבליים שהיו מתלשין בשערו של בין קרניו. ואין זה הכשירו ואין צריך לו וכו'. לפי נוסחא זו ברור שהיו תולשין את שער השעיר, ולא את שעיר המשלח. וכן פירשו ר' אליקים ור"י דטראני. ברם הפירוש המקובל הוא שתלשו את שער המשלח, עיין בשיח יצחק ליומא ס"ו א'. אבל נראה שיש ט"ס בפירושנו, וצריך להפסיק אחרי המלה בשערו, 33 ואח"כ צ"ל: שבין קרניו, 34 והיא פיסקא מתוך התלמוד, כלומר הלשון שבין קרניו. וע"ז אומר המפרש: ואין זה הכשירו ואין צריך לו, על כן אינו בא מתרומ' הלשכ'. 55

47 אולי צ'ל: שהיו עליו י"ג ריבוא.

18 במדרש חלים פכי'ו-ו', הוצ' בובר, עמ' 113 זה יהושפט מלך יהודה וכו' והיה הדירינון  $\delta \rho o \tilde{\nu} \gamma \gamma o s$  בובר עמ' בוא. בוא הספירה שלו שש עשרה רבוא. בואי הועין בה' בובר שם, הע' כ'ח. ונעלם ממנו שנם במכילתא שירה פ'נ, הוצ' הורוביץ, עמ' 127 אנו מוצאים: משל למלך שנכנס למדינה ועליו צפירה מקיפחו, וגבורים מימינו ומשמאלו וכו'. וספירה היא  $\sigma \pi \epsilon \bar{\iota} \rho a$  (עיין קרויס הנ'ל עמ' 1405), אלא שבמכילתא ובמדרש חלים הכוונה היא  $\sigma \pi \epsilon \bar{\iota} \rho a$  (כלומר cohors praetoria). גדוד שומרי המלך. פעיין מדרש חלים הנ'ל ובהערה כ'ז שם. ועיין פסחים צ'ב א', תנחומא פנחס ה', הוצ'

בובר ע"ו ע"ב, ועוד בכ"מ. בובר ע"ו ע"ב, ועוד בכ"מ. ססיקתא דר"כ פ' החודש, קנ"ג ע"א, פסי"ר פי' ט"ו, הוצ' רמא"ש, ע"ו ע"א ובמקורות

> שהעתיק הרמ'מ כשר בתו"ש בא ח"א כרך י"א, עמ" נ"ג הערה מ"א. 51 עיין בירושלמי שקלים פ"ו ה"א, מ"ט ע"ד.

Religions-) לפי דקים יומא, עמ' 181, הער' ג'. ועיין במחברתו המצויינת של גידמן (geschichtliche Studien), עמ' 111) שהעיר על המשל בשעיר המשהלח שמשתמש בו בר נבא (אגרת פ'ו-ז') והוא מסמיך אותו למשנתנו ביומא הג'ל. וגם מתוך משל זה נראה שתלשו את שער השעיר ולא את שער המשלח. סמוכים לדבר שהיתה כאן לבר נבא מסורת נכונה רואים מתוך רמזיו לאכילת השעיר (כלומר, שעיר החטאת שנעשה בחוץ) בחומץ. נידמן (עמ' 110) מעיר יפה למשנת מנחות (צ'ט ב') ולר'ן (שם עמ' 110 הע' א') בב"י טור יו'ד סי' (צ'ל: ס'ז), כלומר שאכלו את הבשר החי של השעיר באומצא (עיין פסחים ע'ד ב').

53 בכת"י ישנן בקביעות נקודות מפסיקות בין כל עניין ועניין, אבל כאן חסרה הנקודה.

64 כ'ה נורס בפנים הנוסח שם.

55 הלשון אמנם מנומנמת קצת, מפני שלפי הנהתי היה צ'ל: על כן אינן באין וכו', שהרי הוא מפרש כאן את הלכות הכבש והלשון ביחד, מ'מ אינו נראה שהיתה לו להרב נירסא במשנה שלא מצאתיה בשום מקור אחר.

## פירוש תלמידו של ר' שמואל בר' שניאור לשקלים

בפירוש זה 56 חסר נוסח גוף הירושלמי, אבל הבאור בעצמו נכתב באריכות ובהרחבה ואינו משאיר דבר קטן וגדול מבלי לבארו. הוא מרבה להשתמש גם במקבילות שבירושלמי ושבמקומות אחרים, והוא כנראה הפירוש המפורט ביותר שיש לנו למסכת זו.

מתוך פירושיו המעניינים כדאי להזכיר את פירושו לפרס העצרת ופרס החג.
וכ"ה כותב (184 ע"א, לפ"ג ה"א): "נראה דפרוס הפסח רווקא קתני דבראש הדש
כתי' חודש, והוי מתרומה חדשה ולא סגי בלאו הכי, אבל פרוס עצרס וחג לא
הייתה התרומה ט"ו ימים קודם אלא בסמוך לרגל, ואגב רישא נקט פרס לכולהו".
ואעפ"י שלכאורה נראה שהמקורות (תוספתא שקלים רפ"ב ומקבילה בבכורות,
בבלי שם נ"ח א', ירוש' כאן במקומו) סותרים את פירושו, נראה מיר שפירוש רבינו
הוא הנכון.

אפשר להוכיח מתוך כמה מקומות בספרות התלמודית שפרס המועדות הוא ערב המועדות ממש. 57 וכן מפורש במדרש ל"ב מדות רפ"ה (הוצ' ענעלאו עמ' 10): ירד שלמה ממלכותו שלשים וששה ימים וכו' והחדש השני הוא תחלת מלכותו ורחבעם מלך בפרס העצרת, נמצא ביניהן ששה ושלשים יום וכו', עיי"ש. ומכאן שפרס העצרת הוא ערב שבועות ממש. וכן יוצא ברור מירושלמי נדרים: 58 אמר ר' אבין הכל מודין בפסח שהוא מותר. מה פליגין בפרוס הפסח. ההין (כלומ', ר"מ) אמ' עד שיגיע. וההין (כלומר, ר' יוסי) אמר עד שיצא. וכבר פירש לנכון בשדה יהושע: 59 פרוס היינו לפני, והיא מלה יונית לכל לפני (πρόs). ופירושו מוכרח, שהרי כן מפורש בתוספתא (נדרים פ"ד ה"ז): ר' יוסי אומר בראשונה היו אומרין המודר הנאה מחברו סתם עד הפסח אסור עד שחיטת הפסח. 50 משהרב בית המקדש אמרו כל היום אסור. וקרוב לוודאי שע"פ ברייתא זו אמר ר' אבין את דבריו שהמחלוקת היא רק בפרוס הפסח, כלומר בערב הפסח ממש, שלר' אמור עד שיצא, כלומר כל היום. וכן בב"ר: 51 פרס הפסח ממש. וכן בסדר עולם המקורות ב"מ משע שזה היה בפסח עצמו, או בערב הפסח ממש. וכן בסדר עולם הבה: 50 שעלה סנחריב בפרס הפסח, אבל בכי"א שם: בערב הפסח. 50 וכן

<sup>.37</sup> עיין לעיל הערות 36, 37

<sup>57</sup> ודברי ר' יוסי בר' יהודה בתוספתא וכן דברי ר' אבהו בירושלמי כאן יתבארו ילו.

<sup>58</sup> פ"ח סה"ג, מ"א ע"א ובמקבילה שבקידושין.

<sup>59</sup> קידושין פ"ג, ל"ט סע"ב.

<sup>60</sup> כ'ה בד'ר ובכי"ו.

<sup>61</sup> פמ"ח-י"ב, הוצ' תיאודור, עמ' 490.

<sup>62</sup> עיין במקבילות שציין תיאודור שם.

<sup>63</sup> פכ"נ, הוצ' רטנר, נ"ב רע"ב.

<sup>64</sup> פירשתי את הדברים לפני כמה שנים בשעורי בליל שבועות. אח"כ העירני חלמידי הרב גרשון כהן נ"י על ס"ע הוצ' ר"א מרכס רפ"ה: ופרס הפסח היה ומכוונין אותו לט"ו

בפיסקא ממררש לכו נרננה:30 אבל בפסח אין אחה מוצא אפילו שמחה אחח, ולמה כן אלא זמן פרוס הפסח עריין החבואה בארץ וכו'. ולפנינו:30 אבל בפסח אין אח מוצא שכחב בו אפילו שמחה אחח, ולמה? אח מוצא שבפסח החבואה נירונית וכו'. ולפ"ז פרוס הפסח פירושו כאן: ימות הפסח. וכן פירש במיוחס לרש"י תענית י"ט ב': בפרוס הפסח, בימי הפסח.

בוה מתבארים גם רברי ר' יוסי בר' יהורה בתוספהא: 60 איזה הוא פרס הפסח מעיל שרים הפסח, כלומר ערב פסח, אינו ערב פסח ממש, אלא ערב הפסח וכו' מחחיל מ"ו יום לפני הרגל. 60 ולזה בייון גם ר' אבהו (ירישלמי כאן רפ"ג): כל מחחיל מ"ו יום לפני הרגל. 60 ולזה בייון גם ר' אבהו (ירישלמי כאן רפ"ג): כל הו רתינן פרס פלגא, פלגא בשלשים יום קורם למועד שרורשין בהילכוחיו. כלומר כל מקום ששנינו במשנחנו (והיינו שקלים כאן ובכורות פ"ם מ"ה) פרס פירושו חצי חורש, וכל החירוש שלו הוא להוציא מן הלשון הרגילה בברייחות פירושו חצי חורשי בפרס המוערות במובן ערב המועדות ממש.

והארכנו בכל זה, מפני שלפי פירושנו מחבמל יסור המנה, לשאת נשים בל"ג בעומר. וכבר העירו הגאונים "ז ששורש המנה, הוא בבבלי יבמות, ס"ב ב': שנים מביא בשם ר' זרחיה הלוי שמצאו בספר ישן הבא מספרר שמתו מפסח וער פ ר ו ס העצרת, והוא מפרש מאי פורסא פלגא וכו', וזהו ל"ג בעומר. "ז וכן כוחב בררשות אבן שועיב: "ז שמעתי שיש במררש, "ז ער פ ר ס העצרת, והוא חמשה עשר יום אבן שועיב "ז שמעתי שיש במררש, "ז ער פ ר ס העצרת, והוא חמשה עשר יום פירושו ער ערב שבועות ממש.

הנכון. וכ"ה כוחב (181 ע"א לפ"ב ה"ז, מ"ו ע"א): מהו למיעבר קומי

ניסן, ועיי'ש בשנו'ס. ועיין עכשיו במבוא לנוסח המשנה למהריין אפשמיין עמ' 69 ועמ'

- פש בחוקר ש"א, עמ' פש.
- 88 פסיקחא דר"כ, קפ"ט ע"א.
- ים שקלים רפ"ב, בכורות פ"ו ה"ט, בבלי שם נ"ח א".
- 80 לפי פירוש רבינו מה שהפס ר' יוסי בר' יהודה גם פרס העצרה ופרס החג אינה אלא אשנרה מפרס הפסח.
- 99 עיין הוטב בירוש' גיטין ספ"ו, מ"ט ע"א ובשרה יהושע ובק"ע שם.
- סל עיין אוה'ג יבמות I, עמ' ואו.
- זי וכ"ה הגירסא גם לפני הגאונים, עיין באוה"ג שם, עמ' 100 ועמ' 1111. ועיין גם בערונת הבושם, הוצ' ר"א אורבך ה"א, עמ' 15 מסורת אחרה, אבל גם שם: מפסח עד עצרה.
- בי ב, בבקו א א.ב' אונו ל.נ' ונולהוב הקו באונו, ד מם המ, ודו נולה ל.
- נהר"ן!), במנן אבות להרשב"ץ אבות פ"א מ"א, בחשב"ץ ה"א, ס" קע"ת, כ"ר במור או"ח ס"
- עצ'ג ובשיורי ברכה להחיד'א שם.
- די דרוש ליום א' של פסח, מ"א ע"ד.
- 15 כוונתו כנראה לקה"ר פ' "א-ו'.

שיירא מלחזיק בני ארם, שיהא סבור שארם הוא העומר שם וצורה לו להורגו, מהו לצאח מחורו, ולא ייק בני ארם. ע"א חוורוור הכרוך על עקיבו של ארם יקר. וכי אחה חולק כבוד לצלם. וכי לאלהות ולכבוד עושה אותו, הילכך מוחר. עבוד קומו וסמי עינויי. עשה אותו לפני החוורוור ואחוו עניו, סי כרי שלא ייק. ע"א לפי שאמר לו שוהו כבוד הגדולים שהקטנים נחבאים מה את פליג ליה יקר. מה כבודו בזה. עבוד קומו וסמי ענויי, עבוד לפני מה את פליג ליה יקר. מה כבודו בזה. עבוד קומו וסמי ענויי, עבוד לפני וואל חפנה אליו אלא עורף ולא פנים, זי כראמר בפ"ק דע"ו (י"ב א') ראם אינו נראה מותר, שגבו לצר ע"ו, "א לעבוד וכו'. פי

נסיים בשני פירושים מקבילים לבאוריו של ר' משולם שהצענו לעיל. וכ"ה כוחב (181 ע"א, לפ"ג ה"ב מ"ז ע"ב): מפוסקין. מעט מעט ואינו מעם יין. לא בכרי שישחבר. רבענן מלא לוגמיו שיהא לו מעם יין, והמפסיק אין ראוי להשחבר. רחון בפ' אמרו לו (כריחות פ"ג מ"ג, ועיין בבלי שם י"ב ב') אם הפסיק בה פטור, גבי שתה רביעית ונכנס למקרש. יוצאין ביין שביעית. לא פורש במאי מסחפק, אמאי לא וכו'. חני מבושל כרי לחבל. לא פי' אמאי קאי.08

וכן שם (185 ע"ב): ומרברין עמו משעה שנכנם ער שעה שיוצא. אי מלא פומיה. ולא השיב. ו? מאי. במה נחלה עליו. מפני הברכה. שכח ולא בירך בביחיב ועתה הוא מברך. כלומר מאחר שמפשפשין אותו ביציאה ולא ימצאו ירינוהו לכף וכות. ועיין לעיל מ"ש בשם ר' משולם, ושני רבוחינו נרחקו מפני הנוסח המשובש שבספריהם. ברם בדרך כלל פירוש זה מלא וגרוש חורה וחכמה, וברצות ה' נוציא אותו לאור.

92 Kil EEG. K.1 G, N.

צג היין מאירי כאן, עם' וד.

87 כ"ה מסקנת הנמרא שם.

פי מעניין להקביל כאן אח פי' ר' משולם (פוג ע"ב): מהו למיעבר קומי חיוור א (כ"ה גורם שם גם בפנים הירושלמי) צל מא. מהו למיעבר קמי הצלם. הריר א. קורהו לגנאי (כלומר, מלשון חראוח, צואה, עיין ירוש' שבח פ"ם ה"א ומקבילה: צא האמר לו, צואה האמר לו, צאיהו נבלאהו) א"ל ר' יוחנן מה א ה פל יג ליה יקר. מה את הולק לו כבוד. עבור קמי וסמי עיניה. העבור לפניו ולואי שהממא עיניו. ועל עצם העניין עיין מ"ש בצופה האגולי מהרורא חרשה כל"ו, 1000, עמ' 1000 ובהערה 1705

80 עיין מיש בפירוש הדברים בהירושלמי כפשומו עמ' 201-201. 19 יש כאן בסוף השורה מלה שלא יכולהי לקרא אותה, ואולי צ"ל שם: דבר.

28 כלומר, ברכח המוון, עיין ברכוח נ"ג ב".

#### GILLMI LILLMYAL WY ACAL ITTWYIG IZGRES

#### פי, ב, מלמה סיריליאו לירושלמי ורעים

בכ"מ לדפים של דפוס וה.00 מתוך הפירוש נראה שהוא חבר את פירושו הוא שאח"ב בא לפניו ירושלמי ר"ו והשחמש בו בקביעות, שהרי הוא מציין שבספרו מוחד להסיק שהיו לפניו כמה כחב"י של הירושלמי. פא ודאי גמוד יהורה אומר אין לנכרי כרם רבעי בסוריא. ומחוך השפע של הנוסחאות המשובחות ע"ו, כ' ע"ב (ט"ו ע"ג בהוצ' ראם): ה"ג בכל הספרים תני (א) ר' אורו וכו', ומיחס אוחה לבריתא או חוספתא". וכ"ה מעיד בפירושו לפיאה פ"ו כועד בעלה פ"ד בספרי דוקני מצאחי בחוב חניפה קב(י) ברכוח פ"ו:38 סלקון למי הטאחא. כן מצאחי בספר מדוייק.80 וכ"ה הרבה כמה נוסחאות נכונות ומדוייקות. כן, לדוגמא, הוא מעיד מפודש בירוש' הדפום אינו מוכיד כלל. אבל בחוך פירושו ובגוף הירושלמי שלו אנו מוצאים אחר ישן, היה מהחכם מיסר שלמון ז"ל והיה גם הוא מלא שבושים". ואת ספרי עיר גרולה של חכמים ושל סופרים יעורה אלים סלה לא מצאתי בה כי אם ספר לפני שיצא לאור הירושלמי ר"ו, שהרי הוא כוחב בריש פתיחתו: "כי הנה בשאלוניקי (או סיריליאו) ו"ל. 84 הרב החחיל בנראה לחבר את פירושו לירושלמי בשלוניקי, הירושלמי לא נמנעו מלהשחמש בספרים הללו. נחחיל ברבינו שלמה שיריליאו ישנים" ו,ספרי עחיקי" של הירושלמי. מסחבר שחכמי א"י שחברו פירושים על להלן נראה שבתחלת המאה הרביעית לאלף הששי היו בא"י (בצפת) "ספרים

48 עיין עליו בחולדוח חבמי ירושלים לפרומקין ח"א עמ' 44 ואילך. לפי שעה נחפרסם ברפוס צא אני כולל כאן גם את אלה שחברו את פירושם לירושלמי לפני שעלו לא"י.

מים בעהר, עמ' קנ'ב. פירושו למס' ברכוח, פאה, שביעיה וחרומות. על ישיבת רבינו בצפת עיין דברי משלם לר'

פא הוצ' לעהמאנן, כ"ה רע"ב.

78 לפי שרה יהושע שם, קע"א ע"ר. ועיין במהרי"ט אלמי ה' חלה פ"ר, ר"ר ק"ג ע"ב שהבין 98 עיין מ'ש ע"ו במחברתי "על הירושלמי", עמ' 34.

פיסקא מחוך פירוש הרש'ם. שכל מה שכחב שם בשר"י יחכן רק בשימח הרש"ם. ולאמיחו של דבר אין ספק שאין שם אלא שהדברים הם מבעל שדה יהושע עצמו, אבל הוא הרגיש אח"כ בהמשך דבריו (עי"ש ק"ג רע"ג)

88 בספרים שלפנינו וכן בכי"ל ובכי"ר חסרה המלה ,חני".

בעליל שהעחיק מכחבי יד הירושלמי. את מקורותיו בשיר שבסוף פתיחתו, ובחוכו לא מנה את פי' הרמב"ש), אבל בכמה מקומות נראה השחמש בפירושי הראשונים, ובעיקר בפי' הר'ש משנ"ץ ועיין בחחילה הפתיחה שלו וכן הוכיר אח הברייחות מתו"כ (פאה פ"ו ה"ו, ט"ו ע"ג, ועיין בפאה הוצ' לונץ, ט"ב ע"ב הערה כ"ד). וכן מן החוספתא (עיין שדה יהושע בכודים קפ"ט ע"א, ובלי ספק העחיק מפירוש הרש"ס) והשלים הוסיף בחוך פנים הנוסח שלו ברייחות מן הבבלי ועיין פאה פ'ו קרוב לסופו, י'ג ע"נ), 98 אמנם ברור הוא שהרש"ם חקן בהרבה מקומות מעצמו ע"פ הבבלי וע"פ הסברא. וכן

00 עיין מ'ש לעהמאנן בהקדמתו קרוב לסופה.

בא"י, 10 אלא שנאמנת עלינו ערותו של ר"ש ערני שכתב:20 אבל במהדורא אחרה מפירושיי ו"ל מצאתי וכו'. נמצאנו למרים שהרש"ם חבר לכה"פ אחרה מפירושי. ברור שאת המהדורא השניה כתב בא"י כשכבר באו לידו שחי מהדורות מפירושי. ברור שאת המהדורא השניה כתב בא"י כשכבר באו לידו ערמ"י שבא"י. הוא שפר ושבח שם לא רק את הנוסח אלא גם את הפירוש, שהרי למר שם את השפה הערבית המדוברת. כן, לרונמא, פירש על פיה את הירושלמי (סוף תרומות, ק"ש ע"א): על ירי כן הוה שהר. עושה מלאבה בתחלת הלילה. וכן בלשון ערבי העושה מלאבה בלילה אומרין יצהר בליל. 20 על מיב פירושו כבר האריכו רבים, וירוע הוא שעלינו להשתמש בנוסחאות שלו בזהירות מרובה, 20 אבל אין ספק שהרב השתמש בכמה כתב"י משובחים, ופירושי הוא אחר מן הבאורים המובים ביותר שיש לנו על הירושלמי. ומי יותן ונוכה לראות ברפום את פירושי לשאר המסכתות של סדר זרעים.

#### ובל לובח לב, מחני פוואום.

על חולרות חבם זה אנו יורעים בעיקר מחוך ספריו עצמו. הוא נולר בארץ הקורשפי בשנת ש"א ליצירהיפ ונהרג בשנת של"ה. יפ ימיו היו קצרים אבל מלאים מאורעות והרפתקאות. בהקרמתו לספרו "נר מצוה" (ג' ע"ב) הוא כותב: בן כ"ה שנים אנכי היום ותגרל חסרך עמרי להאיר עיני, עיני השכל לפרש סדר זרעים מהירישלמי בפי קוצר השנתי, ופירוש מסכת קרושין ופירוש מסכת אבות ופירוש האוהרות ופירוש ההושעות ופירוש הגרת הפסח וכו' והאלקים יורע וער יגיעתי באנחתי, לחם צר ומים לחץ, חצות לילה אקום וכו' אך זה לי שנתים ימים ועור אשר הניח ה' לי וכו'.

נמצאנו למרים שחבר את פירושו לירושלמי ורעים בהיותו צעיר מאר. הוא בעצמו מרבה לרמוז לפירושו זה בספריו. כן, לרונמא, הוא כוחב בספרו נר מצוה, כ"ו ע"א: לקיים מה שנאמר ברוך חהיה מכל העמי' רוצה לומר מפי כל העמים כראיחא בירושלמי רברכוח (ספ"ח, י"ב ע"ג) וכן פירשתי החם בפירושי. וכן חור על פירושו זה בספרו חקה הפסח, כ"ו ע"א.

19 שהרי בפירושו לברכוח פ"ו, כ"ח סע"א הוא אומר מפורש: כנון אנן בני ארץ

ישר אל דקים לן בקיבוע' דירהא וכו'. ועיין בהקדמת לעהמאנן הערה פ. 20 מלא"ש פ"ו סמ"ו. ועייו בפי' הרש"ם פאה פ"ו, י"ב ע"א ובהערות שם.

80 עלא"ש פ"ו סמ"ג, ועיין בפי' הרש"ם פאה פ"ו, "ב ע"א ובהערות שם. 80 ועצם הפירוש נכון, שכן גם בסורית שהר פירושו להיות ער בל"לה, עיין אהצו"י שבת,

16 עין בוחנת תוכל ע"פ רוב לחבחין בין הנהת הרב עצמו ובין נוסחא שהיתה לפניו בכח"י. 18 עין בוחנת תוכל ע"פ רוב לחבחין בין הנהת הרב עצמו ובין נוסחא שהיתה לפניו בכח"י.

אפ עיין רוואנים, רברי ימי ישראל בחוגרמה, ח'ב, עם' 80; פרומקין, חולרות חכמי ירושלים -ה'א עמ' 55 ובהערות ר'א רבלין שם.

אולם לבום למול במול מבנו שלם בפסט: ועהלם כל המלאכה וכו' כסלו שנה אולו הנים לבריאת

נולם וכ"ח למולדתי. וכן בהקדמתו לספרו גר מצוה, ג' ע"ב: בן כ"ח שנה אנכי היום וכו'. 19 שו"ח משפטי שמואל לר"ש קלעי סי' כ"ו, כמו שמצא לנכון הר"ש אסף, עיין בחקונים ומלואים לספרן של ראנונים, הוצ' מק'נ ירושלים חרצ"ה, עמ' 100.

צרי' הלמוד, ושם בפי' ירושלמי מסדר זרעים פירשתיה ושם המצאנו. ובקומך בדברי חודה כחיב, אכחי חקשי ליה חגא היכי קצי דקחני מצימחי, והדבר ניחא דחנא אקרא קאי ולחכי חני מאימחי, אלא למ"ד דרבנן, והאי קרא דבשכבך וכו' ומשני הנא אקרא קאי, ושם למר חובה ק"ש. בשלמא למ"ד ק"ש ראורייהא שם ל"א ע"ב: וקשה לי דגרסינן בריש פ"ק דברכות הנא היכי קאי דקתני מאימתי

אצל גרול, ואפילו מאה פעמים ביום. ובפירוש סדר זרעים מירושלמי (פאה פ"א סבר רב יוסף למימר וכו, רבא אמר מאי אין לו שיעור אפילו גרול אצל קטן וקטן מם ל"ו ע"א: וחו גרסינן החם (נדרים ל"ו ב") חנא ביקור חולים אין לו שיעור

שמע אברהם בקולי כמנין עקב. כראיחא במדרש, 20 ובפירוש ירושלמי דברכוח ישע אלחים, י"ר ע"א: שבן שלש היה כשהכיר את בוראו רכתיב עקב אשר T'M) ICE'TIW MEIR E'TWR'T EMPICE.

מדכתיב עורה כבודי עורה הגבל, משמע שהיחה מנגה מאליה וכו'. ובפי' ירושלמי שם כ"א ע"א: לכן נראה לי לפרש דהאי רנפקא ליה דהיחה מננות מאליה (פ"ט, י"ר ע"ב!) פירשתיו.

חקח הפסח, מ"ח ע"ב: וכנגד מ"ו שיר המעלות שאמר דוד כשכרה דוד את ממס' ברכות (פ"א ה"א, ב' ע"ר) פירשתיו בארוכה.

ובירושלמי חלק ראשון שקראחיו זרע קודש פירשתיו במסכת השיחין וקפא חהומא ובעא למשמפיה עלמא כראיתא בסוכה פרק החליל (נ"ג סע"א).

הארכתי בפי' האי שמעחתא, ושם כחבתי מה שיש להשיב על דברי הרב הנוכר. מו עירושלמי דפ"ק דברכוח דגרםי החם כל הברכוח פוחחין וכו'ני ובפי' הירושלמי על רבן יצחק בן אברהם כי היה מברך על ההלל ב' פעמים וכו', והביא ראיה מם נוג לוא: ונובור אבינדור כהן צרק ז"ל השיב לה"ר בנימן ז"ל אמרו עליו ELCIA.

ופשוט מאד, ומסיים: כנלע"ד, ואינו מוכיר את פירושו לירושלמי. וכן הוא מעתיק שם (מ"ד ע"ב) לירושלמי ברכות פ"ט, י"ד ע"ב פירוש ארוך

מ"1, פ"ר מ"ה, חלה פ"א מ"א. פ"ב מ"ג, פ"ו מ"א, פ"ח מ"ב, חרומות פ"א מ"ו, פ"ב מ"ח, פ"ג מ"ח, פ"ה מ"א, פ"ט ממנו במלא"ש פאה פ"ו מ"י, דמאי פ"ר סמ"ה, פ"ו מ"א, כלאים פ"ו סמ"א, שביעיה הרב ר' שלמה ערני השתמש הרבה בפירוש ר"מ פיונטי לורעים, וכ"ה מעתיק

הירושלמי שהיו מצויים באוחו ומן בא"י, עיין לעיל ועיין להלן. אבל גם הרבה פירושים מן הראשונים. 101 קרוב לווראי שחכם זה השחמש גם בכח"י הם הכילו כמה דקרוקים קלים (כפי שאפשר לראוח מתוך הפיסקאות שבמלא"ש), גרולה ובאר דרך אגב גם את הבבלי.001 הפירושים שלו אינם עמוקים ביוחר. מטוך כל מה שהבאנו למעלה נראה שהר"מ פיונטי כחב את פירושו באריכות

86 ב"ר פס"ד-ד' עמ' 807 ובמקבילות. וכ"ה בנדרים ל"ב א'.

ספו אפילו במקומות שאין לו יחם ישר לעניין. פפ עיי"ש, והכל נמצא בשבה"ל השלם, סי' רי"ח, צ'ט ע"א-ע"ב.

<sup>101</sup> שלא בכל פעם הוכיר את שמם. עיין מלא'ש כלאים פ'ו סמ'א שהעיר על פירוש

## פירוש ר' אלעזר אזכרי לזרעים ומועד

פירוש לירושלמי ברכות שמיוחס לר"א אזכריים נדפס מכת"י בירושלמי דפוס זיטומיר, פיטרוקוב, ווילנא. חכם זה פירש חלק גדול מן הירושלמי, ור' שלמה עדני במלא"ש הביא הרבה פסקאות ממנו. עיין במלאכת שלמה ברכות פ"ו מ"א ומ"ג; פאה פ"ד מ"ח, מ"י, פ"ו מ"ג, פ"ז מ"א, מ"ז, פ"ח מ"ו; דמאי פ"ב מ"ר, פ"ד מ"א, מ"ג, פ"ה מ"ר, פ"ב מ"א ומ"ב, פ"ד, מ"ג, מ"ה; תרומות פ"א מ"ר, פ"ב מ"א ומ"ב, פ"ר מ"י.

במבוא לירושלמי כפשוטו (עמ' כ"ז) הוכחתי שר' אלעזר אזכרי חבר פירוש לירושלמי פסחים (לכה"פ לפסח ראשון) ורשמתי את המקומות שר' שלמה עדני מעתיק ממנו עיי"ש, ויש להוסיף מלא"ש פ"ד מ"ו ד"ה הספרים. 103 מתוך הפיסקאות שבמלא"ש לזרעים ולפסחים אנו רואים שהמפרש כתב באריכות והרבה להביא את דברי הראשונים 101 וגם באר לפעמים את המשנה באריכות.

והנה גלה לי חברי הגדול הפרופ' ר"א מרכט שבספריה כאן נמצא פירוש בכת"י לירושלמי ביצה ממחבר בלתי נודע, ובטובו מסר אותו לירי. הכת"י הזה נקנה מן מוה"ס שווגר ופרנקל מווינא והוא מתואר ברשימתם, אוצר כלי חמרה ח"ג, עמ' 20 מספר 301: "פירוש על ירושלמי מס' ביצה להג"מ יוסף בי רב (החתום בראש הספר) מצפת וכו', 56 דפים בתבנית 40, כתיבה מזרחית עתיקה, ובסופו וסליקא מסכת בס"ד שנת השל"ז עשרה לאלול". ברם החתימה בראש הספר היא מאחר הבעלים של הכת"י ולא של המחבר, ואחר המלה "לאלול" כתוב שם: ע"ש (ערב שבת? וי אלול חל בע"ש בשנת של"ז) יצֹע מֹלאׁ יֹסׁ (תהלים מ"ו ח').

הכתב הוא בלי ספק של המחבר עצמו, אלא שלפעמים הכתיב המחבר באמצע לאהד מתלמידיו. מעבר לדף האחרון שבכת"י כתוב: הסכמה חזקה קרויה בכל יום מאבי זקני לא אצא מצפת. כתה"י מכורך עם ספר מסורת הירושלמי לר' יהודה לבית גדליה שנדפס בקושטא בשנת של"ג (שנת לאור יומם). המחבר רשם שורה שלמה של הלומות מעבר לדף האחרון שבכת"י והמשיך אותם על השער של מסורת הירושלמי ועל הרף האחרון שבספו זה ועל דף חלק הכרוך בסופו. רוב החלומות הם ע"ד בן זכר שהמחבר מצפה לו כל הזמן. נזכרים בו זמנים שונים משנת שמ"ד עד סוף שנ"ט. בסוף מסורת הירושלמי כתוב: "שנת שנ"ו חכמים קבלתי סמיכת, "פין לדעת אם זה רשימת חלום או מעשה שהיה. וכבר ע"פ סיננון סמיכת,", זהיו לדעת אם זה רשימת חלום או מעשה שהיה. וכבר ע"פ סיננון

הר"מ פיזנטי: והם דברי הר"ש ז"ל. ובתרומות פ"ב מ"ה העיר: והם דברי הר"ן ז"ל בפ' האיש מקדש.

.102 והוא לו, עיין מ'ש ע'ז להלן באריכות.

103 ר'א אזכרי מביא שם את המאירי וחולק עליו. ספרי המאירי היו מצויים בצפת, עיין שה'ג בערכו, ועיין מנות הלוי לר'ש אלקבץ קל'ט ע'א. והר'מ לונזנו (שתי ידות ק'מ ע'ב) כותב: ובינותי בתוספות ורש"י והרשב'א ופירוש המאירי.

104 עיין מלא"ש פ"ו מ'ג, תרומות פ"ב מ"א, פסחים פ"א מ"ז, ד"ה א"ר מאיר (הפיסקא השניה), פ"ג מ"ב ד"ה ואם, פ"ד מ"א ד"ה ואל ישנה.

105 כנראה שכתב מקודם: קבלתי סמיכת, והוסיף אח"כ: חכמים.

Man. oll אהרן הריון. ומכיר, את הבכור בן השנואה יכיר (רברים כ"א י"ו), ונכרין רברי לבמהר"ר אל עוד אובריפסו נר"ו. אמרתי אמן בן יעשה ה' בשנה זו. וסימן אני ויצחק חבר ואהרן מכיר בקומי מחלומי שמעתי בקול גדול 10 הנה נולד בן עיינו לחרין נשיין דילי מיני תרין בנין. הלכנו לברית מילה לבית יעקב ובחורתינו חלום?) שיולד לי בן ואקרא חי לא מח. ושלו' לכם (כלומר, שקרא: שלום לכם) סליחות שלום לך אל תראו עד תחרישון (שמות פי"ד, י"ב-י"ד), פתר הש"ח (השאלת (חהלים ע"ד כ"א). דך לאלול השנ"ט קודם סליחות שלו' לך לא חמות, 201 ואחר אח"כ מצאתי מפורש בגליון רף האחרון של מסורת הירושלמי: אל ישוב דר נכלם פירושו מזכיר לנו בהרבה את הפיסקאות המובאות בשם ר"א אוכרי במלא"ש הנ"ל. בצפת, שהרי כבר ראינו שהוא חבר פירוש לירושלמי זרעים וחלק ממועד. סינון עפגעה האלעי העוא מג, אלעור אוכרי בעל ספר חרדים שחי בומן ההואסיו

ציוכם ב, מלכי פירש שעל חירוץ ד' ועירא קאי וכוי. לאמת. פון ממשפחתו הוא מוכיר בפירושו לביצה (א' ע"ב): ואחי' הגרול מסיק הורוריצקי שר"א אוכרי נפטר בשנת ש"ס בערך. ועכשיו ראינו שהוא כיוון כי עונותי גרשוני וכו', הרי מוכח שהשמועה הגיעה אליו אחרי שנת שנ"ר. ומזה ומם בנא אומב (ס"ו סע"ב): זה לי ששה שנים אשר לא שלותי ולא שקטי וכו' מיש לשער שר' נפחלי בחב אח הקרמחו לספרו אמרי שפר בשנח ש"ם (או שם"א), נפחלי אשכנוי חושב צפח שמע על פטירחו של רבינו בשעה שהיה בנולה. 112 מכיוון ספרו שנרפס בוועיציאה שנת שס"א. וכבר העיר הורוריצקייוי על העוברא שר' ונפטר בין כ"ה אלול שנ"ט ושנת שס"א, שהרי הוא נוכר בברכת המתים על שער נמגאנו למדים מכאן שד' אלעוד אוכדי היו לו שתי נשים ולא היו לו בנים

כשספרתי את הדברים לר' משה לוצקי גלה לי שיש כאן בספריה

100 ספר חרדים נתחבר, כידוע בשנת שמ"ח, כמפורש בספרו שם בד"ו, נ"ה ע"א.

זסו עיין שופטים ו' כ'נ.

החכם המוכיח וכו', עי"ש. מהרה מקול הקורא לאון נשמחו, ומכל מקום לא יוכה לוה רק השומע קול 801 עיין בס' חרדים פ'ח במצוח התשובה, פ'א ע'א: ווהו שלפעמים מתעורר באדם רוח

של הרהטא שלו בספרו הנ"ל, מ"ג ע"א, והעיר על המקום האחרון גייגר בשם שי"ר בכתב עתי בכ"ר משה בן החב" חסירא קרישא ב"ר אלעור אוברי נ"ע. וכן מוכח מן האקרוסטיקון כחב אח שמו אוכרי, כמו שהוא אומר בהקדמתו לם' חרדים, נ' סע"א: ואני עפר רגליכם אלעור בשבמים ולונוע בימים ח"א עם' 621 ועם' 131) מכנהו אויקרי, אבל אין ספק שהמחבר בעצמו פסג בם' חדדים ד'ו נדפס על השער: אוקדי. וד' יוסף סמבדי (לפי נויבאועד, סדד

לחיאולוניה יהודית שהוציא לאור, ח'ב, 1881, עם' 113.

- סוו כלומר הוא דרש את השם אהרן מכיר.
- צוו אמרי שפר, וויניציאה שס"א, ק"ע ע"א. ווו "אונים" לוכרו של שמחוני עמ' בפו.
- וג, יעקב איל מצרי אבולפייא ובן בחו של מהר"י בי רב המסמיך, עיין חולדות חבמי ירושלים צוו לפי דרכנו למדנו שנם ד' יעקב בי דב (בן אברהם בנו של ד' יעקב בי דב המסמיך)
- לפרומקין ח'א, עמ' 33) נפטרו באוחו זמן, עיין באמרי שפר קס"ו ע'א וק"ע ע"א.

כת"יינו של ר' אלעזר אזכרי עצמו ובין שאר הדברים נמצאת שם תעודה בכתב ידו ובחתימתו. ביז ההשואה בין כתה"י הזה ובין הפירוש למס' ביצה מראה ששניהם נכתבו ע"י אדם אחד. ביז הרף הראשון והאחרון של כת"י הנ"ל משלימים את החלומות שראה המחבר אחרי שנת של"א. שוב הראה לי מר לוצקי שעל הדף האחרון כתוב: היום ד' מ"ב לעומר נשלמו לי ל"א שנה כי ביום זה עצמו בשנת הרצ"ג נולדתי ביום ד' מ"ב לעומר נשלמו לי ל"א שנה כי ביום זה עצמו בשנת הרצ"ג נולדתי ביום ד' מ"ב לעומר, והיום שנת השכ"ד. וכן להלן שם: השל"א ליצירה יום ראשון לאדר ב' א' בשבת הריני בן ל"ח. נמצאנו למדים שרבינו נפטר בן ששים ושבע בערך.

ואשר לעצם הספר הרי הוא מלא וגרוש תורה וחכמה. הוא מעתיק בקביעות מספרי הראשונים מדפוס ומכת"י והוא מרבה להביא מס' המכתם, מפי' ר' יהונתן על הרי"ף, מה' יו"ט להר"א אב"ד ואחרים. את נוסה הירושלמי הוא מניה תכופות, ופותח ב,ה"ג", כדרכו בפירושו לברכות, אבל לעתים קרובות הוא מעיר במפורש שכן הוא בכתבי יד (של הירושלמי).

כן, לרוגמא הוא כותב (6 ע"א, לפ"א ה"ג, ס' ע"ב): לטעות בו כדמפרש ואזיל אם אומ' את כן כו', ולא גרסינן אמר ליה, וכן היא בספרי כתיבת יד, וה"פ אם אומר את כן שיכסנו אתי למטעי ולומר וכו'. והנה הגירסא כתיבת יד, וה"פ אם אומר את כן שיכסנו אתי למטעי ולומר וכו'. והנה הגירסא "אמר ליה" היא לא רק בדפוסים אלא גם בשרי"ר עמ' 162, שו' 20. אבל בקטע אחר (שם עמ' 164 שו' 18) הסרות באמת המלים הללו.

וכן הוא כותב:711 ה"ג בספרי עתיקי שחק מרך. 115 ברור שהכוונה כאן לספרים עתיקים של הירושלמי, ולא של הראשונים, שהרי למעלה בסמוך כתב בפירוש: וייב לי חסר ברפוסים, ור"ן הביאו בחדושיו ובפירושו על הרי"פ וז"ל, ר' יצחק עטושיא שאל לריש לקיש מהו לשחוק קונדיטון ביומא טבא 116 ומראן ומכאן מוכח שהעיר על מקורו כשהגיה ע"פ הראשונים.

וכן הוא אומר (13 ע"ב, לפ"ב ה"א, ס"א ע"א): מ"ט רו־' יהושע את אשר תאפו ואת אשר תבשלו בשלו. כך הנוסחא בספרי הרפוס ובספרי כתיבת יד וכו'.

וכן שנינו בפ"ד ה"א (בד"ח ה"ב), ס"ב ע"ג: ואומר בפני שמואל בטפול לה. והוה רב נחמן בר יעקב הוי בה. וכתב ע"ז הרב (39 ע"ב): ה"ג בספרי כתיבת יד ואמ' שמואל בנפולה, וה"פ דשמואל סיומא דמילתיה לאו אסמוך דאסר הוא קאי, אלא אף אסוכה דאסר מתני' ליטול ממנה קאי, ובדנפלה קאמ' דליכא סתירת אהל, 20 ולא תקשי א"כ תנאי למה לי הא ר"ש לית ליה מוקצה,

<sup>114</sup> פי' על בבלי נדרים, טיוטא מס' חרדים ועוד.

<sup>115</sup> בכת"י זה נמצאים כמה דברים מאנשים אחרים.

<sup>116</sup> גם בכת"י ההוא נראה שהכתיב לפעמים לאחרים.

<sup>.13</sup> ע"ב, לפ"א ה"ט, ס' ע"ר: שחק הוא מרק.

<sup>118</sup> וכ"ה אצל הראשונים, עיין אהצו"י שם עמ' 13. ובשרי"ר עמ' 172: שחק הוא מרך, וכ"ה גם בכי"ל, ובהוצאות הירושלמי היא פשוט טעות הדפוס.

<sup>.12</sup> וכ"ה בשרי"ר שם, ועיין אהצו"י עמ' 119

<sup>120</sup> המחבר כתב כאן כארבע שורות ומחק אותן.

ושמואל פסק כוותיה לעיל פ' אין צדין, בין דהא אמרו בבבלי (ל' ב') דאפי' ר"ש מודה בהאי מוקצה, דדוקא גבי מותר השמן שבנר שבת אר"ש דלא הוי מוקצה, דארם מצפה מתי יכבה הנר, אבל בסוכה הבריאה אין אדם מצפה שתפול, ואם היתה רעועה התיר ר"ש בבבלי בלא תנאי, דהא דעתיה עילוה כמותר השמן שבנר. והוה רב נחמן בר יעקב הוי בה טעות הוא, ובספרי כתיבת יד ליתיה.

והנה גירסת ספרי כתיבת יד שהיו לפני המחבר מתנגדת לא רק לדפוסים שלנו, אלא גם לגירסת הרשב"א והרא"ש, ורק בכתוב שם להראב"ר בבי גורס: אמרי בשם שמואל בנופל לה. ברם מסופקני מאד אם אין שם ט"ס, בבי שהרי כן בשם שמואל בנופל לא (צ"ל, כנראה: טפל לה) דקאמר אפשר דהיינו אסורייאתא. בבי ופירוש זה מתאים לגירסא: בטפל לה. והמאמר "והוה רב נחמן בר יעקב הוי בה" שחסר בכת"י של המפרש שלנו היה לפני הראב"ד שם.

ויש שגירסת כתה"י שהיו לפני המחבר מאירת עינים, וכן שנינו בפ"ה ה"ג, ס"ג ע"ב: אמר ר' בא תחומין עשו אותן כמידת הדין וכו' ר' יודה פוטר במים שאיו בהן ממש. מה נפק מביניהון המים מאן דאמר מפני שאין בהן ממש הרי יש בהו ממש, מאן ראמר מפני שהן נבלעין בעיסה, הרי אינן נבלעין בתבשיל. והחסרון והשבושים נראים לעין. אבל הרב המחבר כותב (53 ע"ב): בספרי כתיבת יד איכא הכה פסקא דאשה ששאלה, ועלה קאי ר' בא, ואמר תחומין עשו אותן כמדת הרין כו', ר' יהודה כו', פסקא היא, ואחר שהביא בריתא או שמועה דלעיל על מלתיה דת"ק, מייתי בריתא על מלתיה דר' יהודה, וה"ג אית תנויי תני מפני שנבלעין בעיסה מהןנפקן מביניהון חמין. וכן מצאתי בספרי כתיבת יד. וכן בתוספתא (פ"ד סה"ו) מפני שנבלעין בעיסה. מה נפיק מביניהון, כלומ' מאי ביניהו דהני תרי תנאי, תנא דמתני' ותנא דבריתא אליבא דר' יהודה, ומשני חמין, כלומ' אשה ששאלה מחברתה מים וחממה אותן ביום טוב ובשלה באותן מים הבשר ושאר התבשיל. והכי מוכח לקמיה דמסיים בתבשיל. ופתח בחמין וסיים בתבשיל, אלא וראי לתבשיל קאמ'. אבל חמין לבדן וראי לכ"ע כרגלי המשאיל, כדאמ' לקמן בור של יחיד כרגלי היחיד כו', ולא אמ' מים אין בהם ממש אלא בעירבן בדבר עבה ונתפש ביר: ה"ג מ"ד מפני שאין ב הם ממש הרי אין בהם ממש, כלומ' דוראי המים החמין שבתבשיל והוא המרק אין בו ממש ואינו נתפש ביד, אבל למ"ד מפני שנבלעין בעים' הרי כאן לא נבלטו

<sup>121</sup> רה"ו, ס"ב ע"א. והמחבר שלנו מציין שם לבבלי שבת קנ"ו ע"ב. ועל מה שאמרו שם בסוף ההלכה: אמר ר' בא רב יהודה בשם שמואל הלכה כר' יודה, מעיר המחבר (35 רע"א): ואימוראי ניהו ואליבא דשמואל.

<sup>.32</sup> מים דעים סי' רמ'ב, ע' ע"ד, ועיין אהצו"י שם עמ' 122

<sup>123</sup> שנתפרדה הטי"ת ל נו", ט"ס רגילה מאד.

<sup>.&#</sup>x27;ב עיין בפירש"י ל' ב'.

בתבשיל, והוי תבשיל הזה כרגלי שתיהן, אבל ודאי אם עשה התבשיל עב ולא ניכר מרק צלול, כעיסה דנבלעין המים בה דמי.

ועיין במפרשים שהשלימו מדעתם את התוספתא וגם הגיהו: מפני שאין בהם ממש, אבל נרחקו בפי' המלה "המים".

כבר אמרנו שהמפרש מגיה בירושלמי לעתים קרובות מאד, וכותב סתם: ה"ג, וצריך בכל מקום עיון בדבר אם הגיה ע"פ כת"י של הירושלמי או ע"פ הראשונים או מדעתו. וכ"ה כותב בתחילת המסכת (א' סע"א): ה"ג ברם כמאן ראמ' ספק הכן מותר מות רות, 125 ומשני מודה הוא כו' נשרין כו', כלומר דלא רמי נתערבה לפירות שנשרו ספק מאתמול ספק מהיום, דהיינו ספק מוכן וכו'. 126 ולא מצאתי לו חבר לרבינו בגירסתו. 127 וכנראה שהגיה ע"פ כת"י, שהרי היה יכול לפרש את פירושו גם בלי הגהה, כפי' בעלי ק"ע ופ"מ.

כשרבינו מגיה ע"פ הראשונים הוא ע"פ רוב מעיר על מקורו. כן, לדוגמא, הוא כותב (2 ע"ב): ה"ג כשרה שינקה מן הטרפה קיבתה אסורה כמשנה אחר ונה וכן כתב רמב"ן במ' חולין פ' כל הבשר ומצא כן הנסחא בספרים של הירושלמי כאן, וכן מצאתיה בספרים של דפוס במס' ע"ז פ' אין מעמידין וכו'. ולפי דרכנו למדנו שהרמב"ן חבר פירושו לכה"פ עד קט"ז ע"ב בחולין. 128

ברם ברור שהמחבר הגיה לפעמים מעצמו נגד הספרים. וכ"ה כותב (15 ע"ב, לפ"א ה"י, ס' ע"ר): בקדמיתא כו', בראשונה היינו אומרים שיפה אמ' ר' זעירא שהמשמר למרקד דוקא דמי, שאוכל למטה ופסולת למעלה, ויש טעות סופר בספרים שכתוב בהם וסולת למעלה. הגהה זו היא נגר כל הספרים, שהרי הגירסא "וסולת" היא גם בשרי"ר עמ' 302 שו' 5 ובמקבילות בשבת פ"ז ופ"כ ובקטע מן הגניזה שפרסם הרי"ן אפשטיין בתרביץ ש"ג עמ' 442. וכבר הגיהו את הירושלמי באופנים שונים, 129 אבל כבר העירו שאין ספק שגירסת הספרים נכונה, כמפורש במשנת אבות פ"ה מט"ז, עיין מ"ש בהירושלמי כפשוטו עמ' 144 ובהערתי אצל הרי"ן אפשטיין שם. ועיין גם בשערי תורת א"י לרז"ו רבינוביץ עמ' 170.

ואשר לפירושי רבינו בכלל כבר אמרנו שהוא מפרש לפעמים באריכות

<sup>125</sup> מלה זו חסרה בהוצאות שלנו.

<sup>126</sup> במלא"ש פסחים פ"ד סמ"ח מעתיק: וכתב הר"א אזכרי ז"ל ובירוש" ריש מסכת ביצה ספק היום נשרו ספק מאתמול נשרו פלונתא דר"ג ורבגן כדאיתא בריש אין צדין בבבלי ובירושלמי, ור"ג רשרי התם כאנשי יריחו, ורבגן דהתם כרבגן דהכא ע"כ. ברם בפירושו לביצה לא הזכיר רבינו כלל את עניין אנשי יריחו אלא העיר: ופלוגתא דספק מוכן (בין השורות הוסיף: בפ"ק דשבת שם) ולקמן פ" אין צדין בבבלי ובירושלמי. והדברים מובנים שבפסחים הוא תולה את שיטת אנשי יריחו בר"ג, אבל כאן אין צורך לתלות את שיטת ר"ג באנשי יריחו, שאין תולין תני בדלא תני

<sup>.1</sup> עיין אהצו"י עמ' 1.

<sup>128</sup> הפירוש המיוחס להרמב'ן שלפנינו (והוא לתלמידו. עיין בקונטרס מפרש השלם לפריימן ז'ל) נפסק בדף צ'ט א', ובסופו כתוב: עד כאן מצאתי.

<sup>129</sup> ובאהצו'י שבת 97 ובמקור ברוך לר' ברוך אפשטיין כיוונו להנהת הרב כאן.

ובהרחבה ומבאר דרך אגב גם את הבבלי, ולעתים רחוקות הוא נכנס גם לדחוקים, עיין, לדוגמא, מ"ש בהירושלמי כפשוטו עמ' 441. וכן מפרש רבינו (7 ע"ב, לפ"א סה"ג, ס' רע"ג): דכך אנו אומרים, כלומ' כך אנו מקובלים דאסור להשתמש ע"ג קרקע וכו'. וכן פי' בק"ע שם. אלא שרבינו היה יותר עקבי ופירש (49 ע"ב) גם בפ"ה (ה"ב, ס"ג ע"א): ומשני כך אנו אומ' כו', כלומר דלא פלוג רבנן במלתייהו, דהרי י"ל דאסור לדוש ע"ג זמורה שהיא מוטלת בארץ, אע"ג דאינה גבוהה ג' טפחים כדלקמיה, אע"ג דכל פחות מג' כלבוד דמי. והק"ע פי' כאן כך אנו אומרים בתמיה. וכבר ראינו לעיל (עמ' ר"צ ועיי"ש בהערה 18) שנחלקו הראשונים בפי' הביטוי כך אנו אומרים שבירושלמי.

נציע לדוגמא את פירושו לירושלמי פ"א ה"ב. וכן שנינו שם: ר' זריקוסינו בשם ר' יוסי בר' חנינה לא שנו אלא לביעורו הא לאכילה כזית. ר' אבהו בשם ר' יוחנן בין לביעורו בין לאכילה כזית. קם ר' מנא עם ר' חוקיה אמר ליה מן ר' יוחנן בין לביעורו בין לאכילה כזית. קם ר' אבהו. אמר ליה ואוף ביו ואוף ביו וואנן הרא מילתא. אמר ליה מן ר' אבהו. אמר ליה ואוף ביו לא כן ניתני שלשים אמרין ר' אבהו בשם ר' יוחנן בין לביעורו בין לאכילה כזי'. די לא כן ניתני שלשים ושבע כריתות בתורה.

וע"ז כתב רבינו (4 ע"א): גמ'. ה"ג בספרים ישנים ר' חזקיה בשם ר' (יוחנן) [יוסי בר' חנינה], 132 ולא גר' ר' זריקא מדקאמר בתר הכי קם ר' מנא עם ר' חזקיה א"ל כו': לא שנו, לא אמרו ב"ש חמץ בככוחבת: אלא לביעורו לעבור בבל יראה ובל ימצא: אבל לאכילה כזית דמראצטריך למיכתב שאור ולא יליף מחמץ מקל וחומר משמע דלהכי כחביה דבציר שיעוריה מחמץ, ומדפתח בשאור וסיים בחמץ, דכתיב שאור לא ימצא בבתיכם כי כל אוכל חמץ ונכרתה, משמע דשיעורן שוה. ומוקמי ב"ש השואתן לאכילה, וכסתם שיעורי תורה דהם כזית וחילוקו לבעור, כך מפ' בתל"ב (-בתלמור בבלי, ז' ע"ב) ופרש"י דאמרי ככותבת משום דאשכחנא ביום הכפורים דשיעורו כך: ר' אבהו כו', אף אלו דברי ר' חזקיה ששמע מר' אבהו בשם ר' יוחנו מלחא דפליגא על הא דאמ' תחילה בשם ר' יוסי בר חנינא: בין לביעור בין לאכילה כזית. לא קאי ר' יוחנן על דברי ר' יוסי בר חנינא שדבריו היו על ב"ש, ודברי ר' יוחנן אי אפשר דקאי אב"ש, דהא בהדיא אמרו במתני' שאור בכזית וחמץ בככותבת, אלא על כרחין אב"ה קאי וה"ק בין לביעור בין לאכילה אמרו ב"ה כזית, ולאפוקי דלא תימא דכי אפליגו, ה"מ לביעור אבל לאכילה אפי' ב"ה מורו שאור בכזית וחמץ בככותבת, מדאצטריך קרא למיכתב שאור, ולא יליף ק"ו מחמץ כדפרישי' לעיל, דמהאי טעמא מפלגי ב"ש בין המץ לשאור, ואשמעינן ר' יוחנן דליתא, די"ל דלב"ה אצטריך למיכתב שאור דלא יליף מחמץ משום דלא חזי לאכילה, ומשמע מדברי ר' יוחנן דלב"ש בין לביעור בין לאכילה חמץ בככותבת

<sup>130</sup> וכ"ה גם בפסחים פ"ה ה"ד, ל"ב ע"ב, בשרי"ר עמ' 160, שו' 6 ובקטע שנתפרסם לעיל עמ' רנ"א.

<sup>131</sup> מלה זו חסרה בכי"ל ובשרי"ר הנ"ל, וכן איננה בפסחים הנ"ל, ועיין מ"ש ע"ז בהירושלמי בפשוטו שם עמ' 146.

<sup>132</sup> הני' .יוחנן' היא רק פליטת הקולמום של המחבר, כפי שמוכח מכל דבר'ו להלן.

אלא שאף באכילה אמרו ב"ש חמץ בככוחבה נחני לב"ש שלשים ושבע בריחות ווומא בככועבעי כראמ, ר' יוסי בר חניגא: רי לא, כלומ' שאם לא האמר כן, וב"ש מפלגי בין ביעוד לאכילה, דבאכילה שיון שאוד וחמץ ובביעוד שאוד בכויח כזיח, כלומ' בהא פליני ב"ש וב"ה דב"ה סברי דבין לביעור בין לאכילה כזיח אמנע בנו בחם ב, יועול בבחול מחונע ובסלמו חב בבנ: בול בבילוג בול באכיבע אל [אנו] המלנו מג, אבנו האמג מני האמנט בהמו ההמל מג, עם, בג נונא מפגו מכן ב, גוסי בר הניגא: א"ל ואוף אנן אמרין ד' אב' בשם ר"י בר הניגא, בלומר שנתא לוגם לבובן נא"א ששמע מפיו: א"ל מן ר' אבהו, הוא הגיד לי ששמע כן במם ב, מסג בב שנתא מג שנת לב מב, מסג בב שנתא אמב כל משמש ב, מסג בב אהפ"י שהוא בשינוי לשון כדופרש לקמיה: מן הן שמע רב הרא מלחא שאמרת בר (חניגא) בלבר וחלמוד מייחי לדר' אבהו ודר' אבהו היינו דר' יוסי בר חניגא, במלום ב"ה אינה משנה: פירוש אחר ר' חוקיה לא אמר אלא הא רר' יוסי אמרו ב"ה בכויח, ומחני' רכריחות ב"ה היא ולא ב"ש, ואין זה כל כך דוהק רב"ש שוה, והוה להו תרי כריחות שאור בכזית וחמץ בככותבת, אלא וראי בתרוייהו מניהו חמץ בפסח, שלשים ושבע מבעי ליה למחני, רהא שאור וחמץ אין שיעורן חרויהו, קשיא לך הא רמני בריש מס' בריחות שלשים ושש בריחות שבחורה, וחר אלא שחאמר דמודו ב"ה לב"ש באכילה דחמץ בככוחבת מראיצטריך למיכחב מהם ב, וועול ואמר באי לא הימא הבי רבין לביעור בין לאכילה אמ' ב"ה בזית שמענו הדבר שאמרה וגם שעמו של דבר, כרמסיים די לא נחני כו', כלומר דנחן אנן אמרין ר' אבהו בשם ר' יוחנן, וכן היא לעיל בפסחים רף ל"ב, וה"פ ואף אנחנו בן מאמבע במם ב, אבעו אבא עוכת בן מבת במממעא מעוא ב, תעל: א"ב ואוף ממלבי כו, ממאל ממל מב זה שאמרת בשם ד' יוחנן, שמי שאמרה לד' מנא לא הגיד בכזית, ומדברי ד' יוחנן משמע דאפי' באכילה אמרו ב"ש המץ בככוחבת: מן הן בככוחבת, וה"ק ר' חוקיה ר' יוסי בר חניגא אמר בהריא רב"ש מורו באכילה רחמץ ם"ל, מרקאמר דלב"ה בין לביעור בין לאכילה בזית, הא לב"ש בחרוייהו חמץ

הקשים הוא מאריך גם בברכות. 151 השיטה של המחבר בשני הפירושים היא אחת: הפירוש לביצה, אבל יש לקחת בחשבון שמס' ביצה היא רבת הלכות, ובמקומות הרביעיה לאלף הששי שבו הסיננון של הפירוש לברכוח הוא אמנס יוחר קצר מאשר בפירושו, אלא שמתוך הפירוש עצמו נראה שהיה ספררי מחושבי א"יוצו במאה ל"ש רבינו ברפוס זיטומיר ופיטרוקוב למס' ברכוח. 331 שמו של המחבר לא נוכר מונו נו, אלמור אוכרי ו"ל, עלינו לברוק את יחסו של פירוש וה לפירוש הנרפס אחרי שעמרנו על אופי הפירוש של מס' ביצה, ואחרי שנתברר לנו שהוא יצא

דוראי משנה סתמיח היא, ומשמע ראחיא בכולי עלמא וליח רפליג עלה.

בבו להלן נציין את הדפים ע'פ דפוס פיטרוקוב (=ווילנא).

פנו כמו שנראה מחוך הספרים שהוא מביא. וכיה משחמש בלשון ערבי ובלעו, עיין פיב סה"ח, כ' ע"ב ר"ה פוע, פיא ה"א, ר' ע"ב ועוד בכימ. - 181 בפ"ו ה"ר, מ"ו ע"א, הוא כותב: כמו שנוהנין גם היום בא"י קרמוני הארץ המסחערבים.

185 עיין, לדוגמא, פירועו לפ"ב סה"ה, י"ח ע"ב, פ"ו ה"א, מ"ב ע"א ועוד.

הוא מרבה להביא את ספרי הראשונים, זמו הוא מניה את הירושלמי בהרבה מקומות וכותב סתם, ה"ג. אמנם, כפי שראינו לעיל, הוא מציין בפירושו לביצה שכ"ה בכת"י ובספרים ישנים לעתים קרובות, אבל בברכות הוא כותב בקביעות ה"ג ואינו מציין שכ"ה בכת"י, ברם ברור שגם בברכות היה לפניו כת"י, שכן הוא מעיר פעם אחת בפ"ה ה"א, ל"ז רע"ב: ה"ג בספרים ישנים, כמו שהוא נוהג בביצה.

ועל כולם נאמנת עלינו עדותו של ר"ש עדני שחי בעירו של רבינו (בצפת) סמוך לזמנו, והוא מעתיק (ברכות פ"ו מ"א ד"ה שעל היין) בשם ר"א אזכרי מלה במלה מפירושנו (פ"ו ה"ב, מ"ו ע"א).<sup>138</sup>

ברם מצאתי בפירוש זה דבר תמוה מאד והוא מאמרו בברכות פ"א ה"א, ד' ע"ב: ובמדרש חזית פירש מתנות כהונה דלמא כמו איתמר בבבלי, 139 והראיתי ל מורי נ"ע ואמר לי לא סבירא לי משום דתיבת דילמא אין משמע איתמר. והנה סתם מורו של רבינו הוא ר' יוסף סאגיס 14 שנפטר בשנת של"ב, 141 ולו הראה את פירוש המתנ"כ. אבל פירוש זה לחמש מגילות נדפס בראשונה בקראקא בשנח שמ"ח, כלומר כמ"ז שנה אחרי פטירתו של ר' יוסף סאגיס! אמנם ר' יששכר בער כמ"ד אמר המחבר עד כה עזרני ה' יתברך להשלים מלאכת הקודש הזאת ב מה דור א בתר א ביום שנאמר בו כי טוב ב' פעמים, יום שלשים לחדש אב הוא יום ראשון לחדש אלול שנת ונתתי לכם לב קדע לפ"ל, כלומר בסוף שנת שמ"ד השלים את המהדורא בתרא שלו, ומכאן שכתב לפני כן מהדורא קמא. ברם השאלה היא כיצד נתגלגל פירושו של ר' יששכר בער לצפת לפני שנת של"ב? בהם השאלה היא כיצד נתגלגל פירושו של ר' יששכר בער לצפת לפני שנת שר"ב והרי בזמן ההוא כבר לא "פרסמו" את הספרים בכתב אלא הכינו טופס אחד כדי למוסרו לדפוס. לכאורה יש לפתור את החידה בהנחה שר' יששכר בער בעצמו היה בא"י לפני ענת על ב והוא הראה את הטופס שלו לר' אלעזר אזכרי. בינו

137 בשני הפירושים הוא מביא את ספר הזהר, עיין ברכות פ"ד סה'א, ל"ב רע"ב. בפ"ט ה"א, ס"ב ע"ב הוא מעתיק ממדרש הנעלם. מספרי האחרונים הוא מביא בשניהם את הבית יוסף למחרי"ק.

138 מה שמעתיק במלא'ש (ברכות פ'ו מ'ג קרוב לסופה) בשם ר'א אזכרי אינו מפירושו לברכות אלא מפירושו לתרומות פ"ז שהשתמש בו תכופות, עיין רשימתנו לעיל עמ' ש'ד.

139 וכ"ה במתנ"כ שלפנינו בשה"ש רבה פ"ו-י".

140 עיין שה"ג ערך ר' אלעזר אזכרי והורודיצקי בציונים לזכר שמחוני עמ' 149.

14.1 בשנים עשר דרשות להר"י מינץ הדרש הששי, ד"ו שנ"ד, ל"ד ע"א מפורש: ועתה שמעתי ותרנז בטני כי נפטר בקראקא קרובי הנאון כמהר"ר משה איסרלין ז"ל וכו", ובשבוע הזה הניעה אלינו השמועה כי בצפת נפטר החכם השלם כמהר"ר יוסף סגיש ז"ל אשר היה איש רשום מאד מגדולי חכמי א"י. ועיין בציונים שם הע" 5, ויש שם טה"ר.

142 בסוף חמש מנילות בדפוס הנ'ל, ק'ל ע'ב.

143 במדרשים מצויות כמה מקבילות לירוש' ברכות, ולא מצאתי שהמפרש השתמש במתנ"כ במקומות אחרים (עיין לדוגמא פ"א ה"ג, ח" ע"ב-ט" ע"א ומתנ"כ בשה"ש רבה פ"א-ב"; פ"ג סה"א, כ"ד ע"א ומתנ"כ לב"ר פצ"א-ג" ועוד בכ"מ). כ"ד ע"א ומתנ"כ לקה"ר פ"ו-ב"; פ"ו ה"ב, נ"ג ע"א-נ"ד ע"א ומתנ"כ לב"ר פצ"א-ג" ועוד בכ"מ). ובפ"ט ה"ב, ס"ד ע"ב פירש רבינו: בר פחין פקח. אבל במתנ"כ במקבילה (שה"ש רבה פ"ב-ה"): בן מביש פחות וגרוע וולעיל פ"ב ה"ח, כ" רע"ב פי" הרב בעצמו בר פחין: פחת

אין בדעתי להכנס עכשיו לחקירה המסובכת על מקום מנוריו ופטירתו של ר' יששכר בער, כי מצד אחד נאמנת עלינו עדותו של ר' יעקב רייפמן 11 שראה את מצבת בעל מתנ"כ בביה"ק של העיר שעברעשין אשר בפולניה, ומצד שני קשה מאד להכחיש את מסורת ר"ד קונפורטי 11 שמציין את קברו בסימניו ובמצריו בחברון ע"י ר' אליהו די ווידאש. 11 ואפשר שר"י בער היה בנעוריו בא"י, ולפיכך חשבו שגם נפטר שם. ובזה תתבאר לנו גם שיטתו של בעל מתנ"כ בבאורו שנהג בה כמדת חכמי צפת שבזמן ההוא. והיו לו חוץ ממדרשים וספרים אחרים בכת"י 11 גם ירו של מי על קלף ישן נושן טוב ויפה, 112 והיה לפניו תלמוד ירושלמי למכות פ"ג 114 שכבר חסר בכל כתה"י שהיו לפני המדפיסים באיטליה (ורק עכשיו זכינו לו ע"י הגניזה שבמצרים), 110 וכן היה לפניו תלמוד ירושלמי יותר שלם בסוף ע"ז. 111 והרי ספרי הירושלמי בכת"י היו בלתי מצויים מאד אפילו במזרה, 15 ע"ז. 111 והרי ספרי הירושלמי בכת"י היו בלתי מצויים מאד אפילו במזרה, 11

אחד, שפל אנשים). ונראה ששאב את פירושו מספר אות אמת לקה"ר פי"א-ט' (שלוניקי שכ"ה, קי"ו ע"א) שכתב: בר פחין. פי" אדם פקח.

.2 'ששכר עמ' אוצר הספרות ש"א תרמ"ז, אהל יששכר עמ'

145 קורא הדורות, הוצ' קאססעל, מ"א ע"א.

146 וראיתי לחכם אחד (שכחתי מי והיכן) ששער שהקימו בשעברעשין מצבה לזכרו של ר' יששכר בער כשנפטר בא"י, וכמדומני שהביא סמוכים למנהג זה. ברם יש די הוכהות שהרב ואחיו היו באירופה.

147 עיין רייפמן הנ'ל עמ' 10, הערות 18-22.

148 עיין ברשימה אצל רייפמן הג'ל עמ' 10 הערה 16, ויש להוסיף עליה כהנה וכהנה. וכן היה לפניו גם ירוש ברכות בכת'י, שכ'ה כותב בב'ר (פצ'א-ג'): בירושלמי (ברכות פ'ז ה'ב, י'א ע'ב) גרס ומי צרה לי מינה לא שאלתיה. וכך מצאתי נקוד ומי צרה הצדי'ק בפתח וכל. וכוונתו לירושלמי על קלף ישן נושן שהיו בו מלים מנוקדות, עיין מתנ"כ וי'ר ספי'א, איכ"ר פ"ד-ב'.

149 עיין מתנ"כ לב"ר פס"ח-ט".

150 עיין הלכות הירושלמי להר"מ שהוצאתי לאור, עמ' ס"ו.

151 עיין מש"ש עמ' ס"ח, סוף נספח א'.

152 עיין לעיל עמ' ש'א מ'ש בשם הר'ש סיריליאו. וכן כותב הר'ן חביב בעל העין יעקב בהקדמתו לאנדות הירושלמי מועד שיגע לבקש ספר ירושלמי לסדר מועד ולא מצא, והעתקתי את דבריו בהירושלמי כפשוטו עמ' 2.1 וכ'ה כותב בסוף ליקוטיו לירושלמי זרעים סי' ל'ב: לא שמעתי ולא ראיתי בעיר הזאת שום ספר מתלטוד ירושלמי ופירושיו זולת ממסכתא א' וכו', ויאמרו לי כי בעיר הזאת נמצא ביד חכם מסוים, רב מוסמך מוכתר בכתר תורה וכהונה ספר ארוך אשר נכתבו בו בלי פירושים מדרשים רבים משיתא סדרי תלמוד בבלי ונם ירושלמי וכו', ויראה מחוכו היתה כוונת מחברו ללכת בדרך בעל הילקוט לחבר על הנדרש על אי זה פסוק מתורה נביאים וכתובים וכו'. וכן הוא כותב שם בליקוטיו לתענית פ'ב: הייתי חפץ שיהיה בידי מסכת תעניות ירושלמי בספר שלם, כי עתה אין בידי אלא ספר לקוטות וכו'.

וכן לא היה שום כת"י של הירושלמי לפני הרב ר' שמואל יפה שהשלים את ספרו יפה מראה לירושלמי בקושטא בשנת שמ"ז (עיי"ש בסוף הספר בד"ר, שכ"ז ע"ב), וכן לא היה כת"י הירושלמי (חוץ מכת"י עם פיר' ר"ש סיריליאו) לפני ר' יהושע בנבנשת, עיין על כ"ז להלן בנספח. כמובן שמס' שקלים היא יוצאת מן הכלל, מפני שהיתה נספחת לבבלי. וכן כותב החיד"א בברכי יוסף יו"ד סי' רנ"ט (ד' ווינא תר"ך, נ"ז ע"א): וראיתי בירן של מי כתיבת יד דגרים הא תנינן הכל מעריכין וכו". אבל אין מביאין ראייה ממציאות כתב"י של מס' שקלים לשאר הירושלמי.

ומכל שכן שלא היו רגילים באירופה. וכן היה לפניו פי' ר' אברהם בר' אשר על כל המדרש, 153 ורב זה היה מתושבי צפת. 154 וכן התעניין בפירושים ע"פ השפה הערבית, 155 אעפ"י שלא ידע אותה. כ"ז יכול לשמש סמוכין לדבר שחבר את המהדורא הראשונה בהיותו בא"י. והדברים צריכים עיון וברור, שהרי מן הפיסקא שבפירוש ר"א אזכרי לברכות הנ"ל אין הוכחה גמורה, מפני שיתכן שהיה לו להרב ז"ל עוד רב מובהק (מחוץ לר' יוסף סאגיס) שקרא לו מורה סתם.

ויש לציין שכתה"י שהיו לפני הרב בברכות לא היו דומים כלל לכתה"י שהשתמש בהם ר"ש סיריליאו, כמו שאפשר להווכח מהשוואה מדוקדקת של שני הפירושים, וגם לא הזכירו רבינו בשום מקום בפירושו לברכות, 150 אעפ"י שבן עירו ובן זמנו הזקן ממנו, ר"י קארו השתמש בו הרבה, עיין בתולדות חכמי ירושלים לרא"ל פרומקין ח"א, עמ' 64-157.64

ואשר לפירוש ר"א אזכרי לביצה כבר ראינו שהיו לפני הרב כת"י ישנים שלא התאימו כלל לא לנוסח הדפוסים ולא לנוסח שבשרי"ר (כת"י מצרים). ובדרך כלל פירושו לביצה היא מרגליהא דלית לה טימי, וברצות ה' נוציא את המסכת לאור עם פי' רבינו.

## פני משה לר' משה בר' שלמה ן' חביב

ומצפת לירושלים. באוצר הספרים של ר"ד ששון ז"ל 158 נמצא פירוש כת"י למס' ברכות, פאה ורמאי לר"מ ן' חביב 159 שהיה אב"ד של ירושלים. 160 המחבר מפרש באריכות ובהרחבה, כפי שנראה מגודל הכת"י, 161 ושמו של המחבר ערב

153 לפי רייפמן שם עמ' 3.

154 עיין בהקדמתו לספרו אור השכל.

.25 רייפמן שם עמ' 11, הע' 25.

156 עיין מלא"ש ברכות פ"ו מ"ג קרוב לסופה. ואפשר שבפירושו לתרומות הביא הרב את פירוש הרש"ס. ועיין לעיל הערה S4 על ישיבת הרש"ס בצפת.

167 לפני ר"י קארו היו גם כת"י אחרים של הירושלמי, כפי שנראה מן השינויים המרובים בפיסקאותיו מן הירושלמי בהשואה לנוסח הדפוסים. וכ"ה אומר מפורש (ב"י בטור יו"ד ס" רי"ז, ד' וורשא קכ"ז ע"א): הנודר מן היין אסור ביין מבושל יירוש' נדרים פ"ו רה"ח, ל"ט ע"ד) וכו", וכך מצאתי בירושל מי כתיבת יד ולאפוקי מנוסחת הדפוס שכתוב בה מותר ביין מבושל וכו", הנודר מן היין מותר בקונדיטון כך היא הנירסא בספרי הדפוס ובספר כתיבת יד.

158 עיין אהל דוד ח'א, עמ' 104 ואילך.

159 עיי"ש 105 ע"ב שמציין כי בכת"י נוכר: ועיין בעץ החיים של מורי חמי מהרי"ח נר"ו. וכוונתו כמובן לחותנו ר' יעקב חניו ולספרו הידוע, עיין תולדות חכמי ירושלים לפרומקין ח"ב, עמ' 80.

160 עיין פרומקין שם עמ' 59 ואילך. דרשות ושו"ת ממנו נמצאות בספריה שבביה"מ בבודפשט, עיין מ'ש ד'ר לאווינגר בחסד לאברהם, סה"י לכבוד האפפער, בודפשט ח'ש, עמ' 28 ואילך.

.91/8×63/4 רל"ט עמודים בנודל 161

(100 ע"א) וקימץ ביוחר בהעחקחן, וגם לא ציין למקומן בירושלמי. ואלו הן את נוסחאות כתה"י שהשתמש בהם הרב. לצערנו הסתפק הרושם רק בנ' רונמאות בער טיב הבאור. ברם בנוגע לחולרוח כחה"י של הירושלמי היה מעניין לקבוע

נירסת הר"ש סיריליאו במהדורא שלנו שונה כאן מנירסת הר"ש ברפוס, 201 אבל חנו (צ"ל: חני) הרוצה להפריש וכו' ". הכוונה היא לרמאי פ"ה רה"ב, כ"ר ע"ג. א. "נמי, הכי גרסינן והיא גירסת הר"ש ו"ל וירושלמי כחיבת יר

הרש"ס, שהרי הוא גרס כ"ו בנוסחא שלו, 181 ואפשר שהעתיק מפי' ר"א אזכרי שנהג סי' של"א אות י"ב (וציין לו בפתח עינים שם). הפירוש הוה הוא בווראי לא מן ליה בירושי רמוקמי למחניתין כאבא אלעור עכ"ר והנאני. ועיין בברכי יוסף יו"ר כהן לוי וכו', וכחב הרב המפרש הנו' דהכי מוכח מהר"ש והרא"ש דלא הוו גרסי ירושלמי כ"י ושם ראיתי שכחב ראיכא נסחא דל"ג בירושלמי עד בדון להחיר"א ז"ל (במקומו, כ"ב ע"ב): ואחר זמן רב האלקים אנה לידי פירוש עיין מ"ש להלן עמ' שי"ח בהערה הנוספת. ובהלכה זו ראיתי בפתח עינים

ב. "לא החירו למכור רמאי אלא לסיטון בלבר שימכור, הכי חניא בחום' בהוכחות כאילו. 191

ע"א, חו היא גירסת הר"ש סיריליאו, עיין בירושלמי הוצ' לונץ, י"ג ע"ב אות מצאחי בירושלמי כחיבח יר". הכוונה היא לרמאי פ"ב ה"ד, כ"ג (רמאי פ"ג הי"ג) ומסיים בה אבל בעל הביח בין כך ובין כך צריך לעשר. וכן

שרה יהושע (שיש להניח שהשחמש בו) אמר שבספרים ישנים (והיינו ד"ו ומהרש"ס) ושם (ע"ו ע"ב) גורם: קצר הגובר חציה וכו', 100 וכרי להוציא מגירסה בעל כאן בפי' ר"א אוכרי, ויחכן ג"כ שכיוון לספר שרה יהושע שנרפס בקושמא חכ"ב, הנרפס, ולכאורה נראה שהמחבר כיוון כאן לכח"י אחר. אבל אפשר שהרב השחמש את השינוי בין גירסת כתה"י ובין הנרפס. נוסח הרש"ס מתאים כאן בדיוק לנוסח קצר הגובר וכו". הכוונה היא לירוש' פאה ספ"ב, י"ו ע"ב, והרושם לא העתיק וי "עכי גרסי' בספרים ישנים קצר הגובר וכו' ויש ספרים דגרסי'

הר"מ ן' חביב כחב את ספרו בקושמא בהיותו צעיר לימים מאד, 191 וספק הגירטא היא חצי חציה. 661

בפו ליין בירושלמי הוצ' לונץ, כ'ג ע"ב ואילך ובמלא"ש פ'ה מ"ב.

89ז עיין בירוש' הוצ' הנ"ל, וגם במלא"ש שהביא את פירוש הר"ש לא העיר כלום.

ואו היין מלא"ש ברכוח פ"ו מ"ג קרוב לסופה ומ"ש לעיל הערה 155.

פפו במקום ,חצי חציה' שלפנינו. וקרוב בעיני שבשרה יהושע נפלה מעוח הדפוס (אעפ"י

שלא חיקן אוחה בסוף ספרו), כפי שנראה מן העניין בירושלמי.

991 כמוכן שכ"ו אינה אלא השערה, כי לצערי לא יכולתי להשיג העתק יותר שלם מן

701 שהרי הוא מוכיר שם את חותנו המהרי"ח בברכת החיים, ומכאן שכתב את פירושו הפסקאות הנ"ל.

לפני שנח חל"ד, עיין חולדות חכמי ירושלים לפרומקין ח"ב עם' 30 והשוה מש"ש עם' 39.

SIELUL CH aLL

גדול בעיני אם היו לו כתבי יד של הירושלמי (חוץ ממהרש"ס), מה שלא היו לו לבן זמנו ומקומו הרב ר' יהושע בנבנשת שחבר פירוש על חלק גדול מן הירושלמי.168

#### ספרי הירושלמי המוגהים שהיו בידי חכמי א"י והספרים שהגיהו

כבר ראינו לעיל שהיו בא"י "ספרים ישנים" ו"ספרי עתיקי" של הירושלמי. ספרי הדפוס של הירושלמי הוגהו אח"כ ע"פ כת"י ומסתבר שהשתמשו בכת"י הללו. וכן מביא מהר"י קורקוס באור על הר"מ:100 ומצאתי ירושלמי מוגה וכו. מכיוון שרבינו השתמש ברגיל בנוסח הרפוס, הרי מחייבת הסברא שהירושלמי המוגה שהיה לפניו הוא ד"ו שהוגה ע"פ כת"י.

וכן כנראה היה ירושלמי מוגה גם בידי ר"מ די לונזאנו זי והעתיק ממנו החיד"א בככר לאדן, קס"א ע"ב ואילך. ומתוך ההגהות הקצרות נראה שהר"מ לונזאנו רשם אותן על הגליון. 172 ובפתה עינים (ב"מ מ"ד ע"א) כתב החיד"א: ומצאתי להרב השלם כמהר"ר מנחם די לונזאנו זלה"ה בהגהותיו לירו' מכתב ידו הקדושה שכתב מה שחסר בדפוס מירושלמי כתיבת יד, עיי"ש שהעתיק סוגיא שלמה, 173 ויתכן שהשלימה על הגליון מירושלמי כתיבת יד שהיה לפניו או מירושלמי מונה.

וכן ראה החיד"א בירושלים ירושלמי מוגה ע"י ר"ב אשכנזי. 174 הרבנים הנ"ל לא הסתפקו בתיקון הנוסח גרידא אלא כתבו גם פירושים על הגליון. ולפעמים אנו למדים מהם פירושים למקומות קשים מאד בירושלמי. כן לרוגמא שנינו בתענית (פ"א סה"ג, ס"ד ע"ב): תני אם היתה השנה חסירה נותנין לה חסרונה. ואם לאו הולכין אחר סידרה דברי רבן שמעון בן גמליאל. רבי אומר לעולם הולכין אחר סידרה. אם היתה השנה מעוברת הולכין אחר עיבורה. ר' זעורה ר' יסא ר' שמואל בר רב יצחק מטי בה בשם ר' יוחנן לבסוף נצרכה. ונדחקו מאד המפרשים בבאורו. בר רב יצחק מטי בה בשם ר' יוחנן לבסוף נצרכה. ונדחקו מאד המפרשים בבאורו. והנה בספר פרי האדמה 176 מעתיק: 176 "ו בגל יון הירושלמי מצאתי הנפירש וו"ל, היתה חסירה. אמתני' קאי, דתנן בג' בחשון כו' הגיע ר"ח כסליו

16s יש להצטער שלא נסתייעא מילתא שידפס פי' הירושלמי לבן זמנו הזקן מסנו, ר' בנימין מוספיא, עיין מ'ש באור החיים לר'ח מיכל, עמ' 285, סי' ו'.

169 עיין עליו בתולדות חכמי ירושלים לפרומקין הנ"ל ח"א עמ' 68, סי' י"ג.

170 פ"ג מה' כלאים ה"ו, ג' ע"א; פ"ג מה' מע"ש הי"ד, פ"ד ע"ד. ועיין אהצו"י כלאים עמ"s .s

11 עיין עליו אצל פרומקין הנ'ל, עמ' 134 הע' 1.

172 ועיי"ש קס"ד ע'ב שכתב: הנהוח שמצאתי לא' קדוש בירושל' בנליון כת"י נושן.

173 עיין מ'ש בתלמודה של קסרין, עמ' 11 הערה 78.

174 עיין שה"ג מערכת ספרים ערך הנהות, ועיין פרומקין הנ"ל, עמ' 188, ומ"ש בקרית ספר שי"ג, עמ' 108.

175 לר' מיוחס בר' שמואל מירושלים, ח"ד ה' תענית, ח' ע"א.

176 והעירני עליו ידידי המנוח ר' מיכל רבינוביץ ז"ל לפני כשתים עשרה שנה.

[כו'], וקאמר דכל אלו הזמנים דמנו חכמים במתני' צריך לדקדק בהם על קביעות השנה שהם תשרי וחשון, שפעמים שניהם חסרים ופעמים שניהם מלאים ופעמים אחד מלא ואחד חסר, ואם היא חסרה אין מתחילין באלו הזמנים שנזכרו במתני' אלא ממלאים חסרונם, ואם אינם חסרים הולכים אחר הקביעות דקבעי לה ב"ד. מח ל פה שיטתיה. פי' כי הוא הבין דמה שאנו אומרים הולכים אחר העיבור חזור על זה הדין בעצמו, כלומר שלא יתחילו להתענות, וכל דיני המשנה אלא אחר חדש, מפני שהיא מעוברת, ועלה קא מתמה מחלפא כו'. ומשני ל בסוף נצרכה, ר"ל האי דקאמר הולכים אחר עיבורה חוזר על סוף הזמנים של תעניות דתנן היחידים חוזרין ומתענין עד שיצא ניסן עכ"ל. ואו מרים שהוא כתיבת שאמרו, אסרו וכן שנינו בירוש' שם ספ"א: יצא ניסן הנשמים סימן קללה (ע"כ פיס' מן המשנה). אמר ר' יוסי ביר' בון ובלבד ניסן של תקופה. ולפ"ז בסוף אין הולכים אחר סידרה, כלומר אחר קביעת ב"ד, אלא אחר עיבורה שניתן לה כדי למלא חרר סידרה, כלומר אחר קביעת ב"ד, אלא אחר עיבורה שניתן לה כדי למלא חררונה.

ואשר להגהותיו של ר"ב אשכנזי לנוסח הירושלמי, ברור הוא שהגיה ע"פ כת"י, שהרי תלמידו ר"ש עדני השתמש עדיין בכת"י הירושלמי, עיין מ"ש במבואי לירושלמי כפשוטו, עמ' כ"ז.ב<sup>57</sup>1

סוף דבר, ראינו שבמאה הרביעית לאלף הששי ובסמוך לה לפניה ולאחריה התעוררו החכמים שנולרו בא"י ואלה שהיה בדעתם לעלות לשם זיו לחבר פירושים לתלמודה של א"י ולהגיה אותו. ואנו מסיימים במה שהתחלנו, במכתבו של ר' שלמה בן יהודה: \*זי ואם הקל בכבוד אם לאמר כי שכחה תורתה. והרבה בשבח אשת אב. כי מצאה הוריתה. אשר הותיר לה שארית. הוא יקנא למקיליה ויזכור לה ברית. כי לא תשכח תורתה להכרית. כי עתידה היא לשוב אל בתי אכסניותיה. לבלתי מוש מהם הליכותיה.

א מה' תענית ה'ט. בצפנת פענה, פ'נ מה' תענית ה'ט.

במנת בשעת ההגהה הגיעני ספרו הגדול של מהרי'ן אפשטיין, וראיתי שם (עמ' 160 הע' כ') שהעיר על שו'ת הר'י מטראני ח'ג סי' ל'ה שכתב: [ואין מעידין אלא לאחר ג' ימים ע'כ] וכן וכן היא בנסחת הירושלמי בכל הספרים. דעתו של מהרי'ן היא שהכווגה היא לכל ספרי כתה'י של הירושלמי. אני השמטתי מקום זה מפני שספק גדול הוא בעיני אם כיוון לכת'י. התשובה נכתבה לא יותר מוקדם משנת שפ'ב (עיי"ש בשאלה), והיינו כי"ג שגה אחרי שנדפס הירושלמי בקראקא. יתכן איפוא שכוונתו לספרי הירושלמי של ד'ו ודפוס קראקא. תדע לך שהוא כן, שהרי בח'א סי' קל'ט (התשובה נכתבה בשנת ש"ע בערך) כתב הכב: לושוב מצאתיה בנסחה של הירושלמי, ולא הזכיר שכ'ה בכל הספרים, מפני שבזמן ההוא עדיין לא היה בידו אלא דפוס אחד. ברם רחוק מאד בעיני שהיו לפני הרב ז'ל בקושטא אחרי שנת שפ"ב כמה כתב"י של הירושלמי, מה שלא היה כלל לתלמידו בעל שדה יהושע. ועיין כנה'ג אה'ע, הגהות הטור סי' י"ז אות של"ד.

177 ר'ש סיריליאו, ר'מ פיזנטי, ר'א אזכרי, ר'ב אשכנזי, הר'מ לונזנו ור'מ ן' חביב. 178 עיין לעיל הערה 1.

#### נספח

אמרנו לעיל עמ' שי"ב הערה 152 שלא היו שום כתב"י של הירושלמי לא לר' שמואל יפה ולא לר' יהושע בנבנשת. אמנם ביפה מראה להר"ש יפה נמצאות לפעמים גירסאות שונות מאלה שלפנינו, אבל ברור שהוא השתמש בפירושי הראשונים, באגרות הירושלמי שבעין יעקב וכדומה, ועל פיהם הגיה כשם שהגיה גם ע"פ הסברא משיקול דעתו. בכל ספרו לא מצאתי נוסחא שיכולה להוכיח לנו כי הרב השתמש בכת"י הירושלמי. רק גירסא קשה שלכאורה אינה מובנת מוכיחה על שימוש בכת"י. יתר על כן לא יתכן שבספר רב הכמות כיפה מראה לא יזכיר הרב שכ"ה הגירסא בכת"י הירושלמי.

אותם הדברים אפשר לומר גם בנידון הר"י בנבנשת, והרי הוא מעיר ע"פ רוב כשהוא מתקן ע"פ גירסאות הראשונים וע"פ הר"ש סיריליאו.

נסיים בפי' הר"א פולדא לירושלמי זרעים. מקובל הוא אצל חכמי ישראל מר"ז פרנקל 180 ואילך שהרב השתמש בכת"י הירושלמי. אבל אין לדברים הללו שום יסוד. הרב אינו מזכיר בכל ספרו שכ"ה הנוסחא בירושלמי כת"י. הוא מגיה כמה פעמים מדעתו ומן הסברא גרידא, וע"פ רוב ע"פ הר"ש, ע"פ התי"ט 121 וכמה מפרשים אחרים שהיו לפניו.

179 בפסחים פ"ה ה"ז, ל"ב ע"ג (ובמקבילה בתענית ספ"ג) שנינו: חד בר אבייה עבר קומי תיבותא אמר לון ענון בתריי מה דנה אמר. הדא אמרה לית הדא דידן וכלומר, אין זה הלל שלנו, הלל המצרי). א'ר מנא הדא דידן. נסא הוה רב בנין כן אמר לון ענון בתריי מה דנא אמר. וביפה מראה מעתיק שם: נשא הוה רב וכו' פי' לעולם הלל שאנו רגילים בו היה ומשום דהוו התם בני נשא הרבה והיו ביניהם עמי ארץ אמ' להם שיקראו אחריו. ברם ברור שאין כאן גירסא מכת"י אלא תיקון מן הסברא. ולא עוד אלא שהתיקון אינו נכון, מפני שכל המפרשים (ובתוכם גם אני בהירושלמי כפשוטו עמ' 464) לא עמדו על הפירוש הנכון בירושלמי. והפירוש הפשוט הוא שהירושלמי הוכיח מזה שהחזו אמר להם לציבור לענות אחריו כל מה שהוא אומר שאין זה הלל המצרי שנהנו בו לענות רק ראשי פרקים (עיין סוטה פ"ה מ"ד, תוספתא שם פ"ו ה"ג, ירושלמי שם ה"ו, כ' ע"ג ובבלי ל' ב'. ועיין במכילתא שירה פ"א, הוצ' הורוביץ עמ' 119 ובבלי סוכה ל'ח ב' וברש'י ובתוספ' שם). ור' מנא דחה את הראייה, ואמר שהנס היה גדול, ולפיכך בקש החזן שיענו אחריו כל מה שהוא אומר, כשירת הים בשיטת ר' נחמיה. פירוש המפרשים שהעם היה בקי בע'פ בהלל המצרי אינו מחקבל על הדעת גם מטעם אחר, שהרי בא'י לא אמרו כלל הלל לא בר'ח ולא בששת הימים האחרונים של פסח (כפי שיתבאר במ"א, והערת זולאי בידיעות המכון לחקר השירה העברית בירושלים ח"ה, תרצ"ט עמ' קל"ג, לחרוו "תנות בראשון הלל" צריכה תיקון).

וכן בהוריות פ"ג סי" ט"ו (ד"ן שכ"ה ע"נ) מביא ביפה מראה: וי"ס דנרסי ראש קודם לוקן שאינו ראש. וכבר העירותי בקרית ספר ש"ד עמ" 326, שנירסא זו היא גם בשרי"ר ובה"ג הוצ" הילדיסהיימר עמ" 502 וציינתי שם להערת המו"ל (שמביא נירסא זו בשם תשה"ג הוצ" קורוניל). אבל כמובן שהר"ש יפה לא כיוון לספרים הללו, אלא לירושלמי הנספח לבבלי ד"ו (ובד"ח שם "תקנו" ע"פ הוצאת הירושלמי). ועיין מ"ש הר"ל נינצבורג בפירושים וחדושים לירושלמי ח"ג עמ" 1911, הערה 221.

180 מבוא הירושלמי, קמ"א ע"א.

נוע בפאה פ'ו ה'ג, ד' אמשטילדם ט'ו ע"נ (וע"פ דפוס זה אציין את הדפים מכאן

וכן הוא מביא מכת"י הגאון מהר"מ ז"ל. עיין פאה פ"ג (קרוב לסופו), מ' ע"ב: ה"ג מפני שהוא מפריש מן הקמה על הקמה ומן הקמה על הקציר ואינו מפריש מן הקמה ולא על הקציר. וכן הגיה הגאון מהרא"ם ז"ל. שם פ"ד ה"א, "ל. שם בסוף הפרק: וכן כתב הגאון מהר"ם ז"ל. שם פ"ד ה"א, י"א סע"ב: ואיפכא גרסי' ר"י לדריש לקיש, וכן הגיה הגאון מהר"ם ז"ל ראיתי ז"ל. שם פ"ו ה"ד, י"ז רע"א: ובכ"י של הגאון מוהר"ם ז"ל ראיתי דקאי אעומר שמוכיח כנגדו.

וכן הוא מביא הנהות בשם ר"י אבוהב. עיין פאה פ"ג ה"ה, י" ע"א:
"ובספרי" כתוב במקום אחרון ראשון, וטעות הוא וכן הגיה מהר"י
אבוהב ז"ל כאן, ויש גורסין ראשין, והיינו רביעי ראשונה ורביעי
אבוהב ז"ל כאן, ויש גורסין ראשין, והיינו רביעי ראשונה ורביעי
ג' שהוא ראש לחצי האחרון, והוא הר"י קורקוס ז"ל הביאו הכ"מ ז"ל". 183 אבל
בעיקר הרבה להשתמש בפי" שדה יהושע ובגירסאותיו (ע"פ הר"ש סיריליאו), כפי
שנראה לכל מעיין. על פיו השלים ברייתא שלמה בסוף בכורים, ט"ע"א:
תניא (!) הבכורים מצוה להביאן בשבעה כלים וכו". וכן העתיק ממנו את
הגירסא ואת הפירוש בערלה פ"א רה"ב, ג' רע"ב וכן בכ"מ. והוא מזכירו בשמו
מפורש בשביעית ספ"ז, י"ז ע"א: ראיתי בשדה הישועה (צ"ל: יהושע) בשם מהר"ש
סירילי ז"ל בערלה שכתב וכו" (וכ"ה שם קי"ח ע"ר). סוף דבר, אעפ"י שהרב
שם המקורות לגמרי ולא נמנע לפעמים מלהזכיר אותם בשמם, אבל לנוסח כת"י
של הירושלמי אין זכר בפירושו. 181

### הערה נוספת (לעמ' שי"ר הערה 162

הרב סלימאן דור ששון נר"ו הואיל בטובו לשלוח לי צילום של דף 204 מכת"י פני משה וקיבלתיו אחרי שמאמרי כבר היה קבוע ברפוס, ולפיכך אני מעתיק את כל הפיסקא כאן: גמ' הכי גרסינן והיא גירסת הר"ש ז"ל וירושלמי כתיבת יד תנו (צ"ל: תני) הרוצה להפריש תרומה ותרומת מעשר וחלה כאחת נוטל כדי

ואילך) שמניה ומשלים שורה שלמה בירושלמי, וזה ע'פ הר'א מלונדריש שמביא בתיו'ט שם פ'ו מ'ה.

192 לא נתברר לי למי הוא מכוין. ואולי הכוונה לר' משה זכות מחבר קול הרמז, שלפי השמועה חבר פירוש על הירושלמי, עיין שה'נ להחיד'א בערכו. הרב נפטר בתחילת שנת תנ'ח, עיי'ש.

183 בד"ח של הכ"מ, פ"ג מה' מתג"ע הי"ז הנירסא: הראשון, וכן הדפיסו גם במהר"י קורקוס שבר"מ הוצ' נויארק. אבל במהרי"ק ד"ר י"ט ע"ד לנכון: הראשין.

184 השוה כל מ"ש בנספח זה ומ"ש על הר"ש סיריליאו (לעיל עמ" ש"א), על ר"י קארו (לעיל הערה 157), על ר"א אזכרי (לעיל עמ" ש"ד) ועל בעל מתנות כהונה (לעיל הערה 148). עם מ"ש הגר"ל נינצבורג שליט"א במבואו לפירושים וחירושים ח"א עמ" קט"ו-ק"כ.

טרומה וחרומה מעשר וחלה כאחת וכמה הן א' מעשרים ואומר א' מק' ממה שיש מני הנינוה אשר מצאחי בהר"ש מונה ובירושל מעשר עליו ווה שעשיתי הולין הני הן בצר זה חלה נמ"ש בצפונו וברומת מעשר עליו ווה שעשיתי הולין הני הן בצר זה חלה נמ"ש בצפונו וברומת מעשר עליו ווה שעשיתי הולין הני הן בצר זה חלה נמ"ש בצפונו וברומת מעשר עליו הוא בצר זה חולין הני הנמה אשר מצאחי בהר"ש מונה וא מעשרים ואומר א' מק' ממה שיש

ולפ"ז העחיק הרמב"ח לא מנוסח הר"ש שברפוסים אלא מר"ש מונח, ועיקר העחקתו היא כנראה מן הר"ש, אלא שכח" הירושלמי מסכים לה בכללה. ונוסחה זו מתאימה לחוספתא פ"ה ה"ו, 46, ובחלקה גם לכת"י הר"ש סיריליאו, עיין בירושלמי הוצ' לונץ כ"ד רע"א אות א' וב'.

## ב, מלמד בן מול מוב

יצחק דוב מרקון (רמסגיים)

אחרי נירוש ספרד ופורטוגל מצאו היהורים מקלט בטוח ומקום מנוחה

וקושטנטינא נהיחה או לעיר ואם בישראל מלאה חכמים וסופרים. מגרושי חצי האי הפיריניים ויוצאי חלציהם ובני משפחתם שהתישבו שם; כהנו שם פאר, כמו ר' משה קפסאלי, ר' אליהו מורחי ועוד גאונים מפורסמים לושמומינא רבחי למטרפולין של חורה הודות להרבנים הגדולים גאוני ארץ אשר ארריאנופול ועוד), ובמשך החצי הראשון של המאה המ"ו נתהוה עיר הבירה במורקיא, ויפרחו שם בזמן קצר מרכזים רוחניים חשובים (בקושטנטינא, סלוניקי,

עבריים. וכבר בראשית המאה המ"ו הוקמו בקושטנטינא בתי רפוס להרפסת ספרים

והמביאים לרפוס, המגיהים: והמליצים ("אנקומיאסטים"),3 אשר היו על פי רוב וביניהם גם רבנים וסופרים. הרבה הועילו במלאכת הקדש גם המוציאים הדפום בישראל למלאכח הקרש, אשר התעסקו בה אנשים חשובים ונכברים מלאכח הדפום היחה אצלינו, עם הספר, נחשבת מראשית צמיחת מעשי

י ר' שלמה בן מול מוב, ר' מנשה בן ישראל, ר' שבחי בס ועוד. גדולי חודה דבנים, חכמים וסופדים מפודסמים.

ב ב, אליה בן בנימן הלוי, ד' דוד בן יוסף ן' יחייא, אברהם בן יוסף ן' יעיש, ד' שלמה

שבעי בס ועוד. בן מול טוב, ר' אליהו הלוי המכונה ר' אליהו בחור, ר' מנשה בן ישראל, ר' משה רבקש, ר'

auch der einzige Schutz gegen Nachdruck, den der jüdische Drucker hatte, jüdische Publicum zum Ankaul des Werkes zu ermahnen, sondern sie wurden unter gelungene Gedichten die desten hedräischen Drucke zieren - und das hervorzuheden, - wie es auch sonst durch Encomiasten geschah, deren mit-Begründung der Ertheilung der Druckerlaubniss die Vorzüge des Werkes selbst bald eine bedeutsame Wichtigkeit. Sie dienten nicht blos dazu, in Seite 31a):"Die Approbationen erlangen für die innern Verhältnisse der Juden paedie von Ersch und Gruber, Zweite Section, 28-ter Teil, Leipzig 1851, andri we raw of Judischer Buchhandel" (Encyklo- warn war t' jüdische Typographie und jüdischer Buchhandel" (Encyklo- warn war t' jüdische Typographie בכל אופן השם הוה במלא מובן המלה איננו מהאים להמליצים אשר נוכרו אצלינו. — ועי' בשם "Encomination בשם " נקראים משוררים הכוחבים שירים ומליצוח בשפה חוף. — אבל

+ ב, בוב כן מסף ן' יחייא, ד' שלמה בן מול טוב, ד' אליהו בחוד, ד' אברהם בן אפרים muigalisird nov I'll ania osla.

מאנני, ד' שמואל שולם ועוד.

raullr.7

אחר מהם היה ר' של מה בן מול מוב אשר ארבר פה אורותו.

CHEL ICUILL'S 151-9451 בחור מניה, מליץ (Encomista), מוציא לאור ספרים ומרפים, פרטי ימי חייו נעלמו ממנו, אך עקבוחיו ניכרים בקושטנטינא בשנות

ב, אלמה ב"ר מול טוב הפס מקום חשוב מאד בומנו בקושטנטינא ונמנה בין

ב, עם ב"ר דוד יחייא), אשר הסכימו על החבור "ברכת אברהם" לר' אברהם בנימן הלוי, ר' אברהם ב"ר יום טוב ירושלמי, ר' אהרן מטראני, ר' יעקב פולק, ובולי ורבני טורקיא (כמו ד' יוסף קארו, ד' אברהם בן יעיש, ד' אליה ב"ר

כפי הגראה הוא היה יליד ארץ רומניא." אביו ד' מול טוב היה ג"כ סופר מריויש צרפתי בשנת רצ"ר.

המכיל שירי קרש ושירי הול. כל הספרים האלה לא השתמרו עד זמננו.8 ספר במצוח לא חעשה, 3) ספר "רביר זהב", 4) ספר "יריעות שלמה" ר' שלמה בן מול שוב חיבר את הספרים האלה: 1) "תורי זהב" במצות עשה,

שם ששים שירים ממנו, — נמצאים ביניהם שירים — פתיחות לספריו שחיבר.? ונשכטוני" (קושטנטינה, ש"ה), -- שנערך על ידי ר' שלמה בן מול טוב ונדפסו יורעים אנחנו שחיבר הוא את הספרים האלה, יען כי בספר "שירים וומירות

ישראל בתונרמה (מהדורה שניה, הוצאת "דביר" חל־אביב, חר"ץ), חלק שני, עם' 11-21. לימעראמורגלשיכמע דער סינאנאלען פאעויע, עם' 155; שלמה דוואנים, דברי ימי . p 11 z - ;b. Massal-Tob, Encom., Corr., Ed. (et Typogr.?) Constant. 1513-49 Salomo :9123 " 3034-3033 " 29 - (Typographus?) et poeta Constantinop. Salomo b. Massal-Tob, Corrector :6955 or 12371 'vy s

בומנוומים )כך נקדאים היהודים במלכות ביואנץ קודם שלכדו המודקים אותה בשנת לוכרים בין לנקבוח)", אבל לפענ"ר יוחר נכון לשער שהוא מבני רומניא או שנוץ, שם, כוחב: "אולי מוצאו מאיטליה (כי באיטליה השם מול טוב נהוג בין

ש"ה), סי' רפ"ה, רפ"ו, רפ"ו. — ועל פי הספר הוה פרסמתים שנית. עי' יצחק דוב י שלשה שירים מד' מול מוב נמצאים בספר ,שירים וומירות וחשבחות' (קושמאנטינה, אמ, ה,ב) נרשם: ייי "מעור בחור, א, כבת י"ח שנה שמה מול פוב בת ר' יעקב רומאנו' ייי עשרת ימים אשר ילדה לי בן..."...; וברשימת המתים במנפה בקנדיאה בשנת השנ"ב ושם, מוכיר ר' אברהם בלצא את אשתו: "הלא היא הכבודה מ' מול מוב נ"ע שנאספה אחרי בלצא (לחולדות היהודים בקודיא) הגדפס ,סיני" אביאלול חש"ו עם' רצ"ו, רצ"ט, ש"ב. שם אשר רשום מלמעלו: ,ומר לננון יוני'. - עיין א. מ. הבר מן, ספר הוכרונות של רבי אברהם שר' שלמה ב"ך מול טוב היה מבני רומניא, אבל אסמכתא לדבר יש בוה שבין שיריו נמצא אחד \$\$\$1. — מנהג ההפלות שלהם נודע בשם ,מחוור רומניא"(. — אעפ"י שאין לי ראיה לדבר וה

9 ספר "שירים וומירות ותשבחות", סי' רנ"ב: "פתיחה למחברת תורי והב שחבר במצות שלהם ראיה היא שהספרים האלה נאברו מאתנו. אהרן פריימן מניורק לא הוא ולא פרופ. אלכסנדר מרכס ראו את הספרים האלה; ו,לא ראינו" 8 השלים הגדול בספרות ישראל צונץ לא ראה אותם. — וכפי שכותב לי ידידי פרופ.

מ ב ל ו ני "לדוד שירי מול מוב" במאסף גיד לדוד" (לכבוד פרופ. דוד סימונסן בקופנהנן).

מעדר". -- ובסי, רע"ב נמצא שיר של ר' שלמה בן מול טוב המחחיל: "אלי גלגל יסבב מי עשה"; סי' רנ"ב (sid): ,פתיחה למצוח לא העשה שחבר"; סי' רצ"נ: ,פתיחה לרביד והב

מפועםמים כמו ב, ישר אל נאגארה ור' מנחם די לווואנו."וו אשר ישב בחוכם והצליח בדרכו זה; ובעקבותיו הלכו אחריו בענין זה משוררים מכן חן הומרה הטורקית והערבית. אל השירה היהודית לפי רוח בני המרינה המשורר הראשון בקושמאנטינה הנודע בארצות מורקיא והוא היה הראשון אשר פיוטיו ושירי חול שלו מלאי חן ומלצה נשנבה, מעשה ידי אמן. הוא היה בומנו וחרוח הספרדי, ואף כי לא הגיע אל גדולי משוררי ספרד, אבל בכל זאת ביבליה הפצו בידו להוציא מחחת עמו שירים יקרי ערך ונפלאים על פי המשקל מליץ נשנב, אשר השתרל לילך בעקבות מישב משוררי ספרד והרבה פעמים ביחוד הצמיין ד' שלמה בן מול מוב בחוד משודר בעל בשרון,

לונין, קראים) וגם בספר "אמרי נועם". ומשם באו אחדים מהם אח"כ במחזורים וסדרי חפלה ממנהנים שונים (ספרד, מספרם עולה לששים. כל הששים שירים נרפסו פה בספר "שוו"ת" בפעם הראשונה, מול טוב היה עורכו, נרפסו ממנו שירי קרש (פיוטים ופומונים) ושירי הול אשר בספר "שירים חמרות ותשבחות"בו (קושמאנטינה, ש"ה), אשר ר' שלמה בן

נבולים וחשובים גם כן פעולותיו של ד' שלמה בן מול טוב בתור מדפים?

פתיחה לחוד (סי' רנ"ב sid) ולספר "רביר והב" לחוד (סי' רצ"ג). במצוח עשה, אבל לפענ"ד השערחו של צונץ איננה וכונה, יען לספרו במצוח לא העשה נמצאה "עביר והב" הוא במצוח לא העשה, כעין חלק השני לספרו של ר' שלמה בן מול טוב בחרי והב" הוה. עי' יצחק דוב מרקון, במלילה" חלק נ' (מנצסטר, חש"ט). — צונץ (שם) משער שהספר כתבתיו". — ארבעת השירים האלה הולכים ונרפסים בין שאר שירים מהקובץ יקר המציאות אפיקים' ובסופו של השיר גרפס: ,השאר המצאנו במחברה יריעות שלמה ומפני אריכותו לא

יו "לנועם, או "לחן, הישמעאלים. — עי' לונואנו, שחי ירות, דף ס"ה עמוד ב'; דף "לנוון ישמעאלים", "לנוון ישמעאלי", "בשנוי נוון ישמעאלי", "לנוון ערבי קולו לקאדי", "לנוון יוני". or בין שיריו בספר גשירים וומירות ותשבחות" נמצאו הרבה אשר רשום עליהם מלמעלה:

ברביר ח"א (ברלין הרפ"ג) 228 ואילך וב,מלילה', חלק ג' (מנצסטר, תש"ט), אשר שם גרפסו בי ע"ר הספר יקר הערך ויקר המציאות מאד עי' מאמרו של יצחק דוב מדקון. לם בי לם, א,

וחשבחוח" ב,דביר" א' (ברלין חרפ"נ), 484-824. נם אטבים משירי ר' שלמה בן מול טוב. עי' ג"ב יצחק דובער מדקון ספר שירים וומידות

בת, הב ב.א וכתושם שמבבתהם למתם (כל סירא וכו') רע"ם ומדרש חמש מגלות ד"פ באותן ישראל בחונרמה" חלק א' עמ' 15) אין לה שחר. אשטרוק דטולון הדפים ט' ספרים משנת "Ele-1513", Drucker 1518-1523" (1511-1513), allein dis 1530 auftreten, wie auch Salomo den Massal Tod als Jehuda Sason (1514), Estrok de Toulon in Gemeinschaft mit Samuel Rikomin Joseph Sason, die aber ebenso wohl als selbständige Drucker, und zwar sich als Beförderer, dann als Theilnahmer Estrok de Toulon, Jehuda ben ברברו ע"ר מרפיםי קונשטאנטימה: Petheiligien (von Nachmias) nov) nioffo roseib nl"... בעצמו כוחב במאמרו ע"ד הרפוס העברי (באנציקלופריה של Trach und bau dersel, עמ' 85) 8508-4508, סי' 119 מציב אצל המלה מרפים סימן השאלה (SundangoqyT), אבל הוא בי במה. ה דוכבו הטי פעמים אח ד' שלמה בן מול טוב (עמ' 1722, סי' 279) ועמ'

השנים שהדפים גם ד' שלמה בן מול מוב.

ומוציא ומביא לדפוס ספרים השובים ומועילים. בדפוסו נדפסו הספרים האלה:4:

א) "תולדות יצחק" לר' יצחק קארו (1518. ושם חתם המדפים: נאום הצעיר במושכי שבט ברזל ועופרת שלמה בן לאדוני אבי החכם השלם הר' מזל טוב זלה"ה). ב) ס' "המנהיג" לר' אברהם ב"ר נתן הירחי (1519). ג) "תוספות על סמ"ג לר' אליהו מזרחי (1520), ד) "מדרש תנחומא" (1522), ה) "דרשות על התורה" מהר' יהושע אבן שועיב (1523).

הביבליוגרף הנוצרי המפורסם די רוססי מזכיר עוד ספר אחד הנדפס אצל ר' שלמה בן מזל טוב: "פירוש על התורה" לר' יוסף בכור שור, ,"2 קושטנטינה 1520.

נוסף על כל אלה כתב ר' שלמה בן מזל טוב במשך 1513–1549 מליצות הסכמות, קולופונים וגם שירים בשבח של ט"ו ספרים אשר נזכרו אצלינו להלן. כל הט"ו ספרים האלה הם יקרי המציאות וחשובים מאד בעד הביבליוגרפיה הטברית.

שנת פטירתו של ר' שלמה בן מזל טוב איננה ידועה לנו בבירור.

צונץ מסופק אם ר' שלמה בן מזל טוב היה עוד בחיים בעת שר' אליעזר שונצינו הדפיס את הספר "שירים וזמירות ותשבהות", קושטאנטינה, שנת ש"ה פזורה ישראל (1545).

אחדים משערים שצונץ חשב זאת מפני שעל השער של הספר "שירים וזמירות ותשבחות" נאמר: "... וזמירות ובקשות... שחבר הה"ר שלמה בן כמה"ר מזל טוב זכרו לחיי העולם הבא; ולפי דעתם מיחס צונץ את המלים "זכרו לחיי העולם הבא" לא לר' מזל טוב, אלא ר' של מה בעצמו. — אבל השערתם איננה נכונה, מפני שאפילו על המלצה הראשונה שכתב ר' שלמה בן

4 בספרים שנדפסו אצל ר' שלמה בן מזל טוב הוא חותם: נאם הצעיר במשכי שבט ועט ברזל ועופרת שלמה בן לאדוני אבי החכם השלם הר' מזל טוב.

 בשנת שי"ב.

ובכלם נאמר: "ר' שלמה בן מול טוב ולה"ה". (קושמנטינה, 1551) ום' "נהר פישון" לר' יצחק אבוהב (קושמאנטינה, 1551), "מדרש חמש מנילות" (קושטנטינה, DS21) וס' בהר תורה" לר' דור ויטל — הסכמות של ר' שלמה בן מול טוב ושנרפסו קודם שנת ₹\$1, ומוכירם: לא ידע מואח, יען כי הוא השחמש בספרים אחרים, שנמצאו בהם שירים ומליצוח הנבון ר' שלמה בן החכם כ"ר מול טוב ולה"ה. ואי אפשר להניח שצונץ מוץ מוב לספר "השרשים" לרד"ק שנרפס בשנת 1213 כבר נאמר: "אלה דברי

פישון" נאמר "ר' שלמה יצ"ו", אבל בספר "שירים וומירות וחשבחות" (451) יוחר קרוב להניח שצונץ חשב כך מפני שראה שבספר "כתר תורה" ו"נהר

עוא נוכב כלי יצ"ו, ואחרי שמו של המרפים מוסיף "יצ"ו "נדפסו

בביח צעיר המחוקקים אליעור שונצינו יצ"ו בן הה"ר גרשם ו"ל".

וכחום אופן לא נוכל לאמר שר' שלמה בן מול מוב נהן את שיריו ואת הספר "מכלל יופי" לר' שלמה ן' מלך (קושמנרינה, שנת שמ"ה, 8421-9421). מסף מאווס (קושטנטינה, 1451) וגם נרפסו ממנו שירים ומליצות בסופו של לשונות תרום אנקלום וערבי לרב סעריא גאון ופרסי אשר באר ד' יעקב בר' המלצה על שער הספר "תורת ה" ... מפורשת מהרב רש"י ומתורומת בשלש שר' שלמה בן מול שוב עוד היה בחיים גם אחרי שנת 1451, כי נדפסה ממנו אבל אנכי אינני אוכל להסכים לספקו של צונץ. לפענ"ר אין שום ספק

... בחמישי בשבת חמשה ימים לחדש אלול שנת אתן במדבר אדו שמה"... הספר אחרי ההמלצה והשירים נרפסו השורות האלה: "ותשלם כל המלאכה "כאשר ראה החכם הנעלה כמה"ר שלמה במהר"ר מול טוב ו"ל" . . . ובסופו של ונו, " ובסופו של הספר למעלה ממליצתו ושירו של ר' שלמה בן מול מוב נאמר: יופי" נאמר: "והיחה החחלתו יום שלישי לחשרי שנח אחן במדבר ארו שמה מליצוחיו כמה שנים קודם הדפסח שני הספרים האלה, כי על שער הספר מכלל

(8421-6421). ובכל ננאני בנוג מג, מלמה בן מול טוב היה עוד עוד בחיים בשנת ש"ם

הרופא ר' משה המון בשנת רפ"ר; והספר נרפס הרבה שנים אח"כ בויניציא על הספר "ברכת אברהם" בעת שנמרו המחבר בקושטנרינה בביתו של החכם בן מול טוב וכל הגאונים והגדולים המסכימים על הספד נחנו את הסכמותיהם שנדפס בויניציא בשנח שי"ב (בללו), ואח לא אוכל להגיד, יען בי ד' שלמה אם עיה בחיים בעת שנרפס הספר "ברכת אברהם" לר' אברהם מריויש

היינע אפרים שע לעהראנשטאלט" -, לא חסתי על עמלי ונסעתי בקיץ הוה מל מורנו הגדול ד' משה שמיינשניידר ז"ל שקרא במעונו ממעם המוסד במימעל-מכיר אוחו זה יובל שנים מעת שמענו יחד בשנת 1987 בברלין את הרצאותיו לאהבת ירידי מנוער פרופ. אלכסנדר מרכס, -- אשר אני ללונדון והעתקתי את כל דברי ר' שלמה בן מזל טוב מהחמשה עשר ספרים, אשר כלם נמצאים בבריטיש מוזיאום עשיתי מטעמים ביבליוגרפיים כאשר אשר כלם נמצאים בבריטיש מוזיאום מקדיש לו את מאמרי למלאת לו בעז"ה אוהב ידידי מאז פרופ. מרכס, והנני מקדיש לו את מאמרי למלאת לו בעז"ה שבעים שנה. עד מאה ועשרים שנה!

 ספר השרשים לר' דוד ב"ר יוסף קמחי, "2, קושטנטינ', רע"ג (1513), בדפוס של ר' שמואל ריקומין ור' אשטרוק דטולון.

;Editio rara :45 ,4821, סי' 873, סי' 311; רמש"ש, עמ' 873, סי' 4821; צדנר, עמ' 200; מיכל, עמ' 331–332, סי' ג'.]

הספר נדפס בשלשה עמודים על כל צד. הדפים בלתי מסומנים במספר. על השער נדפס שיר בשבח הספר מאת ר' יוסף ב"ר יואל ביבאס, המתחיל:

"וידבר יוסף בן כ"ר יואל ביבאס<sup>81</sup> את דברי השירה הזאת ביום הוחל מעשה הספר הזה להעשות

| ודעו קרובים את גבורתו | שמעו רחוקים את שמועתינו |
|-----------------------|-------------------------|
|                       |                         |
|                       |                         |
|                       |                         |

## על הצד האחרון של הספר נדפסו דברי ר' שלמה

15 רק ב.ארבעה טורים" (קושטנדינה, שנת ש') חסר באכסמפלר של הבריטיש מוזיאום הדף הראשון, כלומר השער ומליצת ר' שלמה בן מזל טוב בראש הספר. והנני אסיר תודה לידידי הראשון, כלומר השער ומליצת ר' שלמה בן מזל טוב בראש הספרם על פי האכסמפלאר הר'ח ד'ר בצלאל רות שהזמין בשבילי תצלום של הדפים החסרים על פי האכסמפלאר השלם של הטורים הנ'ל הנמצא בבודלייאנא.

זי בכל מקום אשר הזכרתי:

- De Rossi, Annales Hebraeo-Typogra- די רוססי סחם כוונחי אל ספרו: phici ab. An. MD I ad MD XL, Parmae 1790.
- M. Steinschneider, Catalogus librorum Hebraeorum in מש"ש סהם: Bibliotheca Bodleiana, Berolini 1852–1860
- [Zedner], Catalogue of the Hebrew Books in the Library צדנר מתם: of the British Museum, 1867
- M. Roest, Catalog der Hebraica und Judaica aus der בוסט סחם: Rosenthal'schen Bibliothek, Amsterdam 1875
- Anhang [zum Catalog von M. Roest]. Bibliographisches בוזגט ל סחם: Verzeichniss eines grossen Theiles der L. Rosenthal'schen Bibliothek, vom Sammler selbst geschrieben und handschriftlich nachgelassen.
- Zunz, Literaturgeschichte der synagogalen Poesie, Berlin : צונץ סתם 1865.
- מיכל סתם: אור החיים ... אשר פעל ועשה ר' חיים ב'ר יוסף מיכל זצ'ל יצא לאור ע'י בניו. פרנקפורט דמיין, תרנ'א.
- (see Vivas, ביבאס Joseph (Ibn) Bibas :5890 סי' 1447, עמ' מש"ש, עמ' רמש"ש, עמ' 1589 ש טופסים שלא נמצא בהם שיר ר' יוסף ביבאס והעמוד הראשון b. Joel, Constantinopoli חלק. עי' ריבקינד, קרית ספר ב', עמ' 58, סי' 8.

בן מזל טוב במליצה ושיר; והתום בראשי החרוזים: "אני שלמה בה"ח מזל טוב".

אלה דברי הנבון ר' שלמה בן החכם כר' מזל טוב זלה"ה.

מה נאוו על הרי התורה וגבעות המורים רגלי מגדל דוד בנוי בספרים, אשר בו אורו עיני עמנו כספירים בשוטטנו בחצות הגולה כאשה סורה וגולה, ושכחנו לדבר יהודית ולמדנו אשדודית ולשונות משונות שונות מכל עם, וכמעט אבדה תחות לשון הקדש לולי יי' צבאות הותיר לנו שריד בגבורים גבורי מאורי אדני הלשוו, והורונו נתיב ארח סוקל מאבן הטעות וממשפט מעקל ומהם שרד מספרד הגבר הקם על האיש הלבוש בדי הלשון ואדרת תלבשת המקרא ולשונו חרב פפיות לתושיות, ויבן מגדל בתלפיות ונתנו למשרה על שכמו, אז יבנה שלמה.

בנוי לתלפיות. לבב עלי מגדל שירה במשכיות אפתח בכנור דל צופה לראש צורים מאור לעין עברים בבות מאפליות נבנה בספירים אין לערוך אליו עופות וכל חיות, כדבש ומן ושליו, ינעם יפי מליו שוקד בדלתותיו ישאל לאותיות דורש נתיבותיו דורך מסלותיו פיהו לתושיות. בל יהיה קפץ אש דת אשר חפץ למצא דבר חפץ יורה בקול קורא נפך אנוש מורה פנו בזויות מה נחמדו אמרי היכל מחטבות פארות ודליות שרש ועץ עבות טובות ואור בבות מלא בכל לויות ניבכם וכף נחת צלו לבל יחת בואו חסו תחת בפז ובחלאים תרשיש מסלאים החן ממלאים ושבו ובסכיות קולו כקול חיות ולאיד וגם למה אף מעלה רמה חמדה ואחלמה לשא ובציות מה תלכו אל ים ובנהרות דכים גליו בשוא בעים הא מן וצוף כל כל ניבות יהודיות חכמת בני כלכל זה נעלה מכל יושב עלי ניות חרוץ אסוף מהר ובחר סחר זהר לכן אנוש תנהר בל תפחדו תרהו שוטו ולקטוהו חרב בפפיות טעמו כמו מן הוא ולכל כבד לשון גולות ועליות מימיו כמי פישון הוא יהיה ראשון רב העליליות יתברכון ריעים מצח ואף נעים ברכות תמים דעים נבון שמואל בר חקק פליליות שוע יהודה בר נקי ואיש נבר איפות עשיריות טעמו כזרע גד נעב וגם אגד לשון ומשכיל גד יחזו למלכויות יושעון אמן כונו באל אמן אשטרוק וריקומין רבוא ומאיות יען אשר נתנו ציון בשובנו דוד משיחנו כסף עלי ספר טובות יפפיות. בו אמרות שפר דוד רביד סופר קבץ לגליות קוך נטה עליון רחם ועל ציון אלי לעם אביון שם נקבצו דיות בזמן בנות ערים עם שיר ומזמורים ונשלמה פרים פעמון מעיל אהרן לוי בשיר ירון יום שוב לבצרון שמע וכל פיות יבנה בתלפיות. 27 קרית אשר חנה דוד בקול רנה רנן תרננה

ישראל ברואניס, דברי ימי ישראל בת למה רואניס, דברי ימי ישראל בתולכה (מהדורה שניה, הוצאת גדבר' תל'אביב, תר"ץ) חלק שני עמ' 11–12.

## ובסוף הספר נדפס הקולופון הזה:

ותשלם מלאכת הספר הנכבד והגדול הזה הוא ספר השרשים על ידי האומנים ר' שמואל ריקומין ור' אשטרוק רטולון. ולסמוך את ידיהם בהוצאת פזור המלאכה כי רבה בא החכם ר' חנניה השמעוני בן כבוד החכם השלם כר' אליעזר השמעוני י"א וגם ר' אברהם דנדושאה פרווינצאלי ונכנסו בהונם ובממונם בעובי קורת המצוה הגדולה הזאת ירצה לפני האל פעלם וצדקתם תעמוד לפניהם אמן. והיתה השלמת הספר הזה ביום שני פרש' ויקחו לי תרומה הוא יום ראש חדש אדר שנת חמשת אלפים ומאתים ושבעים ושלש לבריאת עולם וסימנך ובמורה אֹרֹבֹעִים פה קושטנטינ' רבתי אשר היא תחת ממשלת אדוננו המלך שולטאן סילים י"א בשנת שתים למלכותו. בימיו ובימינו יושע יהודה וישראל ישכון לבטח אמן.

1514, קושטנטינא,  $4^{\circ}$ , קושטנטינא, לר' יעקב בן אשר,  $4^{\circ}$ , קושטנטינא, בדפוס של שמואל אבן נחמיאש.

[די רוססי, עמ' 9 סי' 43; רמש"ש, עמ' 1191 סי' 5500, 44; צדנר 298; רוסט, עמ' 511; רוזנטאל, עמ' 317 סי' 1620; מיכל, עמ' 491, סי' ג' (אצל מיכל נרשם שנת הדפסה בטעות ר"ס, יען כי מיכל כמו ביבליוגרפים אחרים חשבו כי הנקודות על בר'ן' י'חד שייכים רק להאותיות רנ"י.]

הדפים (71) בלתי מסומנים במספר, רק הגליונות מסומנים במספר ובסוף כל צד נדפסה המלה הראשונה של הצד הסמוך (Custodes).

על השער נדפס: פירוש התורה לרבינו יעקב ז"ל בן הרב רבינו אשר ז"ל והם טעמי המסורת ופרפראות גימטריאות של כל סדר. ובסוף הספר נדפס על הדף האחרון:

ותשלם המלאכה מלאכת שמים, יפה וברה מזוקקת שבעתים. והוא חיבור נחמד על כל התורה שחברו הרב רבינו יעקב בן הרא"ש זלה"ה. ונעשה על ידי הנבון ר' יהודה ששון יצ"ו אשר נשא לבו להרבות ולהפריץ תורה בישראל ונכנס בעובי הקורה בממונו והונו ירצה לפני אל פעלו וצדקתו תעמור לו ולמחוקק ר' שמואל ן' נחמיאש אמן. והיתה השלמתו יום ראשון ט"ו לחדש תמוז שנת ה' ברן יהד בעיר קושטנטינא רבתי אשר היא תחת ממשלת אדוננו המלך סולטן סלים יר"ה ותנשא מלכותו בימיו ובימינו תושע יהודה וישראל ישכון לבטח ובא לציון נואל וכן יהי רצון אמן.

ואח"כ נדפסה המליצה והשיר של ר' שלמה בן מזל טוב; חתום בר"ח: "שלמה":

בראות הנבון ומעולה ר' שלמה יצ"ו בן כבוד הה"ר מזל טוב זלה"ה גדולת הספר ומעלתו כה אמר

ה גידו זאת בבית יעקב והשמיעוה ביהורה לתורה ולתעודה ידו הדה מה טובו אהלי יעקב אשר שם העקוב למישור, ישור על אנשי הדת וההוראה ואליו צמאי בין יסורו ולא עתה יבוש יעקב ולא עתה פניו יחורה אור עיני המחזיקים בבריתו. ואולם בשוא עיניו למרום קרת הגימטריאות והמסורות והפרפראות אשר הלבישום כשרין לאמונת שעשועים ואילת אהבים. וירא יעקב כי יש שבר באמתחת לבלי חת ויקרא שם המקום ההוא מחנים. ואשא משלי ואומר לקראת צמא אתיו מים. אין זה כי אם בית אלקים וזה שער השמים. וקראתי הספר הזה מחנה אל הים

## ואלה משלי שלמה

במחנה היאלי"ם שיר עגבים שטו להראת ויערת מערכת לכו לחמו בלחמה לחמו לה משחקת לפניו יום ליום ו־ הלא טוב מסחר כסף סחרה יטיפון יטיפו טל על צמאים וצחה בין מבקשי דת ותורה ומימיה כמי ים או כירדן פניהם עברו למצד לדוד קהלת יעקב המה ונחלה יסדוה במסורות וסודות לחפציהם כנפת צוף מתוקים ואמנם בית אלי"ם הוא ושער שבילין יתמו יכלו ואשרי והאזינו ושמעו הרחוקים נבורתו ומי בורו וסורו למי נבע מקור חיים ולא ל־ באר שבע באר משה ענו לה במשענת וממדבר נתונה. ועמוד אש להנחותה בדרך ואולם בעבור זאת פי שורר

אני אשיר והולכים בקרבים, אמונת שעשועים ואהבים, המו נא להמולת בת נדיבים. אמונה נאמנה בכתובים. ושמשה אור ושמיה רביבים, וישביעו בצחצחת קרבי"ם, ירוצון ירויון חדרי לבבים, ממלא על גדותיו עת להבים להתגרות עלי קמים ואויבים. ומורשה למשה ויאהובים, ומדרשים דרושים וערבים, ואל נא תחדלו מנהם רעבים. שמי רום כאשר חלם ועוזבים אנוש יחזיק בזאת לא אל רהבים, למהללו שעו ודעו קרובים למעינו היו דולים ושואבים חצוב בורות ובם מים גנובים. אשר כרו נדיבי עם וכותבים לזאת עולה בכפים ועבים אשר תלך שחרים וערבים במחנה ה־אלי"ם שיר עגבים.

3. ספר תולדות יצחק לר' יצחק בן יוסף קארו,  $2^{\circ}$ , קושטנטינא, 1518, בדפוס של ר' שלמה בן מזל טוב.

(Apud Salomonem ben Mazal Tov :76 סי' 1,000 סי' 1,000 פרי 1,000 אדנר, עמ' 1,000 פרי 1

על השער נדפס: זה ספר תולדות יצחק פירוש על התורה חברו החכם השלם הר' יצחק קארו יצ"ו. ועל צד האחרון נדפסה מליצת ר' שלמה בן מזל טוב:

ויצא יצחק לשוח בשדה תורת אלהינו כאיש מלחמות יעיר גבורתו בפשט ודרש נדרש למבקשו ידרוש יחרוש בחכמה בתבונה ידיו על העליונה נתנה לו בבינה, מלא על כל גדותיו ספירים מאירים מגבעות המורים מראש צרים אבני קדש מפותחי' פתוחי חותם. אשרי אנוש ישא חשב אפודתם מאירים כאורים -תומים יחדו יהיה תמים, מלשונו יטפו לשמים תרשיש שהם וישפה וברקת וזהב. הב הב יאמר הרואה אותו בעודו בכפו יבלע קדש דבריו ומאמריו ומטמוני מסתריו. הן הן גבורותיו ונוראותיו אלה תולדות יצחק אשר זרע לזרע ברד השם אור זרוע לצדיק ולישרי לב שמחה אשר באמתחת תבונתו ימצא ידע עשות בכוחם ולא יירא מאכפם בעיון תורתנו הקדושה עם היות אשר טלטלו הזמו טלטלה גבר, ידעוני וחבר חבר בשצף קצף הזמן עם עם לא אלמן אשר רד ונטרד ושרד מספרד יחד אוספי אספה אסיר, וישב יצחק ערר על דגן ותירוש התורה יתגורר נתעורר לחבר אהל פשטיו להיות משכן תבונתו אחד נפת תטפנה שפתותיו דבש וחלב תחת לשונו המחזיק בידו תרב גדולתו ומאדו באשר שם אל מדבר צחות נקי ובר פניו ושאב מים בששון ממעייני הישועה. ויצחק בא מבא באר לחי היא הבאר אשר ביאר באר חפרוה שרים כרוה נדיבי עם וממדבר מתנה בחלקת מחוקק ספון סדרו וערכו נחת שלחנו מלא דשן וארוחתו ארוחת תמיד נתנה לו מאת המלך האוכל לחם התורה לפניו תמיד ליום אחרון יצחק.

נאם הצעיר במשכי שבט ועט ברזל ועופרת שלמה בן לאדוני החכם השלם הר' מזל טוב זלה"ה.

ובסוף נדפס הקולופון הזה:

ותשלם המלאכה מלאכת שמים ביום ד' י"ח לחדש אני לדודי ודודי לי בשנת בדוכים אתם לה' בקושטנטינא רבתי אשר היא תחת ממשלת האדון הגדול שולטן סלים יר"ה ותנשא מלכותו בימיו ובימינו תושע יהודה וישראל ישכון לבטח וכן יהי רצון אמן.

וסדור האותיות נהיה על יד המסדר משה מחבוב.

4. ספר המנהיג לר' אברהם ב"ר נתן הירחי, 4°, קושטנטינא, 1519 בדפוס של ר' שלמה בן מזל טוב.

(בדי רוססי, עמ' 19 סי' 93: Cura Salom. filii Mazal Tov פסי' 193: סי' 1,4245; צדנר, עמ' 696, סי' 1,4245; צדנר, עמ' 696, סי' 1,4245; צדנר, עמ' 25: בדנר, עמ' 130: 36: דפים, 1519; הספר מחזיק עם השער ק"ל דפים; מיכל, עמ' 191: סי' 191: מיכל, עמ' 191: מיכל, עמ' 191: סי' 197: א'.]

הדפים בלתי מסומנים במספר, רק הגליונות מסומנים במספר ובסוף כל צד (Custodes).

על השער נדפס: ספר המנהיג חברו הרב אב"ן הירחי זצ"ל.

ולא עאר האחרון נדפסה מליצת ר' שלמה בן

L, al4 alt:

א ב שני אובנו שאווב ושהלמנו אמרי נפח ספיר ויהלום של הרב המובהק

מצב"ר אברהם בן נתן הירחי ולה"ה אשר הורה בטוב סברתו והפליא לדבר

בירע"ם בקושטנטינא רבחי אשר היא חחח ממשלח ארוננו המלך סולטן סלים להרפים ולהרביץ חורה בישראל אמן. ונשלם יום ג' ח' ימים לחדש חמוו שנת לבו ו"ל אשר החויק ידי עושי המלאכה בהונו וממונו לעשוי רצון קונו יוכהו האל בעכע מאט עמם וגעלע מאלהי ישעו הגבון וחשוע כר' אליה יצ"ו בכ"ר שמריא יען הייחנו קחלה יעקב מפחרים בינות העמי' להיותו לנו לנהוג נפשותינו. וישא בפלפולו ובטוב סברחו למען ירוץ קורא בו ואנחנו רבים לנו נחנה למורשה ואשרי אניש יחזיק בו ויבחר בו לנחלו לו כי אחד היה אברהם וירש ארץ חיים מנטינ עולם לנהוג בו דורך נחיבותיו נפשו מהכשל מכל מעיק אסור והיחר שיים שובע הלכוח מכל אשר יצמרך האדם וחי בו חיים נצחיים ואמת קראו בספבו ני,לב נילו לא יערכנו זהב והב הב יאמ' הקונה אותו יען נמצא בו אורח

נאם צעיר במשכי שבט ועט ברול ועפרה שלמה בן הה"ר מול טוב ולה"ה. ירום הודו ותנשא מלכותו בימיו ובימינו תושע יהודה ויר"א.

בבפום מל ד' שלמה בן ד' מול מוב. ל. חוספות על סמ"ג לר' אליהו מורחי, º₄, קונשטנטינה, 0221,

בקצת רפים יש מספרים; הגליונות מסומנים במספר ובסוף כל צד גרפסה ETET; צדנד, עם' 602; מיכל, עם' 601, סי' 858, ב'.]

Editio: 13,4965, ar' 071; raw"u, ya' 849, ar' 8304, \$1: oitib.

המלה הראשונה של הצד הסמוך.

נר"ו על הלכוח שופר ויומא עשה ולא תעשה סוכה ולולב חוכה ומנלה ופסחים. עום פוע אל ם מין לרב המובהק מרנו ורבנו הה"ר אליא מורחי מל השער נדפם:

טשט ממשלח ארננו המלך סולטן סלים יר"ה וחנשא מלכוחו בימיו ובימינו חושע בֿעָּטִרה שעטרה לו אמו מפרט האלף הששי פה עיר קונשטנטינה רבחי אשר היא מב עינע מובנו ע, ונשלמה מלאכת שמי, במ"ו ימים לחדש בסלו שנח ומל דף האחרון נדפסו הטודים האלה:

ואט ב נבפסט מליצט ב, שלמה בן ד' מול טוב: יהודה וישראל ישכן לבמח ובא לציון גואל וכן יהי רצון אמן.

א ח ב . מו חולקני אל ניב שמב אלי"ם לשבת חורתו במכון ושבת חחכמוני

ואונו יונט ממערב למורח לאור באור חורחו הצמאי לדבר ה' נערנו חצננו לדבר ארננו אליאו נר המזרחי הרב המובהק מרנא ורבנא נר"ו נדו לא ידער בעלותו בסערה השמים יריו רב לו. ובראותו כי נפש בני עמנו צמאה ועיפה ההוראה כאריה לטרף טרף התורה ומי לא יירא בנהמת זה ים גדול ורחב ידים מבאה מובני תבני בלוב לובא פנו בבל ניהם בבטובוטינו לובן האר ישאר הל נוני

לחרוט דבריו המסלאי' בפז ממלאי' בתרשיש וברקת וזהב בעט ברזל ועופרת על הספר בדיו למען לא ישכחו מפי זרענו ומה טובו ומה יפיו המחזיק במעוזו יעשה שלום בינו לבין אביו שבשמים לקראת צמא התיו מים.

ואטן ואומר לספר ספר אתה אמרי שפר

שלחן ערוך מלא דשן ערכתיו ל־ מבין ארחי בי לחם פ־ נים ומנורה נר מערבי נר מזרחי

נאם צעיר במשכי שבט ועט ברזל ועופרת מתאבק בעפר רגלי מורנו הרב נר"ו שלמה בן החכם הר' מזל טוב זלה"ה.

6. מדרש חמש מגלות, מדרש רבות, 2°, קושטנטינה, 1520, בדפוס אשטרוק דטולון פרווינצאל.

Editio perrata Wolfio aliisque biblio- :99 (די רוססי, עמ' 20, סי' 20; עמ' 20; עמ' 20; עמ' 20; עמ' 20; עמ' 20; נחונעוווי פאר במש"ש, עמ' 390; ער מ' 3755; נחונעוווי פאר במש"ש, עמ' 390; ער מ' 391; ער מ

בקצת דפים יש מספרים; הגליונות מסומנים במספרים ובסוף כל צד נדפסה המלה הראשונה של הצד הסמוך.

על השער נדפס:

מדרש חמש מגלות

נדפס בקושטנטינה רבתי אשר היא במלכות תוגרמה בניסן שנת ורב חסד לאלף הששי. נחקק על יד המחוקק צעיר המדפיסים ר' אשטרוק דטולון פרווינצאל יצ"ו. ירצה לפני האל פעלו וצדקתו תעמוד לעד אמן אמן סלה.

ועל צד השני של השער נדפסו מליצה ושיר של ר' שלמה ב"ר מזל טוב:

אלה דברי הנבון ר' שלמה בן החכם השלם כ"ר מזל טוב זלה"ה.

למנצח על הנחילות שיר שבח פנת יקרת שפעת עטרת תפארת גברת אמונת שעשועים אשר אורו עיני המחזיקים בה כי יאכלו נפת צוף אסוף מבעלי אסופות המה הגבורים אשר בארץ משיבי מלחמת התורה שערה אריות בחבורה פוקחים עיני בני אדם לבל ירדם בשנת אולת ואשרי אנוש יחזיק בהם לרדות מגוית אריות דבש תטפנה שפתותיהם וברעותי בגניהם ללקוט שושני אמרותיהם בא אלי חזיון השיר וחלומו אז אמר שלמה

> אנצח בשירים על נחילות נטועים הם כמשמרות ובעלי יסדום סוד ובם אבן לפנה שעה אל יערת דבשם רדהו לקוט ושוט פשוט עורה חגורה

בחדות מדרשי חמש מגלות אספות סקלו אבן מסלות ומוסד לאבנים הגדולות והא סף צוף בקרבה מן וחלות כסות וסות חליפות גם שמלות

ונוחוב או נוקא ווחב דנוקוק LL XIII CULII IELIO ינהל המנהל בחסדיו וכן יחיש ימהר את משיחו יהי עור לעורנו בנור ומנאל אחר לו החהלה נאחרי כל אשר יחסה בצלה ומני מוכו יריעות אהליה ומוג וומפום מביקוני ועוום מהון קדשו ואלפים קדומה אמונע מלמולים כאשר ה־ כחער השכירה כחרבות אתר חוץ נתנו קולם ותרון מיסדת לאדני עיר וקדיש ממלאוח בחרשיש דת וחורה ומני ככם אכן מבבב וכא בב ומטקקוט ונס נוקט הקווט בהיכלם מצא סלם כחלם הכי בם תעדה כבוד והדר מכוג ללווח אמת מראש אמוה

ובן לוי ינצח נחילות. נשלם או וניחוחים ועולות וקמבביו בבוב ילבא וקמקוני כלכל אול אתר אוכדות ועלות אומטו בשוב נם בכבוע וניאבור וגם נורא עלילות פתחיה פתוחות לא נעולות ותפארתה כתפארת רעלות וכבוב ביא ולמלכים פגולות אמע בומני לאחלמה אהלות יחה אחו באמנה חוך נבולות מקסתונו במטונני וטילות לשון אלם שפחות הערלות ואיש חיל וכל דבי פעולות ומעטירה מאירה האפלות קניבר עלכו לורות מלילות ובית מדות בדיכות התעלות וכמב מהלוח טובות כפולות ובב נאבב אחב נובא טביקוט ונם אמנני לבוש בלוח נעלות

מוץ מובי 7. מדרש הנחומא, °2, קושטנטינא, 2221, ברפוס ד' שלמה ב"ר

הדפים בלחי מסומנים במספר, רק הגליונות מסומנים במספר, ובסוף כל iexpressum dicitur per Salomo b. Massaltob. verso ;1522-1520 ,Editio Princeps :3795, ar 596, p. ,590 Irr rraat, ya' \$2, at' 921: IszaM ned .moleS req eusesenI

AY HUYP LTEO: צר גרפסה המלה הראשונה של הצד הסמוך.

מבבת עונונמא בולבא ילמדנו נחקק ונדפס בקושטרינא רבתי אשר

ועל צד האחרון נדפס הקולופון מהמדפים ד' שלמה שלמה בהכ"ר מול טוב ולה"ה בשבע' לאייר שנת פרה ורבה בפרט קטן. ובימינו הושע יהודה וישראל ישכון לבפה על יד מושך שבט ועט ברול ועופרה עיא עחח ממשלח אדננו המלך שולטן שלים ירום הודו וחנשא מלבוחו בימיו

ער הנה עורנו השם וחשלם מלאכח המררש הנכבר הלו היקר מוהב ומפו בן ב, מוץ מוב:

ן, הוחן בהוכי קורה ממונו כקרבן לפני קונו בחדש אדר הראשון בכ"א בו שנת עד בעשתרלות אשר החרה החויק ידי עושי המלאכה הנכבר והמעולה כד' יוסף הרפ"ב"ב ליצירה פה קושטנטינא רבתי אשר היא תחת ממשלת האדון הגדול שולטן שולימן המלך י"ל בימיו ובימינו תושע יהודה וישראל ישכון לבטח אמן וכן יהי רצון.

נאם הצעיר במשכי שבט ועט ברזל ועופרת שלמה בן החכם הר' מזל טוב ולה"ה.

משה בכר' מימון מחבוב המסדר והמגיה זה המלאכה כך יזכהו האל לסדר ספרים אחרים בישראל אמן וכן יהי רצון.

8. דרשות על התורה מהר' יהושע אבן שועיב, 2°, קושטנטינא, רפ"ג (1523), בדפוס של ר' שלמה בן מזל טוב.

[די רוססי, עמ' 25, סי' Editio rara :0050; סי' 1050; [די רוססי, עמ' 2,000; Editio rara :0050; סי' 1053, סי' 1050; Editio rara :0050; סי' 1053, סי' 1050; Editio rara :0050; סי' 1053, Addenda עמ' 1053, עמ' 1053; רוסט, עמ' 1054; רוסט, עמ' 1054; רוסט, עמ' 1054; רוטטאל, עמ' 107, סי' 1441; מאת המדפיס שלמה בן ר' מזל טוב. קכ"ו דפים, והשער חסר בספר שלי, ובלי ספק היה השעריי כמו בספר דרך אמונה הגדול ואצלי הוא שער לוקח מספר אחד ונכתב עליו שם הספר; שמואל ווינער, קהלת משה, סי' 2556; דרשות על התורה מהר' יהושע אבן שועיב (תלמיד הרשב"א ורבו של הר' מנחם בן זרח בע"ס צדה לדרך) קושטנטינא (שלמה בן הר' מזל טוב) רפ"ג (1523), 126 דפים; בלי שער, כמו כל העקז' הנודעים לנו).]

הספר נדפס בלי שער. הדפים בלתי מסומנים במספר, רק הגליונות מסומנים במספר, ובסוף כל צד נדפסה המלה הראשונה של הצד הסמוך.

בסוף הספר על הדף האחרון נדפס הקולפון של המדפיס ר' שלמה ב"ר מזל טוב: ותשלם המלאכה מלאכת שמים בעזר רם ונשא פה עיר קושטנטינא אשר היא תחת ממשלת המלך הגדול סולימן סולימן סולימן ירום הודו בימיו ובימינו תושע יהודה וישראל ישכון לבטח. והיתה השלמתה ביום ו' י"ב לחדש אדר שנת הרפ"ג לפרט כן יזכנו האל להדפיס ולהרביץ ספרי קודשו בלי מעיק ותאורנה עינינו בישועתו ובית תפארתו אמן וכי"ר. צעיר במושכי שבט ועט ברזל ועופרת שלמה בן לאדוני החכם הר' מזל טוב זלה"ה.

אני משה מחבוב המסדר זאת המלאכה כך יזכני האל לסדר ולהגיה אחרים בישר' אמן

<sup>20</sup> על השער נרעם שהמדרש תנחומא נדפס בשנת פֿרָה (5280) ובהקולופון נאמר שמלאכת 20 הדפסת הספר נשלמה בשנת 5282; בשביל זאת מציין רמ"ש בהקאטלוג בודלייאנא שתי שנים: 1520–1522.

בי השערת רוזנטאל איננה נכונה. כי בכל האכסמפלארים הידועים לנו חסר השער ולא היד בכס כלל.

 ספר מכלול להרד"ק, 8 קטן, קוסטאנטינא, 2551, בדפוס של גרשם ב"ד משה שונצין.

ובסוף כל צד נדפסה המלה הראשונה של הצד הסמוך. על השער נדפס: ספר מכלול כולל כל הלקי הדקדוק לדבי דוד בו יוסף קמחי הספרדי ז"ל בקוס מאנטינא קדית המלד

לרבי דור בן יוסף קמחי הספרדי ז"ל בקוסטאנטינא קרית המלך הצריר שולטן שוליימאן ירום הורו בשנת שתים עשרה למלכו על ירי הקטן שבישראל גרשם בן הח"ר משה איש שונצין ז"ל שנת כי גר הייחי בארץ נכריה.

מול טוב: באשר ראה החכם רבי שלמה בן החכם השלם הח"ר מזל טוב זלה"ה גדל

באתר ראה החכם רבי שלמה בן החכם השלם הח"ר מול טוב ולה"ה גרל

בי בדבר הזה נכונים דברי מיכל כי פה הוא מדבר אדות הספר מבל ולי יען כי שיר מר' אליהו הלוי, הנקרא בחור או לויטא תחת המליצה של ר' שלמה בן מול טוב במהדורה משנת רע"ג.

חבר ממחקים לו יד ושם במחנה המרקרקים וחכמותיו מון אל זן מפיקים ווהב מעליהם מריקים ובשרה החכמים קמ"ה יש לו צמח יעשה קמח ועליו יאמרו המושלים בחירה ושירה אם אין קמח אין חורה

| מוחבי מחב   | בו אם און ל.                                                                                                                   | מח אין חורה.                                                                                                                                                        |
|-------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| יעשה צמח    | מגע למע                                                                                                                        | פע ועררה                                                                                                                                                            |
| באלמוח ניב  | ישחחוו לה                                                                                                                      | אנמו ממנני                                                                                                                                                          |
| בוא לנבורה  | במחודו מב-                                                                                                                     | שמע שערה                                                                                                                                                            |
| בלבול יערור | disk tema                                                                                                                      | מק ממבני                                                                                                                                                            |
| מופף מבחר   | בן אבם סור                                                                                                                     | אליו סורה                                                                                                                                                           |
| נביא חווה   | אין זה כי אם                                                                                                                   | בנע אל נורא                                                                                                                                                         |
| מפט מולת    | בנעוב מסגוג                                                                                                                    | מתונו מלנא                                                                                                                                                          |
| מלמי תורה   | מלמד דרבן                                                                                                                      | מל הישרה                                                                                                                                                            |
| הוא במפרים  | נם ביח מדוח                                                                                                                    | מלא אורה                                                                                                                                                            |
| SMEU CLM    | מוסבונו ביכב                                                                                                                   | מגוני כרה                                                                                                                                                           |
| עאא עובע    | מכלל יופי                                                                                                                      | לו בחבורה                                                                                                                                                           |
| קדש היום    | מניד משנה                                                                                                                      | עוב מם וכבא                                                                                                                                                         |
| מכם סופג    | NOL, MEL                                                                                                                       | בו ועמרה                                                                                                                                                            |
|             | קרש היום<br>הצא חורה<br>לשפת קרש<br>מעמי חורה<br>מפח מוקש<br>נביא חוזה<br>נביא חוזה<br>דקרוק יעדור<br>הוא לנבורה<br>באלמות ניב | קרש היום מגיר משנה<br>הצא חורה מכלל יופי<br>מפח קרש מוסדות היכל<br>מנמי חורה מלמד דרבן<br>הוא לגבורה אין זה כי אם<br>הוא לגבורה למשיבי מל-<br>הוא לגבורה למשיבי מל- |

מעניין הדבר שבאוחה שנה ובאוחו דפוס שנדפסה המהדורה של ספר מכלול הצד האחרון במקום המליצה והשיר של ר' שלמה בן קולופון ושיר של ר' אברהם ב"ר אפרים ז"ל ן' שנני (במקום המליצה והשיר של ר' שלמה בן מול מוב במהדורה שהוכרנו לעיל).

2° Constant, Gerson, 37,4821 an' 40 218,  $\alpha$ ",  $\alpha$ " 428,  $\alpha$ " (184,  $\alpha$ ),  $\alpha$ ; Cerson, 35,  $\alpha$ " (185,  $\alpha$ ) and  $\alpha$ ; Cerson, 36,  $\alpha$ ; Editio rariasins arian (1834);  $\alpha$ ; Editio rariasins and  $\alpha$ ; Cerson,  $\alpha$ ; Cers

הדפים בלחי מסומנים במספר, רק הגליונות (י'ו גליונות) מסומנים במספר, ובסוף כל צד

נרפסה המלה הראשונה של הצר הסמוך. על השער גרפסו במהדורה הואת הרברים האלה אשר יש להם ערך חשוב לתולדות ישראל וספרותו ולהיסטוריא של הרפוס העברי:

Moses Marx, Gershom Soncino's Death (Sepher ha-Yovel a tribute ''y 3 to Prof. Alexander Marx, ed. by David Frankel, New York, 1943), p. IX: "He died, without any doubt, at Constantinople, in the year 1534, between the 26th of Adar (March 13th) — the date of the completion of the Sepher ha-mispar — and the 15th of Elul (August 26th) — the date of the comparmispar — and the 15th of Elul (August 26th) — the date of the Miklol".

ספר מכלול יבאר בראשון כל חלקי הדקדוק ואחריו חלק הענין לרבי דוד בן יוסף. בן קמחי הספרדי, ועל ידי גרשם איש שונצין בן הח'ר משה בן החכם המופלג הר'ר ישראל נתן בן שמואל בן הר'ר משה ז'ל והוא נלחם בעיר פי'רט נגד הרשע פר'ה יואן די קאפי'שטראנו ונרש אותו עם כל חילו משם והוא היה דור חמישי להר'ר משה משפי'רא הנזכר בתוספות מטו'ך, ובשנת שנים עשר למלך האדיר אדוננו המלך שולטאן שוליימאן ירום הודו בקוסטאנטינא הקריה נדפס עם הפסוקים מנוקדים והמורה מקום עם הפרשיות כסדר היאירי גם הגהתי בלשון המחבר להיישירו אל מכוונו מה שעוותו המעתיקים שקדמוני ובהרבה מקומות אשתמוטי אשתמיטו והניחו לי מקום לקבל שכר על יניע כפי וזה יבחן וידון מי שחננו ה' יתברך המדע והשכל, והוא יתברד יאצל מהוד יפעתו על המחבר, ומקוה לחסדו וידריכני באמתו וילמדני כאשר בימי עלומי מהיל אל היל הוליכני ינעתי ומצאתי ספרים היו סתומים וחתומים מאז והוצאתים לעין השמש הזאת יזהירו כזוהר הרקיע כמו התוספות מטור של ר"י ורבנו תם, הלכתי עד צרפת וקמ'ברי וזיניב'רה אל חדרי הורתם למען זכות בהם את הרבים כי בספרד ובאיטליא ובכל הארצות לא שמענו רק משא'נץ של רבי פרץ ורבי שמשון וחבריהם ודפסתי ספרים עד אין קץ בתורתנו הקדושה זולתי עשרים ושלש מסכתות הנהוגות בישיבות עם פי' רש"י והתוספות. והנה מדפיסי וויניציאה העתיקו מהדפוס שלי ובזולתם שמו מאשר מצאו, דחה דחוני לנפול וו"י עד כה עזרני. ואף כי ירט הזמן בוגד נגדי כל עוד רוחי בקרבי לא אחדל לתקן ספרים להקל הטורח למעיינים בהם ולהגיה חשכם כיד ה' הטובה עלי אף כי יומי רד מאד ובאתי לארץ נכריה אלי נמשלתי כבהמות נדמו. י"י יתעלה יהיה עוזר לי ויכלכל את שיבתי ויזכור לי לטובה מה שכלכלתי לאנוסי ספרד ובפרט פורטונאל ובכל מאדי העירותי עד למוח נפשי למען הצילם מיד שוסיהם ולהדריכם לחסות בצל שדי ותחת אברתו להתלונן כיום הזה. אליו יתברך תקותי כל היום וברור שמו המהולל לעולם".

ועל הצד האחרון נדפס קולופון ושיר של ר' אברהם ב'ר אפרים ז'ל ז' שנני, המתחיל: נאם המדבר צעיר התלמידים אברהם במהר'ר אפרים ז'ל ן' שנני 25...

10. כתר תורה לר' דוד ב"ר שלמה ויטל, 4°, קושטנטינה, רצ"ו (1536), בדפוס של ר' אליעזר ב"ר גרשון שונצין.

Opus apud :3,4852 (די רוססי, עמ' 38, סי' 244; רמש"ש עמ' 890, סי' 344; רוזנטאל, עמ' קריונטאל, עמ' 204; רוזנטאל, עמ' 304; רוזנטאל, עמ' 204; בלי מספר הדפים, והספר מחזיק ל"ב קונטרסים, וכל קונטרס ד' ד' דפים, סך הכל קכ"ח דפים; מיכל, עמ' 323, סי' 714, א'.]

24 ר' אברהם ב'ר אפרים שנני היה איש מפורסם, בן דורו של ר' שלמה בן מול טוב, — והיה נם כן מניה ומליץ (Encomiasta) בבתי דפוס שונים. ידועים לנו מליצות ושירים שהדפים בשבח הספרים האלה: "שרש ישי", פירוש על מנילת רות לר' שלמה הלוי אלקבץ (בבית הדפוס של ר' שלמה ן' אושקי), קושטנטינה, שכ'א, "4; — ספר "מכלול" לרד"ק (בדפוס ר' נרשם שונצינו ואח"כ בנו ר' אליעזר שונצינו), קוסטאנטינא, רע"ב—רע"ד, "2; — עמכלל יופי" לר' שלמה ן' מלך (בדפוס של ר' משה ב"ר אלעזר פרנס הרופא), קושטנדינה, ש"ט. — הרופא ר' אברהם שנני ו"ל מוזכר לשבח בתשוב' רבנו בצלאל אשכנזי, סי' י"ד. — עיין רמש"ש, עמ' 1823, סי' 7745; מיכל, סי' 75, עמ' 1-61.

25 משפחת שנני (היתה נקראת מקודם — Shanci שנצי ונשתבש השם בלשון העם), שאנני, סאנני, סאנני, שאננו היתה משפחה נכבדה ומפורסמת בספרד ובפורטונאל ואח"כ בקונסטנטינופול. — עי' רמש"ש, עמ' 2831–2832. סי' 7745; — מיכל. סי' 75. עמ' 757, עמ' 1267 = 201, עמ' 267, עמ' 136, עמ' 267, עמ' 136, עמ

הרפים בלחי מסומנים במספר, רק הגליונות מסומנים במספר, ובסוף כל

מל השער נדפס: כתר תורה לדעת על פה בנקל כל תרי"ג מצוות צד נדפסה המלה הראשונה של הצד הסמוך.

הרמב"ם . . . חבר . . . ר' דוד וימל. מהן בנויה חיבה א' בחרווים ... ועל כל חיבה מבוארת המצוה בדרך ... שבחורה ח' מצוות דרבון ... כמנין אותיות שבעשרת הדברים ועל כל אות ואות

פה קושטנטינה רבתי אשר היא חחת ממשלת ארוננו המלך שולמן שולימאן ירום נדפס על ידי צעיד המחוקקים אליעוד שונצינו יצ"ו בכ"ר גרשון שונצין ז"ל

ולהגות בו אנחנו וזרענו וברכתו אלינו ישלח וחפץ יי' בידנו יצלח. הודו וחנשא מלכוחו בשנת הדצ"ו לבריאת העולם. ה' יוכנו להשלימו

ומל הדף האחרון של הספר נדפסה מליצת ד'

כאתר נאני החכם השלם ההר' שלמה יצ"ו בן החכם השלם ההר' מול מוב מלמה ב"ר מול טוב:

יצ"ו חכו ממחקים ומחמדים כלו וישא משלו ויהללהו לפי שכלו: ולה"ה אמרי שפר ספר יקר כשהם וספיר חברו החכם השלם הר"ר דוד וישל

עביד, וישא משלו ויאמד מורה עטרה שעטרה לו אמ"ו שקלה ככר זהב ותהי על ראש דוד, ועל צוארוניו בד יערב שיחו חה פריו קדש הלולים, ועליו יאמרו המושלים ברכוח יעמה מבדה ומו הבני וה"ל אורות מליו, ודוד מפוז ומכרכר חוקר ובקר בהיכל כל במנורה המהורה אנירה שחר על דבר ספר חזון נותן אמרי שפר אשר מחקו את בע למו ימיפו דביבי, בעמקי בר יתרועעו אף ישירו שבלים עלים בקנה בהם ובמשנחם, בקשט אמרים נבחרים ברים חברים מקשיבים שובבים בשרה אחותם ווועות, להמולתם והמיתם, ועל נס ההוראה שמו אותותם, ברוך שבחר ושנער, ערער תתערער הארץ לחדודם ופלפולם יעקרו הרים וגבעות וחילה שמני כלשש אדני לגיני ששלמוד עמוד ויסוד מוסד המאמינים בשלם ועילם שבטי ישראל נאמנה שמעום מפי הגבורה, ולגבורה מטיבי מלחמה שערה הלא וסוגיות, שנויות למשה מסיני בקהלם כבוד אל תחד, כלם נתנו מדעה אחד, יחד כאריות, צופים מראש הומיות בירם חרב פפיות, ילחמו לחם שערים בהויות לקרב בקרב חכמה ומומה ואצבעותיו למלחמה עצומה בה ישאנו נבורי כח טעקע קבוב כבול .., אוב ישראל, גואל מושיע ורב, המלמד ידיו לקרב

מגוני כנני כער תורה KY LHW TIT. מנו אונע LICH LEIL בל וביול זהול זה בני בני בן ארם

בבפום מל ד' אליעוד ב"ד גרשם שונצינו. 11. ספר נהר פישון לר' יצחק אבוהב, "4, קושטאנטינה, רצ"ח (8881),

185; רוסט, עמ' 194; רוונטאל, עמ' 252, סי' 3551: "הובא לרפום על ידי Tr, γα' (ditio rarissima ; Jakob, cura Sal. b. Massal Tob [r. ridar, ya' 04, ar' 882; raw"w, ya' 2701, ar' 4952,41: .IA .Jibs

הזה והקרמה . . . הספר הזה יקר מאר במציאות.] מניטכם ניתלם הר"ר שלמה יצ"ו בן החכם השלם כהר"ר מול שוב על שבח ספר פ' רפים, עם דברי בן המחבר בסוף הספר, ועל צד השני מהשער שיר קטן בן המחבר החכם כהר"ר יעקב אבוהב מכ"י אשר העתיקו תלמירי המחבר;

הדפים בלחי מסומנים במספר, רק הגליונות מסומנים במספר, ובסוף כל

צד נדפסה המלה הראשונה של הצד הסמוך (soboteu.).

KY WKL HOGF ITEO:

לבריאת עולם ויוכנו השם להרפים מספירי ספריו עוד ומספרים אחרים עד ו"ל היום יום ה' ב' ימים לחדש שבמ שנת חמשת אלפים ומאתים ותשעים ושמנה י"ה למלכות על ידי צעיר המחוקקים אליעור שונצינו בן הח"ר גרשם שונצינו ביא חחת ממשלת אדוננו המלך שולמן שוליימאן ירום הודו ותנשא מלכותו בשנת וובנא ניאון מוניר"ר יצחק אבוהב זכרו לברכה נרפס בקושטאנטינה רבתי אשר מהחלמוד גם לבאר קצח פרשיות החורה גם מנביאים גם מכחובים חברו מרגא זה הספר נקרא נהר פישון יש בו דרושים רבים לבאר קצת מאמרים

ועל צר השני מהשער ודף ב', צר א' נדפס שיר אין מספר אמן.

כאשר ראה החכם השלם הר' שלמה יצ"ו בן החכם השלם כמה"ר מול טוב ומניגע ב, הנמע ב "ב מול מוב:

LLWILL רבנא מוהר"ר יצחק אבוהב ארי בחבורה פתח פיו וירבר את דברי המליצה ולה"ה ספירי הספר נהר פישון המוכחר בכתרה של תורה וגדל מחברו הגאון

אם כל נחלים הולכים לים ום וצבוע איתן מקורו הם מימיו וכל דב יעדב שיחו כל האפיקים ממקוד שכלו יאיר לעין קורא בטוב טעמו ועבו עבת בול מוניע ע. ווד ואבנע באניל פיו סיני והיכל לי פני עוקר עול גוב מונני ונני יונני NATE ANY EVERY PAIR THUS

מי ים והמה הולכים פישון tiul wed gen dial בערוך לפיהו מענה לשון מלאו וגאיות וכל לשון וברק חנית ניבו בעת ישון אריה ביום רדה בכף שמשון אול א מני נעם וטוב רחי שוו TITIO EEREIRI IEI IRWIT בגה נאון יעקב כמו נחשון נהלם ונסחר מראוח אישון

# וווסל לוד משלו ויהללהו כדב גדלו

| יראה לפי   | ני הארון   | ישמח אל יום | אחרון יצחק. |
|------------|------------|-------------|-------------|
| wal aid    | בל שפחותיו | אמני הער    | מל יצחק     |
| כי נר מצוה | אוב בטובב  | ממג כאד.    | בנים יצעל   |
| SE'T ISTI  | עטע כמא    | ושב בשמים   | יצחק        |

שבתי, כבלבי, בבני גהלט אומטוו וכל בני ביטני לבותי שנים ומכלול כלם אל מובח מטבח פשעינו וחטאחנו רבו מלמנות לדור ודור ותקראנה אותנו כאלה בוולים ושלשלח עוננו משלשח לא נחקו מורשי לבבה והיא העולה על מוקרה ארץ לא להם וארצם ערער החערער מעם לועו וארץ מרחים ושנער רחק דוחו ולא יוכלו קום זרום פזרום ופרשום בארבע רוחות השמים לאחוז בכנפות. וצרפת ואש' וריפות, ומ"לכים ירד מיעקב בפרך בארך ואכד נלכדה דגלם אפסו ופסו מאמוני, הגי עובה יבה יבבה עבון אימו, מוע וב וחי אנוחי ספרד התר"ומה אשר תקחו מאחו זהב. ואמנם ספירי ספריו וביאוריו רבו כמו רבו תליהם יאספו את שלו לשונו ומן ימן הזמן ימשיר ענן אורו אור זרוע לצריק זאת. בישורון מלך מחוקק צפון בארץ חיים אח ה' אלריו בהם עמים יעה אורו נגע טבום ב"בא ואביי וארובות שמי הויות וסוגיות משניות ובריתות משכיות חמרה ישנו כאחו שתולים בבית ה' ונשא ענף ועשה פרי ממים ר"בים גדלוהו מים חיים ארץ ארני עמודי החלמוד ומשפחותיו נבעו מצפוני נטעי נעמנים בר"ח אל יהנו לו מהמאיר לארץ ולדרים עליה ד"רים וספירים מאירים מהרים הגדולים אדני ואונו ואורו כשריר אנן הסהר יאפיל כי ארוחתו אור ותורה ארוחת תמיד נתנה מקיונים מעינים בנחלים נמיו כארוים על יבלי נהרי נחלי רבש וחלב חחת לשונו איחן יפווו זרועי יריו רב לו מאבירי הרועים כשושנים ואהל משכנות מחנות תלו לקראח הפוצות נפוצו' הנולה וארץ החוילה אשר שם הזהב והוד נהר"ו ומסג ונשם נגבוני ונוב יתופה ידו לה ידוין מדשן ונחל עדניו ומימיו מים חיים היחם יחדו ידנו שפחותיו שושנים דובבות משמועת קשתו נראחה בענן עיונם ישים אור בם ובכבודם יחימר בעלוו בכבוד על משכבו בשלום והמה בחיים נשמע קולם במלחמה עצומה מלחמתה של תורה נכבדות מדבר בם בקרבם נאילות שדה תד"ומות ידדפו אחריו לדעת את ה' כגבורי יושב בניות ברמה ווהבל פיוח ולשונות כחרב פיפיות ממעונות אריות וחיות הקרש ירוצו כצבאות חורתו ישאנו ככפירים נחנו קולם, כלם כים ידמו יחמ"רו צפרי שמים מאש דחם מאל מומחו אדירים אשר מעולם אנשי השם בטוב סברחו מהם אריה וליש ביערת לרעין רועי ישראל יאוינו למצוחו ורחו רעים למקום יחסו בצל חכמחו וחרש היכלו כלו רצוף אהבת התורה, ורצפת ונחלת או"ר פי"רתו זהב, ירהב יאהב בריאה וטובה ראש דברו כחם פז ומטה שטחו שלמה כבודה בה מלך פנימה ם של צוף אשר בקרבו החאוו האוה לעינים אורו מחוק כרבש לחיך ישעם מאכלו חכמה וחבונה כהימן. והא מן וצוף רבש אמרי נועם באהבתם ישנה תמיר וה"א יתודע נודע ביהודה וישראל גדול שמו בהשכל ומדע בדרדע וכלבל וכל כל ולאמים בצרק לפניו יהלך ומבינחו יאבר חץ ונץ ההוראה לנס עמים במראה לם בית מ"לך ר"ב כרוב ממשח סובך בכנפות חכמתו יושבי על מדין ידין עמים ראשה בשבעה גרוחיה עליה ישאג כאריה בחרועת מלחמה בהלחמו ביום קרב בולג בניכל נו, ויריעו כל בני אלים עולים בקנה מנורת זהב כלה ונולה על נאחמה לול מדבר אחה בן אדם מה לך נדדם קום קדא בגדון בדן יחד כוכבי ד ה ב ל זון אקבים ביו ביה בבר בי, ומקטו הק קשול ביובר בפונב לבי"ם

המובהק מוהר"ר יצחק אבוהב מה טובו אהליו ביעקב ומשכנותיו בישראל, טוב שמיא חכמתא ועל צוארוהי רביר והמניכה רבא בר רבא גאון הדור ומופתו הרב שיים מכלי שהור בבית ה' הלא הוא בוציגא וחנא דאוריתא דיהבו ליה מן במבונוי, פנונו מלביו לבשו שני עם עדים ועדי עדים ושהו מי בודו באד מים ויהלום אלפים בת יכיל מי והב' למי והב התפרקו התוצלו עליו בעליותיו חוום ישרים דרכיהם וכל נחיבוחיהם שלום מלא כל אחד מהם מנפך ספיר לנוד מחברותיו הלא המה כנרגיד חרד' בים אוקינוס הנם כחובי' על דברי הליונה ודברי אסף צוף דבש אמרי נעם אלה ומים הנגרי' ממודד נחל פישון בשלם כה"ר יעקב אבוהב יצ"ו בן שנה במלכו וארניו שאול ומבוקש בישיבה ומאלות ותשובותו לאלפים ורבבות יצבור ולא נדע מי אספם אף כי בנו החכם ועל ביאור הרב המובהק הרמב"ן ו"ל בתורה ועל ארבעה מורים ושמות למסכתות בטלמוד עמוד וביאודו על ביאוד מאוד גולה אריאל הרב דש"י ז"ל על החודה ואמרותיו הטהורות בדורות את בני ישראל דרך ילכו בה דרכיו דרכי נעם הארץ ואיה סופר מגרלות מרקחים רקח מרקחת מעשה רוקח טהור קרש ממלח הגלהו מביחו ונות אל הארץ אחרת ואבדו עשתנות ספריו וחשבונותיו רבים מעם על ומלטול מלטלה גבר יה"יר ולא ינוה בנוה וארץ טוב משצף קצף גוי עו פנים קשוד נאחו קחדי קחדי וחוד מספרו משחרידי, אחר שחם לורא בינד ביולם האונים בחלאה סיר עונותיהם המו אלה ממצביא לעם ארץ הצבי, אשר לחרב

נתל הדף האחרון צד א' נדפסו דברי בן המחבר ד' יעקב אבוהב בשבח לנו חורח פיו מאלפי זהב.

מר אביו ואופן הדפסת הספר נהר פישון אשר הוא הוציא לאור:

שולטן שוליימאן ירום הודו וחנשא מלכוחו. לושמומינה המדינה כסא ממלכת המלך הגדול על כל מלכי האדמה אדוננו חיים הם למוצאיהם ודרושים לכל הפציהם נחקקו בעיד ואם בישראל דבחי עם בהיותי בן שנה כבודי מעלי הפשים ויסר עטרה ראשי ... דבריו דברי אל אכלוני הממוני סף דעל בלי העל השקוני נתנוני למשיסה בארץ נוד מנוד רוש. אל דב במהד"ר יצחק אבוהב תנצב"ה ילדי הזמן הבהילוני כחדוני רדפוני אמר יעקב בן לארוני הרב הגדול ראש גלות ספרד עם קדושים נאמן ועם

ובאל ברחמיו שוכנו להשלים אוחו יוכנו להחחיל ולהשלים ספרים אחרים עד וחהי השלמח וה הספר ביום ה' ג' ימים לחדש סיון שנח צדיק כחמר יפורח ובסוף הצד האחרון הזה נדפסו השורות האלה:

אין חקר ולראוח בביאח הגואל אמן.

ברפום של ר' אליעור ב"ר גרשם שונצינו. 11. ארבעה מורים לר'יעקב בן אשר, 2, קושטנרינה, ש' (9881-0481),

, Eliezer Soncino, 1539-40; Ed. VI; Ed. quoque rara ;dice locorum Talmud., per Abraham b. Schemarja. Constant., [r' riaa', ya' £4, a'' 882; raw"w, ya' £811, a'' 0052,0: -n1 mu)

עמ' 296' עמ' Ashcnazi ש. ווינר, קהלת משה (פטרבורג, תרנ"ב—תרס"ב), סי' 4504 (טירבורג, תרנ"ב—תרס"ב), סי' Ashcnazi ש. ווינר, קהלת משה (פטרבורג, תרנ"ב—תרס"ב), יחיאל בן ראובן ארבעה טורים... עם מורה מקום בכל דין... (מהר' יחיאל בן ראובן אשכנזי)... נדפס ששית בהתנדבות ר' אברהם ב"ר שמריא. עם הקדמה וחרוזים מהר' שלמה בן מזל טוב. קושטנדינה... (על ידי אליעזר ב"ר גרשם איש שונצין ז"ל) שנת ירצ"ה (ש' 1539–1540), folio (אותיות מרובעות). ג' חלקים: א"ח (96 דפים) יו"ד ואהע"ז (135 דפים) ח"מ (126 דפים).

הדפים בלתי מסומנים במספר, רק הגליונות מסומנים במספר ובסוף כל צד נדפסה המלה הראשונה של הצד הסמוך.

על השער נדפס: ארבעה טורים לרבי' יעקב בן הרב רבי' אשר ז"ל עם מורה מקום בכל דין באי זו מסכתא ובאי זה פרק ובאי זה דף מהתלמוד בבלי וירושלמי ופסיקתא וספרא וספרי נדפס ששית על ידי קטן המדפיסים אליעזר בכה"ר גרשם איש שונצין ז"ל פה קושטנדינה אשר תחת ממשלת אדוננו המלך שולטן סולימאן יר"ה אמן

טורים בעל חשן ואפוד אב"ן משפט ודין מהם ובינה אב"ן יחדו בשיר יום גללו ה אבן חפר בנו אשר זרעה אבן תורי זהב חכמה ושיר ארבעה תמים ואורים בם ועל זאת אשאלה בית יעקב רוע"ים לכו ונרננה מעל באר שרים נדיבי עם אשר

נאם. נרצע באזנו ובדלת חכמים שלמים וכן רבי"ם הצעיר שלמה בן לאדוני אבי החכם השלם כמ"רר מזל טוב זלה"ה.

דבר שלח ה' ביעקב ונפל בישראל דבר דבור על אפניו. אסף רוח חכמה בחפניו ולהורות נתן בלבו עלה בשמי מרומי ההוראה ומ"לכים ירד מיעקב שם עקוב ההלכות למישור מצא חן במ"דבר נוה במטמוני נסתרים ומגלת סתרים סתרי תורה מיוסדים על אדני פז המדע וההשכל ידיו רב לו ביתו בקיר החכמה ועד לחכמים מעורר חנית לשונו במלחמתה של תורה מתגורר מסתופף תחת צל חרש מצל שני עמודי התוך אשר בית ההוראה נכון עליהם תרנה אשפה לזאת הנשקפה כמו שחר על שער ב"ת רב"ים . . . שם האחד בעז . . . בו עז וחדוה במקומו ממקומו ובכבשונו של עולם וינאמו נאם נמ"ו ר"ועים רבים שחתו כרמם כרם ה' צבאות צרים סוררים אכזרים עד יבשת מי נהם והמה חכמים מחכמים אף כי רבים קמו עליהם מכל אמה ולשון עמדו על נפשם להרים נס הדת על עם ה' הציבו להם ציונים מציון תצא תורה ודבר ה' מירושלם, וכנגדם מלאכי מחנים . . . עולים לסלם מוצב ארץ מרחים . . . וראשו מגיע השמים . . . ושם השני יכין גלות יהויכין . . . הגלה שלמים הם אתנו היום מ"רעה אחד נתנו לדעת מה יעשה ישראל . . . ש"ש כנפים לאחד ש"ש כנפים לאחד . . . לעוף במרומי קרת הדת ומגדל פורח באוירי ההלכות הליכות עולם לו בנוי לתלפיות תל שהכל פונים בו אורם ונרם נגה עליו יגע ומצא ויפק רצון מה' כאשר ראו עינינו ושמעה אזננו והבן . . . וימלא בו ארבעה טורים אבן . . . תרשיש שהם וברקת וחב כל אבן יקרה משנתו וכתם פז וזהב בו משתי בנו"ת הב הב יאמרו לו...
יחסו יתגוררו לדגלו דגל מחנה החכמים עומד לנס עם ה' אלהי השמים...
ואולם לרוב בקשת הספר הנפלא הלו נחקק עד עתה חמש פעמים וכלו נתפזר ללהקת שה פזורה ועתה מבקשים לחמו ואין והעיר ה' רוח האומן ר' אליעזר במ"ר גרשום שונצינו להדפיסו פעם ששית באותיות מאשרות ישרות מלאכה יפה ברה כחמה בהתנדבות הנכבד השוע כ"ר אברהם יצ"ו בכ"ר שמריא נ"ע...
ירצה ה' פעלו... וחיתה נפשו בגללו... אשר נכנס בעובי קורת ממונו להחזיק בדק המלאכה להיותה עתה חשובה מאשר היתה לפניה... אם במלאכת עצמה אם בחדוש אשר נמצא בה בעת מורה מקום לכל הלכה ודין אנה פניהם מועדות ומה טובו ומה יפיו של חבור זה דגן בהירים כלו. מחמדים מבחורי אל דובב שפתי ישן תחת שלחנו מלא דשן... זה השלחן אשר לפני ה' רוכב שמים.

על עמור א' של הרף האחרון נדפסו הרברים האלה:

ותשלם כל המלאכה מלאכת שמים יפה צרופה מזוקקת שבעתים יום ו' שבעה עשר יום לחדש אלול שנת יֹרֹצֹה לקרבן אשה. ויי' אשר עזרנו להדפים ספר זה בעט ברזל ועופרת יזכנו להדפים שאר ספרי הקד' בתפאר' עד אין קץ. ובפרט בחומש אשר כוונתינו להתחיל בו כעת. במהרה בימינו יבנה בית המקדש תושע יהודה וישראל ישכון לבטח אמן.

13. תורת י"י... מפורשת מהודב רש"י ומתורגמת בשלש לשונות תרגום אנקלוס וערבי לרב סעדיא גאון ופרסי אשר באר כ' יעקב בכ' יוסף טאווס. 2°, קושטנטינה, ש"ו (1546), (בדפוס אליעזר שונצינו).

In tit. laudat ed. Salomo b. Massal :118 (רמש"ש, עמ' 22, סי' 22, כי' 22 (רמש"ש, עמ' 23) [.107 צרנר, עמ' 118] (Editio non pulchra sed rarissima ;Tob

Constantinopoli, באכסמפלר של הבריטיש מוזיאום כתוב על המעטפה: in domo Eliezer Berab Gerson Soncinatis An. 5306 AD 1546. בסופו נדפסו ההפטרות וחמש מגלות בלי תרגומים ובלי פירוש רש"י.

בסופר בלתי מסומנים במספר, רק הגליונות מסומנים במספר, ובסוף כל צד נדפסה המלה הראשונה של הצד הסמוד.

על השער נדפסה מליצת ר' שלמה בן ר' מזל טוב: בסיעתא דשמיא תורת ה' תמימה משיבת נפש ממנה ינפש עם י"י מדי עלותו ותשובתו הרמתה כי שם ביתו בלכתו במסלולי שבילי ארחות עץ חיים היא למחזיקים בה שלום רב לאוהביה ואין למו מכשול. מגדל עז שם י"י בה ירוץ צדיק ונשגב על גפי מרומי אמן אמונה אצלו להשאיר נפשו תחת כסא כבוד מרום מראשון מקום מקדשנו מימינו אש דת נתנה לעמו בחרדת אלדים באש פלדות, רכב אלדים רבותים על הר חמד אלדים זה סיני על יד נביאו בביתו ובחצרותיו נאמן, הנה כתובה מפורשם מהרב הגדול מאור הגולה רש"י זלה"ה ומתורגמת בשלש לשונות תרגום אנקלוס וערבי לרב סעדיא גאון זלה"ה ופרסי אשר באר לנו איש נבון וחכם כר' יעקב בכ"ר יוסף טאווס נ"ע הביאו אדוננו

יקראו מצוח ה' ברה. אבעו בליסרי אב הוא לאום עניה סוערה מקימי דגל החורה לנם עמים הר לשבח לרוכב בערבות שלא השבית נואל בישראל גדול שמו ונשוא פנים כרבי צרופה שבעתים בהשנחת דיוק על כל לשון ולשון ביד אלינו הטובה. עלינו המון יצ"ו יהי שמו לעולם אמן וכי"ר, וברשותו חקקנו על גליון זה אמרת י"ר לשונו החכם הרופא המובהק שר וגדול בישראל מודנו ואדוננו כמה"ר משה ע, צאחל הגדול שתול על פלני מים דבים ונהדי נחלי דבש וחלב החבמה תחת מאל ישאלו לכ לובו אביו, ביחורה משם הצא הוראה לישר' הלא הוא אב המון עם ומשכנוטיו שם יחנו צרקוח י"י בישיבחו מחנים מחנה אלים בם סיני ועוקר הרי' ממשח סוכך בכנפוחיו ישראל ויאודה משה זכה וזכה את הרבים, מה טובו אהליו מאור גלוחנו נר ישראל עמור דחנו נגיד ומצוה לאום ואום גול' וסורה כרוב

והדרח מחסה ומסחור גולה אריאל ולאצילי ישראל משתחוה אפים ארצה שלמה פי המדבר חולעת ולא איש נרצע באונו ובדלת פנת יקרת אדננו וחכמתו

בן מור' החכם הר"ר מול טוב ולה"ה.

ב"ר מול מוב:

י"ו לשבם שנת הש"ו ליצירה. ברוך הנותן ליעף כח נשלמה כל המלאכה הואח מלאכח שמים היום יום ובסוף החומש נדפסו המלים האלה:

ספרים, "ב, קושטנרינה, ש"ט (4451), ברפוס ר' משה פרום. #1. ספר מכלל יופי לר' שלמהן' מלך ... על סדר הארבעה ועשרים

"cura Salomo b. Massaltob 1: dotlassalto domois srup;

הדפים בלתי מסומנים במספר, רק הגליונות מסומנים במספר, ובסוף כל צד .729 'Editio Princeps; editio rarior.

הל השער נדפס: נרפסה המלה הראשונה של הצד הסמוך (Custodes).

נדפס בקושטנדינה רבחי אשר היא חחת ממשלת אדוננו המלך שולמן שוליימאן ספר מכלל יופי לחכם הנעלה כמה"ר שלמה ן' מלך ס"ט ...

רבים אחרים אכי"ר. שֹׁטַהְ והדס וּנִיץְ שִׁמּן. ומי שוכנו להחחילו הוא יוכנו להשלימו ולעשות ספרים פרום הרופא ולה"ה. והיחה החחלתו יום שלישי לחשרי שנת אחן במדבר ארו שבעה ועשרים שנה למלכו בבית צעיר המחוקקים משה בכה"ר אלעזר לבית

מאנו ב, אברהם ב"ר אפרים שאנוי ואלה הם דברי ר' שלמה בן מול טוב ועל העמוד השני שיר ומליצה בשבח הספר עראשון שיר ומליצה בשבח הספר מאת ר' שלמה אל הצד האחרון נדפסו שני קולופונים: על עמוד

פי חכם כרניאל דברי למואל מלך ירח יקר הולך והיה שם מסלול ודרך המלך כאשר ראה החכם הנעלה במה"ר שלמה במהר"ר מזל טוב ז"ל דברי מחברת הולך ואור יאיר נתיב חכמה כאור כוכבי בקר מבקר בהיכלי ענג הלשון ובית מדות תענוגי הוגי אוהבי תורת י"י באין למו מכשול ושול ישול לנו מן הצבתים אשר לקט בשבלים עולים בקני המדקדקים גדולים חקרי לב, חדשים גם ישנים, בהם עמרים מלאים כל טוב מגרני תבונתם ואמירים מאשלי רברבי, יסתופפו בהם צפרי התורה באמרים אמת יורה בעתו, צף לשון עטו ומטה שירו פרח כתמר וישא משלו ויאמר:

> הנה לך עם אל שפת לשון וניב דברי למואל הם ענקים גרגרו

אמרה צרופה היא ואין בה דפי תיך עדי זהב ומכלל יופי.

#### ויוסף עוד שאת משלו ויהללהו כרוב גדלו

נצב והוצק חן בשפתותיך לבי תבונתך וספרתך טור ישפה ניבך ודבר־ תך רה יהלום יגלום באדרתך לתה־ יקו לאור באורתך פים מעינות ר בארותיך יון - לבך שבטך ומשענתך יפרח ויצץ ציץ ביערתך פארות שפתיך ויונקותי־ ך תעו אלי מדבר שלו חותיך מכלל יפי ציון מזמתך מכלל יופי ציון מזימתך
שירי רננות פי ידבר והגות
מראה לשון זהב וברקת שבו
אדר יקר חכמה והוד שפה ברו־
יתגוררו ירוו צמאם כל-עי־
חפרו מזימות מחשבותיך ורע־
ישענו ללחום במטה לחמך
זבת חלב חכמה דבש לשון פרי
כי נטשו עד ים ויעזר נגעו
ובכן יבאון יחסו תחתם בצח־
יהגו בתורת אל בעת הם יהזו

צאינה וראינה בנות השיר במל"ך שלמה בעטרה שעטרה לו אמו בינה לו גבורה במלחמתה של תורה, אור נגע עלינו, אור לו בציון, מכלל יופי הופיע לו אלהים. דברי אגור אגר בבינה מתעלת הברכה העליונה ממדבר מתנה תורי זהב טורי חמשה חלוקי אבנים שלמות ואבנים יקרות מילקוט רועי ונביאי ישראל מורי לשון קדש מצבתם דורך נתיבתם אז יתם ונקה משגיאות תורת אמת יהגה חכם ממתקים בהם דבק שלמה לאהבה לקרבה אל המלאכה הנסוכה לעם י"י כל היום ידרוש יחרוש יסתופף בחרש מצל יחסה יתלונן כצמח יעשה קמ"ח מגדל דו"ד בנוי בספרים לכרם י"י צבאות, ויבן גם הוא מגדל חננו אל עליו ירים משלמה בנין מפואר ארמון מלא כרמון מעט הכמות ורב האיכות נדרש לשואל שותיות כל פרשה ופרשה וסדרי נביאי' וכתוב' נתח שלחנו מלא דשן ואכל ושבע ודשן כל מבקש דברי חפץ וכתוב יושר אמרים זה השלחן אשר לפני י"י, בלחם אבירים ילחמו ישתו יין נסיכים ושרי קדש אדני הלשון ישון ברק חרבו חרב פפיות ממעונות אריות מברק חניתם יאורו מחשבי לב טהור ברא לו אלדים קדושים והמלאכה נכתבה ביד שלמה, שלמה ותמה מציון מכלל יופי אלהים

הופיע לנו אורה והשב שבות גולה וסורה נצורה ישבה בדר ועוד בה שלישיה

כליל החקרש חג שיר השירים אשר לשלמה למלך שהשלום שלו אמן וכן יהי רצון. ושבה והיתה לבער קין עין בעין יראה אלרים בציון. ביום ההוא יושר השיר

עלוקופון מק ב, אבבעם מאוני מעוויק:

ו"ל יקר תפארת הספר הזה ומהללו כי רב חילו ויהללוהו ברב גדלו. וכאתר ראה החכם הנעלה הרופא כה"ר אברהם במהר"ר אפרים ו' שאנני

בשבת חמשה ימים לחדש אלול שנת אתן במדבר ארו שמה והדס ועץ שמן בבית ועהבם כל המלאכה מלאכח שמים וכה וברה מווקקח שבעתים בחמישי ובסוף הצד האחרון נדפסו השורות האלה:

כר' משה לביח פרנס נ"ע על ירי הצעיר חיים בכ"ר יעקב אשכנוי ז"ל.

שי"ב (2521), נדפס בבית האדון משיר אלוויוא בראגדין. לן. ספר ברכת אברהם לר' אברהם ב"ר שלמה מריויש, º₽, ויניציאה,

והספר עיין מ"ש ר"נ ברילל בספרים השנתיים שלו ה"א 119-111; שם 242; השנה שס"ב אצל מיכל זה מעות הרפוס, במקום הנכון שי"ב. ע"ר המחבר סי' 145, עמ' 115: "וורפס בימי וקנוחו (של המחבר) בויניציאה בשנת שס"ב"; שבחו עיר צפח מקום שבח של מהר"ש אלקאבץ והאר"י והרב ב"י" . . .; מיכל, כן יקר הוא במציאותו. מקום מולדתו של המחבר היה מדינת צרפת, אך מקום רוסט, עמ' 38; רוונטאל, עמ' 56, סי' 185: "וספר הזה באשר יקר הוא באיכותו [raw"w, ya' 117, a' 9184,1; sbriddh, ya' 0X; — zrir, ya' 82;

הדפים מסומנים באוחיות (שס"א רפים) וגם בסימני מספר (135); גם T"C 012.]

הגליונות מסומנים ובסוף כל צד נדפסה המלה הראשונה של צד הסמוך.

מל השער נדפם:

#### DEL TLCU XTLLD

שם הבדלח ואבן השהם, שרשו פחוח אלי מים, על מקום ברכח נמילת ידים

וכל הספר מראשו ועד סופו דבריו מתנלגלים ויותר משלש מאות דינים בשחרית סמוך לסדר הברכות בפלפולים גדולים ושימות והלכות.

ורבנים בן הרב הגאון במהר"ר שלמה טריויש צרפתי ו"ל מורע המאור הגרול יצ"ו אוהב שלום. גם חבר הרבה פסקים אחרים על דינים עברו בינו ובין חכמים אל תעלים ממני, הוא בספר זה הנקרב הלם החכם השלם הגאון כמהר"ר אברהם הקדש בנפך ספיר ויהלם וקרא אליו בבחרותו ויאמר בני חשובתך על שאלתי חלקו ומה נעים גורלו. בו נגלה אליו ברברי חורה אליהו ו"ל בחלום, בלשון אחרים בסלם הספר עולים, וכל הלומד בו בעיון גדול יחדד שכלו, מה טוב

נדפס בביח האדון משיר אלוויוא בראגדין שנת שי"ב לפ"ק מטריויש רש"י ז"ל יול.

#### פה ויניציאה

מן רף ב' צד א' עד רף ג' צד א' נדפסה הקרמה המחבר; ואחרי ההקרמה הוא אומר: "אלו הן החימות והלצות" (ie) מהכמי ארצו' אשר החמו על ספר ברכ"ה אבר"ה' אשר הברתי אני אברהם בכמהר"ר שלמה טריביש צרפתי. השבחים אשר כתבו עלי איני כראי ירעתי, אך נכתבו להוריע כי הם מסכימים לרעתי".

ואח"כ מן רף ג' צר ב' ער רף ו' צר ב' (וער בכלל) גרפסו מ"ו המלצות (הסכמות), וביניהן הסכמות מגדולי גאוני הדוד. — ואלה הן החימות הגאונים והחכמים שנתנו הסכמותיהם (כסרר שנרפסו בספר): א) עזריאל ראיינא יוי"א בכמ"ר שלמה ז"ל ... שנת כרע הבין כארי וכלביא ונומר, ב) החמתי שמי יצחק סבע, ידי ג) נאם הצעיר יוסף בן החכם השלם כמה"ר אפרים קארו זלה"ה, "ב ואם הצעיר אברהם בן יעיש, יפי ה) אנא אליא הלויים זעיר בן מהר"ר בנימן הלוי ז"ל, ו) נאם המען אברהם בן יעיש, יפי ה) אנא אליא הלויים זעיר בן מהר"ר בנימן הלוי ז"ל, ו) נאם המען אברהם בן יעיש, יפי ה) אנא אליא הלויים זעיר בן מהר"ר בנימן הלוי ז"ל, ו) נאם הצעיר מחברי הלוי ז"ל, ו) נאם הצעיר מחברי הלוי ז"ל, ו) נאם הצעיר מחברי וישלם הבעיר מחברי בכ"ר שמואל ז"ל ממיזיחרא, י"ב) ושמי הקטן ו"ל אהרן מטראני, ב"ב) ושמי הקטן והצעיר פה החמתי משה בכ"ר יחיאל הלוי ז"ל ממיזיחרא, י"ב) ושמי הקטן והצעיר פה חתמתי משה בכ"ר יחיאל הלוי ז"ל, י"ג) חם היה בכמהר"ר דור הצעיר פה חתמתי משה בכ"ר יחיאל הלוי ז"ל, י"ג) מה בכמה"ר בי"ר מתחיה והצעיר פה התמתי משה בכ"ר יחיאל הלוי ז"ל, י"ג) מה בכמה הקטן והצע זלה"ה. "ה) נאם איש הם ואיש הלק יעקב בה ברבי יוסף ולה"ה אשכנוי פולק איש ירושלים, מ"ו) המרוד הברך שלמה רלאקרוט ב"ר מתחיה ולה"ה.

ייצ ארי המלצות.  $^{6}$  צ'ל: והמלצות.  $^{7}$  אחי הר'ר אברהם סבע מחבר "צרור המור" והוחנו של מרן יוסף קארו, אשר הביא בחבורו "בית יוסף" רברים אחדים בשמו: "ומורי חמי הה'ר יצחק סבע ו"ל

פען עליהם' ... 12 ב'ר אפרים — הוא הגאון מחבר "ביה יוסף", "שלחן ערוך" ו"כסף

פבר, אברהם בן יעיש – רב מפורסם בקונסטאנטינא בסוף ימי רבנו אליהו

מורחי. — עי' מיכל, סי' 121, עמ' 44.

יצק מים על ידי ר' אליהו מורחי; ומאד הפלינו בשבחו הרבנים ר' אליה קפשאלי ור' שלמה מיריליו. — עי' מיכל, סי' 805, עמ' 171–271.

מנדולי דורו אשר הרביץ תורה בקוסטנטינא והיה תלמידו של ר' אליהו מורחי. — עי' מיכל,

 $^{\rm eg}$ ר , א ה רך מ ט ר א ני - רב מובהק מהכמי קאשטיליא שקבע אהלו בהעיר מררוניפולי יחד עם אחיו ר' יוסף אבי הרב המבי"ט. - עי מיכל, סי 092, עם 781.

פבר, הלמד בן מול טוב – עי' הסכמתו מטה.

גאהלי חם ב"ר דוד יחייא — אחד מגדולי הגאונים בקושטגרינא; חיבד ספר גאהלי חם" רי'נ שו"ח. גדפס בחלק מספר "חמת ישרים", ויניציאה שפ"ב. — עי' רוונטאל, עמ'

995, סי' 2002: הספר הוה הוא יקר מאר. פני ' יעקב ברבי יוסף — הוא הגאון האריר, אשר הנהיג בישיבות פולניא את

דרך הלימוד בפלפול עצום, ונקרא "המפולפל" או "בעל החילוקים".

רף ה' צר ב':

ולעד כל עד לע מא דעכע נמנג את עלמנג לו עדיב נמנג את עלמנג לו עדיב עולה עולמו באשכול ברך את אברהם בכל, וברכה אחת היא בה כל, קרית ספר שפר כל כל, הימן הא מן הימן כלכל

מד"ר מול טוב ולה"ה. בר"כת אבר"הם נאם כבר פה וכבר לשון שלמה בן לאדוני אבי החכם השלם בוש וארברה בערוחיו נגד מלכים ולא אבוש גם ברכוח יעטה מורה ויחן לו קמבר פני במנד, המהורה בהיכל לפני להורות לי דרך אלך בה ולא אוחיל עד בחבורה האמנם אור חכוך פנים שעמרו בסיני ופה קרוש כחרשיש וישפה האירו ועמלצ' אחר מ"לך ושר בדבר אשלי רברבי משיבי מלחמת התורה שערה אריות עב נע אבונע לאטריתי אין מי אתי ובביתי אין לח"ם ובשר ומה לי אוצר הכבוד אבליו עמו אשר עוו וחדוה במקומו ואולם אני דך נכלם מסלם המדע ומדרני מתוא בר שינוא הלא הוא בר"כה בני עמו מהר"ר אברה' צרפתי זה שמו יהי מואם ושפ, ויואן בכליותיו ומי יפר הוא ניהו צלוחיתא ומייתא ראפרסמונא באופ, ים אמר ויקרא ושנה וחילים במלחמת ה' ינבר ורבר וחבר על ספר אמרי אונו אונ הולם אוצר ה' יבא קרב לבו לב הארי רדה מנויים דבש הפת צופים לא קדים יקדים חדודיה ללבן ולבדר בר מחבן לאכול חוכות ולודוק קלפו" מי מנה עפרות והב לשונו ואונו בשרירי וברירי במנו ממולא בחרשיש וכדכודים ישבחונהו כי מלאך ה' צבאות הוא אבן למוסדות ופנה לראש אמנה וגם אמנה נהרי נחלי רבש וחמאה תחת לשונו תהלך ארץ חיים נצחיים שפתי חכמים אנת. עול מחולעים שנ"י ונהד יצא מעדן פיו להשקוח צמאים לדבר ה' וכל מטע מם ע, כנו נטנע במונשע לעבע ימלב שם מלוב עעבכוע במישור ישור מב וירש את ארץ הפלפול וההוראה במראה ותורע נודע בשערים ואנחנו רבים יולו בשמיו לראות עולה מן המדבר במדבר נוה ערן וגן רוה אחד היה אב"רהם סובבים במחנה אלקים קרושים באר מים חיים לא יכובו מימיו מימי עלומיו נודעה לו. עחיק וחיק וחיק וגדן חרב לשון ודחשון חכמים שלמים וכן רבים לקראת מערכה, אשרי העם שככה לו בדגלו עליו אהבה וחבה רבה יתרה ערוכות. ועודר חנית לשונו על שלש מאות דינים ברוב אונים ואמיץ כח מערכה שנסונה לבנות לו בי' מאר"ץ שנע"ר מגדל בנוי לחלפיות פורח באויר הלכות ידו הדה ואשר לא צדה לדרך המ"לך ילך האלקים אנה לידו החוקה חרועו ודרדע בו השכל ומדע ובינה בינה שמעה ואח ישראל ויהודה לחורה ולתעורה

ועל הצד האחרון של הספר נדפסו השורות האלה: זאת היא חתימה לבר"כת אבר"הם הוא השם מזה הספר הנותן אמרי שפיר והיתה השלמת הספר וחבורו יום שלישי עשרים לחדש המוז שנת המשת

אלפים ומאתים ושמונים וארבע לבריאת עולם פה קוסטנטינ' רבת' תחת ממשלת אדוננו המלך סולטן סולימן ירום הודו ותנשא מלכותו ובבית החכם הכולל אין גומרין עליו את ההלל הנגיד על ישראל ובכספו וזהבו בנה בית המדרש יפה בכח ולאל ונותן הספקה ללומדים ועביד דלא תשתכח תורה מגולת אריאל עד יבא לציון גואל, הוא הרופא מהמלך יר"ה אדוני וקציני כמהה"ר משה המון יצ"ו אשר הביאני המלך חדריו לחסות תחת כנפיו כימי עולם ומגלגלין זכות על ידי זכאי וצדקתו עומדת לעד אמן.

ותהי השלמת זאת המלאכה במצות האדון מיסיר אליוויז בראגדין בחדש אלול בשנת שירו לה' שיר חד"ש תחת ממשלת הדוכוס מיסיר פרנצישקו דונא יר"ה.

פה ווניזייה

וו על פי הוצ' ראם, והשווה דק' סופרים שם.

e and L G L adt. סו הל פי הוצ' צוקרמנדל, ועי' שנויי נוסחאות שם.

א מער מכל המקומות ך יחר מכל המדעות פ מכל המדעות נ מכל הארצות ה. שנשחמר בכח"י אקספורד, רשימח נייבוער 244 וועי' במבוא של רש"ו שכטר ע' XIXX והלאה). מגכן (מגכן חוליב); וציטטים בפירושו של ר' יום טוב צהלון הספררי על אדרנ נו"א (ה), עם הג פי כח"י פרמא (פ); הציטטים בספר נוה שלום (נ) לר' שלמה ולמן טויסיג מכח"י

ז הנוסחה שהעחקתי בפנים היא על פי כח"ר רומי, אסעמאני מספר 108 (ך); והשנויים

מכמב | לבמנע עבנים עי

פ לר"ה ך ולרשות הרבים ן ברשות הרבים א מ נגרסה ע בספק, ועי' הגהות רש"ו בני (בני ס) ויין ונייוטראות (וניווטראות ס) וצערות ח.

פ ואין מוציאין גוווטראות דן. ואין מוציאין ממנה זיין וגוווטראות אי ע. ואין מוציאין +א הנרחת) ט מוסיף <ואינה מביאה ענלה ערופה>.

\* Trun T % L'Turn 1 0.

אונני מחמ, כנולום ס.

צ און בנגעים ד ירושלים אינה (אין א) מטמא בנגעים א ע אילו דברים נאמרו בירושלים EGELN WILL Y, IT WORT THEIT GWO W.

פי' רבינו חנגאל, ע' 33 (ר"ח); בפי' מסכח אבוח, שכינה אוחו רש"ו שכטר ילקוט אבוח, עי' עברייחא מובאה בפי' רבינו חנואל, בבא קמא פ'ב ע"ב, עי' אוצה"ג לר' בנימין מנשה לוין ב"ק, המדרש לרבנים כאן, ומסרו לי במובו מודי הפרופ' אלכסנדר מארכס (1), חומת ישרים (ת); שמביאו רש"ו שכטר (ע), כח"י אוקספורד, שצלומו חחת ידי (א), כח"י וֶנה, בספריח ביח

ז הרפסחי למעלה אח הנוסח על ד"ר (ד); השנויים רלקנן הם על פי כחה": כח"י אפשטיין, ו כל הציונים הם להוצאה המדעית של רש"ו שכטר.

לצינורות לר"ה, מפני בחוכה. ואין פורין אין מודרין הימנה נעשית עיר הגדחת

מוציאין נוווטראות שאיף משבירון בתים בבית המקרש בלבר: עגלה ערופה ואינה בעיר הגרחח+א. ואין יוחר מכל המקומות. אני לא שמעתי אלא חלוט בה ואינה מביאה בנגעים:, ואין נידונה: ידושלים משובחת בנגעים אמרד' יהודה בירושלים אין הבית

אין ירושלים מטמאה בעשרה רברים וירושלים אינה מטמאה עשרה דברים נאמרו

NLL IL IL No

NLL I ILLI

ULQGUN01

EEGIII

נוסטי הברייתא לפי המקורות הללו:

בחוספתא נגעים פ"ו ח"ב, הוצ' צוקרמנדל ע' 256; ובב' ב"ק פ"ב ע"ב. ואלו הן המובאות באדר"נ נו"א פרק ל"ה נ"ב ע"בו; באדר"נ נו"ב פרק ל"ט, נ"ר ע"א; שברייחא הדנה בהלכוח שבהן מצוינת העיר ירושלים נמסרה בר' נוסחאות

אליעור ארי הלוי פינקלשטין

UNU

# בבלבות שנאמרו בירושלים

EE NU ] 4, [.

SE INI [NI G] SLIL GIGL L L' G IC. O [.

TE attigit L G attigit [ L'

השנויים כאן.

os ואין – בהמה דקהן בן מובא למטה אחר המלים ,חולרה הגביאה', ורשמתי את פג מחוכה לרשות הרבים ך בחוכה פנ ה.

לפנינו הוספה ע"פ הפסוק בנחמיה י"ב ל"א שהובירו שם. ש. ל. ן.

אז ולא ך פ ה ואין נ וועיין מגלה העניה הוצ' ליכטנשטיין עם' פי שו' 11. מראה שיש ך פ ה ואין מוציאין ובלים לחוכה ואין מוציאין זייון ובצוצריות אל רשות הרבים מתוכה נ. בב נאול מוציאון - - לרשות הרבים (לרב' הן ואין מוציאין ובלה (ובלים פ הן לתוכה

95 EUICH L L L 4, G.

פב וחולדה דן וקבר חולדה א (ר'ח).

#2 קברותן בית הקברות (ר'ח).

בז נאון - - הראשונים ן ל' ט.

es arain ] arain ntwara a.

02 הוורירין) וורדים מ.

12 WD ] 7' W.

פו בהן בו ש.

81 ואין – הוודירין שהיו שם מימות נביאים הראשונים) ל' א [עיו (ר'ה).

1921, תרביץ שמיו צד 173 הערה 29, קרוים קדמוניות החלמוד ברך א' ה'א עמ' 201. ש. ל.].

LI LULAC L I ULAC N A U (L.U) LYULAT A LLALL CA CULOGU LNAKLO U.C KL

BI CH T X Y CIT U.

פו עושיון נותנין (ר'ח).

+ז נאנ! - - ועושב ל' ע, ונמצא שם אחר המלים ,לנחל קררון' ורשמתי את השניים כאן. בחוכה עצמות של עצמות אדם ע אין מעבירין עצמות אדם בירושלים ור'ח).

צו ואין (אין א) מעבירין (מעמירין א) בחוכה עצמות אדם דו א ה ואין מעמירין מומאח האהל המח ש.

בו מפני אהל המה ד מפני אהל המה והטומאה ן מפני המה ומפני אהל המה א ע מפני

ועולדה הנביאה עול מליברי בית דור מלוומו בני לברוחוף TINUILIO. INTES שםוב מימוחבב וביאים מנגע בוובידין פי שהיו בעפו אילנות חוץ וחושביו. ואיוצו נוטעין Kimiler Eller adia gri עצמות אדם. ואין די ואון מעביריובו בחוכה מלעין בה את המת. המחפו, ואין NLIC

dittil NU EE LAU לומר בהמה דקה. ואין EUICH INITE XLIL מעוכני לרשות הרבים. קדשים קלים. ואיןזיי נאוכלים בחוכה 22 בחוכה מעשר שני.

משכירין בחוכה בחים מגמונו ארם ואין ואון מלמידין בחוכה מדביק וווי טבונוקים אול מוקיהל בני אנו נומני לרשות הרבים. ואין פני לירוע שהוא של ישראל אחפעוע מעוכנים מלומו פנה לירושלם לחוכה. ולאפי עושין וקני עירו ואל שער נאנו מנגנאנו ובבע מנ, ובינגנאו אנטו אב ממום בן סורר ומורה מוציאין זיין וכצוצריות נתן אומר אף אין בה נלחית עיר הנדחת די מנקני מרופה ואינה וקטבל אול מדואול

בה את המת. בני טבוונגלין ואין מלינין בראשונים ואין מגדלים שהיו מימוח נביאים עול מוווע ווגבול tttu terratu בה כבשונות ואין עושין בה אשפתות ואין עושין ומווטראות ואין עושין ואין מוציאין בה זיין ואינה מטמאה בנגעים

ארר"נ נו"א

אבב"נ נו"ב

RIGERN

CC4.

```
ss חולין ך פ לחולין נ.
          19 Haich F & Haior [.
          99 INL L G NL [.
          se aatt - - dduuit d, L.
          to Trautio ] 4 T.
          ציי עוביאים L פ נביאים נ הוביא L'
         20 CWR'OR F @ WR'OR [ T.
          19 LLLO L ILLO G ILLO [ L'
         ספ נאול ך [ אין ה ל' פ מחוקן בין השטים).
         פוי הנביא ך הנביאה פנ ה.
         SP ולבר ישניה ר פ ה וישניה הנביא נ.
          בו מלבי ביח דוד ך ה מלבי דוד פ ביח דוד נ.
         שו ואין - המתן ולא מלינין המת [.
         SE ETT T T T' M ET U.
          ++ 184 T 1 Q 84 %.
          81 WALL T 1 WALLAN X V.
         זו שוא ממש ונבנם ) ב, א ה·
           וז ואו הושון בה ננות דו ל' א אלא מננים ע.
       נטיעות ואין עושין בה עות ופרדסין חוץ מעות ורדים שהיו שם מימות נביאים הראשונים' ובט ל'.
         יי ואו משתו וכו, עבאהונים בין ל ועונע הל הגליון ווה מסח הגליון נואין משעין בה
           פנ המומאה דן מומאה א ע את המומאה מ.
          ss שהיתהן בשהיו מ.
          78 פינום | פינו אותם מ.
          פצ מפני מהן ל' ן (ונחמלא על הגליון) ומפני מה מ.
        פצ הנביאים ך (ר"ח) נביאים ן א ע.
          18 WAY T 1 (P'A) WAY S.
athal the stud
                      למוכר לומר חוליולss
                                            TH MAGULU CIGIL
                      בנימני לחבירו ראיה
TINUILIO, INGIE
                                             בובאחונים ואין מקיימין
שם מימוח נביאים
                      LLMG. Q LCICLES
                                                 מימוח וביאים
                                             \alpha\Box
attlu illio alilet
                      מבע נמבפי עומט
                                            חוץ מננת ורדין שהיתה
בה גנות ופרדסין חוץ!!
                    LLNAULDES: COLLESS
                                            ואון מלימין בה אילנות
נסיעות. ואיןיי עושין
                      נטועה מימות הנביאים 36
                                            מלימין בה אשפתות
       נומלים
               TL
                     LL L D 19 CALLULTS
                                            מבתנו ולא נחרשת ואין
הטומאהפג לנחל קדרון.
                      כל נמנ חוץ מנוח
                                            נאגני לא ניטעה ולא
מם מבייחוד מוציאה
                      ואיוספ נומעים בחוכה
                                            עודיאים הראשתים
אמרו מחילה הייחה
                      ולבר חולדה הנביאפו
                                            עוביאה שהיו שם מימות
מפניפה מה לא פינוסדה
                      בוב ולברצו ישעיה
                                            בית דוד וקבר חולדה
וכשפינו אח הקברות
                     מלבני מלביה ביח
                                            בה קברות חוץ מקברי
           LILNACO
                      את המת בתוכה הוץ
                                            עדר חושב ואין מקימין
```

[1]

alite an aidil

אבב"נ נו"א

Wilor

してているこの98

בבעכונו הואמבו בירושלים

ואון וועוון בחוכה מקום

RIDGIN

בחוכה. ואיום במלינין

אבבענו נועב

CC4.

```
בו פנם לא למלאכה ולא לאבילה) הרי זה מקח מעות. ש. ל. ז.
 שני לחולין [=לא חולין, (עיין נדרים פ"א מ"ג ובראשונים שם) ואם היא בעלה מום (שאין
   ST THILL THE CL.
   to laxin T 1 a axin & 4. 4.
   ST ERI EI CI.
   בנ נאון לוקחין ד 1 ע ט ולקחת א.
צמיד (ותוקן צמית) בתוכה מ.
   12 אמיד בחוכו T צמידה בחוכו 1 צמיד בחוכה א צמיחות בה ע צמיחו' בחוכה ה
   07 הבית ך א המת ן מוכרין הבית ת.
  פס אלא ולמעלהן לחלוטים מ.
  39 אלא מן הקרקעות ד 1 ת וקרקעות א ע.
  29 CLI 4, Q.
  שם און מוכרין דן מ ומוכרין א ע.
   29 adiail ant adiai a.
  89 NG 1 AG Q.
                                49 נאבן נהב Q.
  בס סוננן דו סוננ Q.
  ופ ואנו – ב, נעון ב, נעו אומב אנו בע ממום כן מובב ומובע (ב.ע).
  on adriall trail a.
  69 8d L 1 18d 8 Q.
```

עבי יהודה אומר אף שכר מטוח ומצעוחיה. Wilze GIGUIL TUEZ בתוכו לאחר י"ב חורש. ואנל בבינוסב אמירוד הקרקעות ולמעלהפם. **LUID** 87888 Hilos alchil ELL29 ואין זה מקומופי. בא יש) אין זה עירו חהר מלומו (דברים NGEO ICE KILL INGFO נאמו ונינאיאו אונונ WINGL INEW IT NEW ומונני נבני נעו adual EL alles כלטעיה: מפני הטומאה. ואיןום אונוב נוסומאנו: מליימין בה אשפחות לומד לחולין הה לרשות הדבים מפני 2"7 MITTIO. MILES ישראל ראיה ללוקח הימנה זיין ונוחטראות מכרתיה ושאר כל ארץ שומאה ואין מוציאין LULTRIGIL INIL

אבע בבלי מות אדר"נ נו"ב הוספתא

מנג פונלגמסון

[L]

אדר"נ נו"א

תוספתא

אדר"נ נו"ב

לאזז שכר<sup>87</sup> המיטות יהמצעות 79 לוקהים 80 עורות קדשים 81 מה<sup>82</sup> היו עושים בהן83 רשב"ג אומר 84 לאכסניים 85 שהיו® שרויים מבפנים בעלי אושפיזן מבחוץ. אכסניים היוו8 מערימיןss ונוטלין המצויירין89 בבשים שעורותיהן יפה09 בארבעה ובחמשה זלעים ונותנין י9 לבעלי אנשיפי ירושלים בהפ היו משתכרין.

כבר העירו חכמינו ז"ל במקומות שונים (ירו' ערלה פ"א ה"ב ס"א ע"א; ב' יומא י"ב ע"א ושם נסמן) שברייתא זו היא אליבא דמאן דאמר לא נתחלקה ירושלים לשבטים. באמת נמצא ביאור זה גם בספרות התנאים עצמם, כן סומך החלכה בבבלי (יומא שם) את ההלכה התנא דתו"כ (מצורע פרשה ה' ה"ה) ושל הברייתא בבבלי ,"שאין ירושלים מטמאה בנגעים על הכתוב "ונחתי נגע צרעת בבית ארץ אחוזתכם",

```
זה אף לא דע אף אל'וט.
```

<sup>78</sup> שכרן בשכר ט.

פיז המיטות והמצעות דן ת מטות מצעות א מטות מוצעות ע מטות ומצעות ש.

א לוקחים דן ולא היו לוקחים א לא היו לוקחין בה ע ת היו לוקחים ט.

<sup>81</sup> קדשים דזעטל' אי צפ מה − − רשב"ג אומר] ל' מ. 82

sa בהן ד להן א מהם ע בהן נותנין אותן לבעלי אושפיון ז.

א עי אושפיון א עי אומר ד רשב׳נ אומר נותנין אותן לבעלי אושפיון א עי 84

אכסניים – מבחוץ] האכסנאי' היו נותנין אותו לבעלי אושפיון מבחוץ מ. 85

אלאכסניים שהיו דן אכסניין היו א ע ת והאכסנים היו ט. 86

<sup>87</sup> היו דן ל' א ע.

ss מערימין] מערימין עליהם ט. -89 כבשים המצויירין דן כבשי מצרים א ע ת כבשים המצו' המצומירים ט

<sup>90</sup> יפה ד נותוקן בטופס שלי יפים ן טן יפים את.

<sup>91</sup> ונותנין – משתכרין ד ובהם אנשי ירושלים משתכרין א ובהם היו אנשי ירושלים משתכרין ע.

<sup>92</sup> לבעלי אנשין לבעלים כבני, נ'א בת.

<sup>93</sup> ובה היו משתכרין] ובה בעלי בתים היו משתכרין ת.

ומפרש "אחוזתכם מטמאה בנגעים ואין ירושלים מטמאה בנגעים". (הירושלמי, ערלה שם, דורש לענין זה את הכתוב ובא אשר לו הבית, ומפרש "פרט לירושלים שהיא לכל השבטים".)

כן מפורש עוד בספרי דברים, פי' צ"ב [ע' 154, הוצ' רמא"ש צ"ג ע"א] שאין דין עיר הנדחת נוהג בירושלים מפני שכתוב כי תשמע באחת עריך אשר ד' אלקיך נותן לך לשבת שם, ומפרש לשבת שם "פרט לירושלים שלא נתנה לבית דירה".

לפי מבארי הספרי אין שום הבדל בין המאמר "לא נתנה לבית דירה" ובין המאמר "לא נתחלקה ירושלים לשבטים". ופירוש שני הלשונות הוא שאין אחוזה לתושבי ירושלים בבתיהם וזהו שאמרו "ובא אשר לו הבית (ויקרא י"ד ל"ה), פרט לירושלים שהיא לכל השבטים" (ירו' ערלה פ"א, ס"א ע"א) וגם אמרו "לא נתנה לבית דירה" (ספרי הנ"ל), כלומר שיושבי ירושלים הם רק כתושבים ולא כבעלי בתים. מפני זה מפרש ר' נתן באדר"נ נו"א הנ"ל שאין דין סורר ומורה נוהג בה מפני שכתוב ותפשו בו אביו ואמו והוציאו אותו אל זקני עירו ואל שער מקומו (דברים כ"א י"ט) ומדייק ר' נתן "אין זה עירו ואין זה מקומו", כי אין ירושלים עירם ומקומם של יושביה, אלא היא של כל השבטים ושל כל ישראל.

בבא אחת בברייתא זו מתנגדת ניגוד גמור להלכה המפורשת בסתם משנה, ערכין פ"ט מ"ו (המובאה גם כן בתו"כ בהר פרשה ד' ה"א הוצ' ראה"וו ק"ה ע"ב). לפי הברייתא אין הבית מוחלט ללוקח בירושלים אחר י"ב חודש כמו בשאר בתי ערי חומה, ואולם במשנה הנ"ל נמצא מפורש:

עיר שגגותיה חומתה ושאינה מוקפת חומה מימות יהושע בן נון אינה כבתי ערי חומה ואלו הן בתי ערי חומה שלש חצרות של שני שני בתים מוקפות חומה מימות יהושע בן נון כגון קצרה הישנה של ציפורים וחקרה של גוש חלב ויורפת הישנה וגמלא וגדוד וחדיד ואונו וירושלם וכן ביוצא בהן.

גדולי חכמינו ז"ל הרגישו בסתירה זו והשתדלו לבאר את המשנה בהתאם אל הברייתא. ר' יוחנן מפרש את המשנה "כירושלים רמוקפת חומה מימות יהושע בן נון, ולא כירושלים דאילו ירושלים אין הבית חלוט בה ואילו הכא הבית חלוט בה והילו הכא הבית חלוט בהן". רב אשי מפרש "תרי ירושלים הוו" (ערכין ל"ב ע"ב) [הפירוש הנכון של מאמר רב אשי נמצא בדרכה של תורה לרצ"מ פיניליש צד 165–166, עיי"ש, (העורך)]

ברם בנו"ב של האדר"נ מובאה ברייתא זו ושם חסרה הבבא "ואין הבית צמיתות בה לאחר י"ב חודש". בבא זו נשמטה, כנראה, דווקא משום שנראה למסדר נו"ב של האדר"נ כחולקת על המשנה. הרי שמסדר האדר"נ נו"ב סובר שאי אפשר לפשר בין ההלכה האמורה במשנתנו ובין הברייתא השנויה באדר"נ נו"א. ורק מפני הקושי הזה הוכרח לשנות את הגרסה ולהשמיט את הבבא הסותרת דברי משנתנו.

בי. כנראה דעת מסדר האדר"נ נו"ב היא שמשנה סתמית זו של ערכין היא אליבא דמאן דאמר ירושלים נתחלקה לשבטים. וברייתא שלנו חולקת על סברא זו, ולכן לפיה אין הבית חלוט לאחר י"ב חורש, שאינה דומה לשאר בתי ערי חומה, שהרי לא נתחלקה לשבטים. כבר תמה הג' בעל יפה עינים בערכין שם, על שלא תרצו כן בש"ס שלנו, והסיק "דלא מסתבר ליה שיסתום המתני' כהאי מ"ד". ויש להוסיף על דבריו שבאמת בכל שאר המקומות במשנה ובספרות התנאים סתמא אליבא דתנא דברייתא (השווה משנה סוטה פ"ט מ"ב, "ואין ירושלים מביאה עגלה ערופה"; מ' נגעים פי"ב מ"ד "ירושלים וחוצה לארץ אינן מטמאין בנגעים"; תוספתא הנ"ל וגם תוספתא מעשר שני פ"א הי"א ע' 8 "אין משכירין בתים בירושלים מפני שאינן שלהן"; תו"כ מצורע הנ"ל; תו"כ בחוקותי ריש פרק ו' הוצ' ראה"וו קי"ב ע"א "הלכה אין מלינים את המת בירושלים"; ספרי דברים פי' צ"ב הנ"ל; ופי' רנ"ט, רמא"ש קכ"א ע"א, הוצאתי ע' 282, "באחד שעריך (ישב גר תושב) ו ל א ב י ר ו ש ל ים "; ברייתא בירו' ב"ק פ"ז ה"ח, ו' ע"א, "תני אין מנדלין תרנגולין בירושלים מפני הקרשים".)

כיוון שנתקבלה ברייתא זו כהלכה בספרות התנאית בכללה, לא ראו רז"ל לפרש סתם משנה כחולקת עליה, ואליבא דמאן דאמר נתחלקה ירושלים לשבטים. והוכרחו לידחק ולפרש את המשנה בהתאם אל הברייתא, אף כדברי הסובר לא נתחלקה ירושלים לשבטים.

אולם לפי פשוטן של דברים דעתו של מסדר נו"ב של האדר"נ נראית עיקר, שברייתא שלנו חולקת על סתם משנה של ערכין.

הרמב"ם ז"ל כנראה נזהר שלא ליכנס למחלוקת עתיקה זו. הוא פסק בהרבה מקומות כדברי האומר לא נתחלקה ירושלים לשבטים על פי הברייתא שלנו (עבודה זרה פ"ד ה"ד, בית הבחירה פרק ז' הי"ד; טומאת צרעת פי"ד הי"א; רוצח פ"ט ה"ד) אמנם בה' יובל פי"ב הט"ו העתיק רק את הכלל שבדין בתי ערי חומה "אין סומכין אלא על חומה המוקפת בשעת כיבוש הארץ", ולא הזכיר שמות הערים הנפרטים במשנה שם, כדי שלא להצטרך לפשר בענין ירושלים; ועל כן לא נתברר אם דעתו שהמשנה כאן חולקת על הברייתא, ולכן יש להוציא את ירושלים מכלל בתי ערי חומה, כיון שלא נתחלקה לשבטים, או שתרי ירושלים הוו.

ברם לפי דברינו הרי קשה איך אירע שמשנה זו של ערכין תחלוק על ברייתא שכנראה היא עתיקה ומקובלת, עד שהלכותיה מפורטות פעמים כסתם משנה, וכסתם ברייתות בספרות התנאים בכלל?

לפי ענ"ד מתברר הענין על ידי ההשערה שהמשנה של ערכין מוסרת הלכה עתיקה שלפיה נהג דין בתי ערי חומה גם בירושלים. מתקנת הלל, שהמוכר "חולש את מעותיו בלשכה ויהא שובר את הדלת ונכנס" (מ' ערכין פ"ט מ"ד), ברור שאף שלא נהג היובל בימי הבית השני נהג דין בתי ערי חומה. התנא של משנת ערכין מונה את הערים שנהג בהן דין זה כאילו הוא קיים בזמנו, ולכן ברור שהוא חי בזמן הבית. 64

94 וכבר העיר על עתיקותה של מענה זו הר"ש קליין בקובץ ,אזכרה" לזכר הרב קוק, מחלקה ה', ע' ס"ז והלאה. ההלכה שהוציאה את ירושלים מכלל ערי חומה לענין זה נתחרשה, כנראה, בסוף ימי הבית, ואולי בימי החירום והמריבה האחרונה, שעל ידיה נחרב הבית. מטרת ההלכה החדשה היתה למנוע מבני ירושלים למכור את בתיהם, שהרי הקונה יפקפק לרכש בית שביד המוכר לגאול אותו לעולם. ועור שעל ידי הלכה זו ירד מחיר הבית עד שלא יהיה כדאי למוכר למכור את אחוזתו בסכום מועט.

בימי המרידה והחירום בוודאי היתה נטיה להעתיק מערי השדה לירושלים, כדי להנצל מן האויב. על ידי כך נתרבו אוכלסי העיר, והוצרכו ראשי המרידה לדאג לפרנסת קהל רב יותר מאשר היה ביריהם לכלכל. אסון גדול נשקף לעם, לפי דעת ראשי המרידה, מרבוי האוכלוסים בעיר העומדת ליכנס במצור על ידי הרומאים.

במצב זה בווראי נתאספו ראשי המרידה לתקן תקנות ולגזור גזירות, שלפי דעתם נחוצות היו בעבור תקון העולם. כבר נורע שאז גזרו י"ח גזרות המפורסמות, ונראה שגם אז תקנו התקנות שנכללו בעשרה דברים שנאמרו בירושלים.

לפי דברינו הללו, יוצא שכל ימי הבית השני, כלומר ער המרידה האחרונה, נהג דין בתי ערי חומה בכרכין המוקפין מימות יהושע בן נון, וביניהם גם ירושלים. בימי המרידה פרסמו הלכות שונות בקשר לירושלים, ואחת מהן שמזמן ההוא והלאה לא ינהג דין בתי ערי חומה בה.

יתר על כן, הרי אין ספק שהלכה זו לא נאמרה כי אם למעשה, כי למה יוציאו את ירושלים מן הכלל של בתי ערי חומה אם לאו שהוכרחו לכך על ירי תנאים קשים, כמו תנאי מלחמה?

על ידי השערה זו מתבררת גם כן העובדה המתוארת בתוספתא יום הכפורים פ"א, הוצ' ספרי במדבר פי' קס"א, הוצ' הוצ', ע' 1416, ספרי במדבר פי' קס"א, הוצ' ר' ח. ש. האראוויץ ע' 222; ירו' יומא פ"ב ה"ב ל"ט ע"ד; ב' שם כ"ג ע"א. "בשני כהנים שהיו שניהם שוין ורצין ועולים בכבש קדם אחד לתוך ד' אמות של חבירו נטל סכין ותקע לו בליבו עמד ר' צרוק על מעלות האולם ואמר אחינו בית ישראל שמעו הרי הוא אומר כי ימצא חלל בארמה ויצאו זקניך ושופטיך אנו על מי להביא עגלה ערופה על העיר או על העזרות געו כל העם בבכיה." ואף שהקשו שם בכבלי "וירושלים בת אתויי עגלה ערופה היא?" ותרצו "אלא כדי להרבות בבכיה," כבר תמהו בתוס' שם, ד"ה וירושלים, "לימא דכדרבי יהודה ס"ל דאמר לעיל בפ"ק (י"ב ע"א) דירושלים נתחלקה לשבטים," ותרצו "וי"ל דבלאו הכי צריך לשנויי כדי להרבות בבכיה, דהא לא שייך עגלה ערופה אלא היכא דלא נודע וכו"". ובווראי צדקו חז"ל שר' צדוק אמר מה שאמר רק כרי להלהיב הלבבות, ולהגריל צער של העם, להכניע את לבם לתשובה. אמנם לאירך גיסא איך יש לתאר, שאם היה מקובל שאחת ממעלותיה של ירושלים היא שאין מביאה עגלה ערופה כלל וכלל, אף אם לא היה הרוצח ידוע, ידבר ר' צרוק דברים כאלה, אלא נראה שבימיו עדין היתה ההלכה קבועה שירושלים מביאה עגלה ערופה, ור' צרוק הטעים את גורל העוון שנעשה לפניהם, ושלכולם חלק בו, שאם לא היה הרוצח ידוע היו כולם חייבים בעגלה ערופה לכפר בעדם, ובעד הארץ, כמו שכחוב "ונכפר להם הדם" (רברים כ"א ח').

נם מן הבבות האחרות יש לרייק שברייתא זו נאמרה בעיקרה בשעת המרידה האחרונה והלכותיה נתחדשו באותו זמן. כן, לדוגמא, הברייתא "אין מוכרין בה בתים אלא מן הקרקע ולמעלה" שבאדר"נ נו"א חסרה בנו"ב ובתוספתא נגעים ובב" ב"ק; וכן לא העתיקה הרמב"ם ז"ל. רש"ז שכטר העיר עליה "ולא נתברר לי כל צרכו". מפני קושי הענין הגיהו מעתיקי כתה"י ע וא (המובאים אצל רש"ז שכטר שם) ומחקו את המלה אין וכתבו "ומוכרים בה וכו'". ברם ברור שלפי הגהה זו אין לבבא זו שום הבנה שהרי בכל מקום יש רשות למכור בתים מן הקרקעות ולמעלה. אלא בוודאי הגרסה הנכונה היא הנמצאת בדפוס ראשון של האדר"נ נו"א, ובכת"י ז והיא "אין מוכרין וכו'".

נוסח זה של הברייתא כאן עיקר, שאין לדמות שמישהו משוני האדר"נ ימציא מדעתו הלכה זרה כזו; אבל מובן שתנאי הברייתא בנוסחאות האחרות ישמיטו בבא מפתיעה זו.

פירוש הדברים הוא שאין רשות לבעל הבית למכור קרקע בירושלים, מפני שאין הקרקע. שלו, אלא של כל ישראל. זה מבואר באופן בולט ומובהק יותר בפיסקא שאחרי זו, וזהו נוסחה "כתוב אחר אומר באחר שבטיך וכתוב אחר אומר מכל שבטיכם, באחר שבטיך זו שבט יהודה ובנימין, מכל שבטיכם זו ירשלים שכל ישראל שותפין בה, מה היה בחלק של יהורה הר הבית והלשכות והעזרות. ומה היה בחלקו של בנימן ההיכל והאולם ובית קרשי הקרשים וכראש תור היה יוצא ונכנס והיה חוזר לאחוריו ועליו מזבח בנוי." הרי שסובר התנא שמקום המקדש היה בחלקם של שבטי יהודה ובנימין, אולם העיר ירושלים עצמה היו כל ישראל שותפין בה, שלא נתחלקה לשבטים ושלא היה בה בית דירה ליושביה, אלא כולם היו כתושבים שם. תוצאת הלכה זו, ואולי גם כוונתה, היתה לקפח את בעלי הבתים שבירושלים מכל הזכויות של קנין ובעלות בקרקעותיהם, ולהקטין עוד את מחיר הבתים, שיהיה רק לפי דמי הבנינים עצמם, חוץ לדמי מקומם. מטרה זו של ההלכה מורגשת עוד בשנוי נוסח שבו נמסרה בתוספתא מעשר שני פ"א הי"ב (ע' 87), ובבבלי מגילה כ"ו ע"א. נוסח הברייתא על פי התוספתא הוא: "אין משכירין בתים בירושלים מפני שהן של שבטים". ובבבלי הגרסה יותר מבוררת "אין משכירים בתים בירושלים מפני שאינן של הן". ופירש"י ז"ל "אין משכירין בעלי בתים את בתיהם לעולי רגלים אלא בחנם נותנין להם ונכנסין לתוכם".

וכן בברייתא הכללית לפי צורתה בתוספתא נגעים, בבבלי ב"ק, ובאדר"נ
נו"ב, נשתנית הגרסה ושם איתא "ואין משכירין בתוכה בתים". הרי שהוקשה
למסדרי הברייתא לפי המקורות הללו שתשלול ההלכה לגמרי מבעלי בתים את
הרשות למכור את קרקעותיהם, וראו הכרח להגיה את הברייתא בהתאם
להשקפותיהם. ברם כאמור ברי שגרסת אדר"נ נו"א עיקר, ושלפי הברייתא
בצורתה המקורית אין לבעלי בתים בירושלים שום רשות בקרקע של בתיהם.

בברייתא באדר"נ נו"א נאמר עוד "אין לוקחין בה שכר מטות". בבא זו נשמטה בברייתא בתוספתא נגעים הנ"ל ובב"ק; אמנם מובאה בתוספתא מעשר שני פ"א הי"ב (ע' 87) ובב' מגילה שם, בשם ר' אלעזר בר' צרוק. ופי' התוס' במגילה שם בשם הר"ר יוסף "דסבירא ליה דכיון שהקרקע מקום המטות לא היה מיוחד לבעלים לא היה כח בידם להשכירם שכירות שלימה". גרסת האדר"נ נו"א מתאשרת איפוא על פי הציטט בתוספתא מעשר שני ובברייתא בבבלי, וברי שהיא עיקרית.

כוונת הלכה זו לצעור עור צער בהקטנת רשות בעלי הבתים שבירושלים, שאסרו להם לקבל שום שכר מן העולים לירושלים, בעבור דירתם, ואף להערים לקבל שכר מטות אסרו להם. ר' יהודה חולק על הלכה זו, לפי האדר"נ נו"א, והוא סובר, לפי גרסת ד"ר וכתי"י ז "שכר [בד"ר הגרסה אף שכר] המטות והמצעות לוקחין". ואף שבכת"י א, ולפי עדות רש"ו שכטר, גם בכת"י ע הגרסה והמצעות לוקחין". ואף שבכת"י הלא הוא העיר שיש לגמגם בגרסה זו, ואין נראית אף לא שכר מטות מוצעות", הלא הוא העיר שיש לגמגם בגרסה זו, ואין נראית לי כלל, שלפיה צריכים לגרס בבבא שניה "לא היו לוקחין עורות קדשים", שאין לה שום משמעות כלל וכלל.

נראה איפוא שבניגוד לדעת ראב"צ, התיר ר' יהודה לבעלי בתים של ירושלים להערים לקבל שכר מטות ומצעות, וכמובן היה בידם להבליע בו גם את דמי הדירה. ולא עוד אלא שלפי הברייתא היו מערימין גם באופן אחר. לפי ההלכה עורות הקדשים הם של הבעלים, והנהיגו שיקחו אותם בעלי האושפיזין בשכרם. מנהג זה מבואר בברייתא דאדר"נ נו"א בסגנון זה (לפי גרסת כת"י ן): "עורות קדשים מה היו עושין בהן נותנין אותן לבעלי אושפיזן. רבן שמעון בן גמליאל אומר לאכסניים שהיו שרויים מבפנים ובעלי אושפיזן מבחוץ אכסניים [כן הג' בכת"י לאכסניים שהיו שרויים מבפנים ובעלי אושפיזן מבחוץ אכסניים [כן הג' בכת"י ע א] היו מערימין ונוטלין כבשים המצייורים [צ"ל כמו בכת"י ע וא כבשי מצרים | שעורותיהן יפים בארבעה וחמשה סלעים ונותנין לבעלי משתכרין ", פ"ל ובהם | היו משתכרין ", פ"

בתוספתא מעשר שני פ"א ה"ג, ע' 67, ובב' מגילה כ"ו ע"א, מסופר "עורות של מוקדשין בעלי אושפיזין נוטלין אותן בזרוע". ונראה שיש לקבל המסורה הזאת כעקרית, שבעלי הבתים, שנאסר להם לקבל שום שכר בעבור הדירה שנתנו לעולים לירושלים, החזיקו בעורות המוקדשים בזרוע, אם העולים לרגל לא נתנום להם מרצון. אמנם כאן יש להקשות על לשון הברייתא של אדר"נ נו"א, איזה הערמה היא מצד האכסנאים לתת לבעלי אושפיזן שלהם עורות קדשים, ומה הרויחו בזה האכסנאים? הלא רק מתנה היא שהיו נותנים לבעלי הבתים שנהגו כבוד עמהם. אלא ודאי פירושם של דברי רשב"ג כך הוא. המנהג שלא לקבל שכר דירה מעולי רגל או מעולים אחרים, ולפי דברי ראב"צ אף לא שכר מטות ומצעות, גרם רעה לעולים העשירים והאסט:סים, שהיו מוכרחים לפעמים להסתפק בדירה כעורה וגרועה העשירים והאסט:סים, שהיו מוכרחים לפעמים להסתפק בדירה כעורה וגרועה

ולהיות ישנים מבחוץ. כדי להשיג דירה נאה הערימו העולים האמידים וקנו כבשי מצריים שעורותיהם יקרים, וכיון שהיה חוק קבוע שעורות הקרשים הם לבעלי אושפיון (לפי האדר"נ נו"א מצר הרין, לפי התוספתא והבבלי לקחו אותם בזרוע; אמנם בין כך ובין כך הרי העורות לבעלי אושפיון), היו בעלי אושפיון נוהגים עמהם כבור, מקבלים אותם בסבר פנים יפות, ואף מתרצים להיות שרויים מבחוץ ולפנות את הרירה הקבועה לפניהם. זוו היא ההערמה, שהעשירים שבין העולים הצליחו להשיג תנאי דירה נוחים מפני מתנותיהם היקרות של עורות הקרשים.

מכל האמור ברור שבעלי הלכות הללו כיוונו למנוע בכל מיני אמתלאות משא ומתן בבתים ובקרקעות שבירושלים ובשכירת דירה לעולים לה; וכל זה בווראי כדי להמעיט את מספר האוכלוסים שבה בימי החירום והמצור.

כן מתאמת, לפי ענ"ר, לזמן המרידה ההלכה ש"אין מקיימין בה קברות חוץ מקברי בית דוד וחולדה הנביאה שהיו שם מימות הנביאים הראשונים". באדר"נ נו"א נוסף "וכשפינו את הקברות מפני מה לא פינום אמרו מחילה היתה שם שהיתה מציאה את הטומאה לנחל קדרון".

בבא זו לא רק להלכה נאמרה אלא למעשה, שבקשו לפנות כל הקברים בירושלים ועלה על לב הקנאים לפנות גם קברי בית רור וחולדה, ולפי המסורת של האדר"נ נו"ב גם קבר ישעיה הנביא, מפני הטומאה. זה נראה מן המובא במכילתא לדברים (במדרש תנאים ע'15, ובנוסהאות אחדות של הספרי עי' בהוצאתי ע' 227) "לא תסיג גבול רעך (דברים י"ט י"ד) במשנה גבול קבר מלך וקבר נביא הכתוב מדבר". הרי שראו צורך להדגיש את האיסור על יד הכתוב והמדרש, וזה מראה שהנדון היה מעין הלכה למעשה.

להלכה זו יש להשוות את הברייתא המובאה בתוספתא ב"ב פ"א הי"א,00 ע' 300; שמחות פרק י"ר, הוצ' היגער ע' 201; ירו' נזיר פרק ט' (נ"ז ע"ר), וזהו נוסחה על פי התוספתא "כל הקברות מתפנין חוץ מקבר המלך והנביא ר' עקיבא אומר אף קבר המלך והנביא מתפנין אמרו לו והלא קיברי מלכי בית דוד וקבר חולדה הנביאה היו בירושלים ולא נגע בהם אדם מעולם אמר להם משם ראיה מחילות היתה להן והיתה מוציאה את הטומאה לנחל קידרון". הרי שנחלקו ר' עקיבא וחבריו בפירוש הברייתא של עשרה דברים שנאמרו בירושלים, שלפי דעתו אין מקיימין בירושלים שום קבר, אמנם לא פינו קברי מלכי בית דוד וחולדה הנביאה מפני שהיתה להם מחילה היוצאת לנחל קדרון; ולפי החולקים עליו הותר לקיים קברים הללו מפני כבוד המלכים והנביאים. ר' עקיבא הודה שלפי ההלכה שנאמרה בזמן חיבור הברייתא מפנין כל הקברים מירושלים חוץ מן הקברים האמורים, אלא שהתנגד אל הדורשים שמצאו אסמכתא לדבריהם בכתוב "לא חסיג נבול רעך", והוא פירש את הכתוב ההוא בנושא מינקת או מעוברת חבירו. 100

<sup>96</sup> לענין הנ' השווה תוספת ראשונים להר"ש ליברמן, שם.

<sup>97</sup> ע' מ'ת י'ט י'ד (ע' 115), וספרי דברים פי' קפ'ח, הוצאתי, ע' 227, בשנויי נוסחאות.

(E

ורבוי האוכלוסים, עד שהוכרחו שלא לווחר על שום פינה ומקום שהיה יכול בצורך לפנוח הקברים בירושלים נחהווה גם כן מפני הרוחק של ימי החירום

להמהר על ירי העתק את העצמות מחוצה לעיר.

לכבורו. בווראי הוכרחו לגוור גוירה זו מפני הרוחק, ומפני הפחר שהלנת המת לומן ההוא גם כן מתאים האיסור "שאין מלינים בה את המת" בשום אופן, אף

בימי חירום האלה הוכרחו גם כן לחקן שאין מעבירין בירושלים עצמות אדם, יביא את הנשארים לידי סכנה ומומאה.

הטומאה. בה גנות ופרדסים, שלא ימעטו מקום הראוי לדירה; ושלא יקיימו בה אשפחות מפני כי כמעט אי אפשר היה שלא יאהיל עליהם מישהו; ושלא יטעו בה נמיעות ויעשו

יחשרו את הגרים התושבים בשנאת ישראל ובאהבת המלכות. בענין גרים, וקנאחם ושנאחם לאלה שאינם מבני ישראל נחגדלה בימי המלחמה, וכמה גרי תושב, ומכל שכן שראשי המרידה שהיו מבית שמאי, המחמירים מאד מן הטבע הוא שבשעת חירום יחשרו האורחים את הגרים בכלל; על אחת כמה לקיים כל המצווח, וכגרי חושב היה בידם לחלל שבחוח ולאכול טרפוח ונבלוח. תחר נקל להם להתנכר כגרי חושב מכגרי צרק, שהרי כגרי צרק היו מוכרחים מסחבר גם כן ששלחו הרומיים אל חוך העיר אנשי צבא שהתחפשו כגרים, והיה מהרילטורים הללו בווראי היו הורחם ולירחם בקרושה, מורע ישראל. אבל היו בירושלים מצרדי רומי, 90 והיו מודיעים לצבא הרומי כל הנעשה בעיר. הרבה בנראה להוציא מן העיר כל מי שיש לחשור אוחו כאורב. ירוע שבימי המלחמה גם גורו, כנראה, שלא יחנו בה מקום לגר חושב. הלכה מוזרה זו, מטרחה

המרידה האחרונה. ההשערה שברייחא זו נחחברה בומן ההוא מחאשרת על פי הרי שההלכות האמורות בברייתא זו מתאימות ביחוד לתנאי החיים בשעת

כאמור כבר נחלקו רבי עקיבא וחביריו בביאור העובדה שלא פינו קברי נימוקים אחרים.

לימי רבי עקיבא. ווביא לקבר אחר. בין כך ובין כך ברור שהברייחא בצורחה המקורית קדומה עמטילה המוציאה הטומאה לנחל קררון; לפי חביריו יש הברל בין קבר מלך מלכי ביח דוד וקבד חולדה הגביאה. לפי ד"ע לא פינו את הקברות הללו מפני

החורבן. מוה אולי יש לשער שמחבר הברייחא בצורחה העקרית היה ראב"צ עצמו. בחוספתא מעשר שני ובב' מנילה כ"ו ע"א בשם ר' אלעור בר' צרוק, שראה אח ועור הרי מצינו שבבא אחת המובאה סחם בברייתא באדר"ג נו"א מובאה

שבחלקו של יהודה נבנה ור"ש סובר שבחלקו של בנימין היה. מחלוקת זו מובאה יהודה ור"ש אם בית הבחירה בחלקו של יהודה הוא או של בנימין, ר"י סובר שמאי) מיוסרות על הכלל שלא נתחלקה ירושלים לשבמים. והנה כבר נחלקו ר' כל ההלכות בברייתא זו שאין להן ענין להלכות מומאה ושהחמירו בה בית

86 השווה אדר"ג נו"א פרק ד' (י"א ע"ב), השווה נו"ב פרק ו' (י' ע"א).

במדרש תנאים ל"ג י"ב (ע' 216), בספרי שם פי' שנ"ב, רמא"ש קמ"ה ע"ב, הוצאתי ע' 411, (והשווה הערותי שם); ובבראשית רבא פרשה צ"ט, הוצ' אלבעק ע' 1273, (ועי' בהערותיו שם). אמנם אין לפרש שר' יהודה מודה שירושלים לא נתחלקה לשבטים, שהרי הוא חולק על ההלכה שאין ירושלים מטמאה בנגעים, ואומר "אני לא שמעתי אלא בבית המקדש בלבד" (תוספתא נגעים הנ"ל). לפי זה סובר ר' יהודה שהעיר ירושלים נתחלקה לשבטים, וכן מבואר בב' מגילה כ"ו ע"א שר' יהודה חולק על הברייתא שלנו, וסובר ירושלים נתחלקה לשבטים.

על פי דבריהם הללו של ר' יהודה ור"ש נראה שיש לפרש גם את המחלוקת הסתומה המובאה בספרי דברים פי' ס"ו, רמא"ש פ"ח ע"ב, הוצאתי ע' 132. וזה נוסח הברייתא שם "כי לא באתם עד עתה וגו' ואל המנוחה ואל הנהלהן נחלה זו שילה מנוחה זו ירושלים, שנאמר זאת מנוחתי עדי עד דברי ר' שמעון ר' יהורה אומר חילוף הם הרברים". וכן נשנה בתוספתא סוף זבחים (ע' 500) "איזו היא מנוחה זו שילה ונחלה זו ירושלים שנ' כי לא באתם עד עתה אל המנוחה ואל הנחלה ואומר העיט צבוע נחלתי לי ואומר היתה לי נחלתי כאריה ביער דברי ר' יהודה ר' שמעון אומר נחלה זו שילה מנוחה זו ירושלים שנאמר כי בחר ה' בציון וגו' זאת מנוחתי עדי עד שם אשב כי אויתיה". 99 וכעין נוסח התוספתא הנוסחא גם בב' זבחים קי"ט ע"א, ולכאורה קשה להבין במה נחלקו ר' יהודה ור"ש, שאין לפרש כי רק משמעות דורשין איכא בינייהו. אלא שר' יהודה סובר שירושלים היא נחלה וחלק מארץ ישראל שנתחלקה לשבטים, ור"ש סובר ששילה היא הנחלה, ונתחלקה לשבטים, אמנם ירושלים נקראת מנוחה ולא נתחלקה לשבטים. וזה שנאמר שם בספרי דברים סתם (פי' ס"ב רמא"ש פ"ח ע"א, הוצאתי ע' 128 "ד"א באחד שבטיך זו שילה מכל שבטיכם זו ירושלים" כי ירושלים לפי דעת תנא זה לא נתחלקה לשבטים, אמנם לפי דעת ר' יהודה יש לפרש את הכתובים "כסף מכל שבטיכם בית הבחירה משבט אחר", (ספרי דברים פי' ע', רמא"ש פ"ט ע"א, הוצאתי ע' 134). הרי שר' יהודה סובר שאף שכל השבטים נשתתפו בכסף המקנה של ארנן היבוסי, אולם המקום בעצמו היה בנחלתו של שבט אחר, כלומר של יהודה. וכן מפרש הריטב"א ז"ל בחידושיו (יומא י"ב ע"א), וז"ל, "ור' יהודה סבר ירושלים נתחלקה לשבטים פי' לשבט יהוד' ובנימין פרש"י ז"ל ודווקא ירושלים אבל מקום המקדש לכל ישראל היה כי דוד כשקנה הגורן מארנן היבוסי גבה הכסף מכל ישראל שיהא לכל ישראל זכות בו. ומאי דאמרינן בסמוך מה היה בחלקו של יהודה ושל בנימין לומר והיה מובלע בחלקו ונפל בגורלו" (כלומר קורם שקנה דור

ונראה שר' יהודה מוסר כאן כמו במקומות אחרים קבלת שבט יהודה, שלפיה

<sup>99</sup> בספרי זוטא סוף בהעלותך (הוצ' רחש"ה ע' 278) איתא ,לתור להם מנוחה ואין מנוחה אלא ארץ ישראל וירושלים שנ' זאת מנוחתי עדי עד פה אשב כי אויתיה", וכל הפיסקא שם אלא ארץ ישראל וירושלים שנ' זאת מנוחתי עדי של מו"ר הנר"ל נינצבורג בקובץ מדעי לזכר משה היא אליבא דר"ש; והשווה לכל הענין המו"מ של מו"ר הנר"ל נינצבורג בקובץ מדעי לזכר משה שור, ע' 66.

כי אינם של כל ישראל כמקרש עצמו. ואף שהחכמים חלוקים על ר' יהורה ובחי מדרשות שבירושלים ושבשאר כרכים, אלא שלפי דעתו מטמאין הן בנגעים, דוד בכסף מכל השבמים, מדוע מוכיר רק את מקום המקדש ולא בתי כנסיות לפי דעת ד' יהודה הסובר שנם מקום המקדש נחחלק לשבמים, אלא שקנה אותו לשבטים, ואין להם ענין בבחי כנסיות ובבחי מדרשות, דלאו בהן איירי; אולם ובחי מדרשות מטמאין בנגעים אם לאו, שהם סוברים שירושלים לא נתחלקה לבאר דבריו ז"ל שמדברי החולקים על ר' יהור' אין לברר כלל אם בתי כנסיות בהם בין לפי' קמא בין לפי' בחרא דילמא מודה ה"ק דמודבני כנ"ל" עכ"ל. ויש בטי כנסיות ובחי מדרשות שעשאו' רבים משלתם אל"פ שיש לרבים דעלמא חלק בבקמא מאני ירושלים שלא נחחלקה בלל מעולם וכעין מקדש לר' יהורה אבל בננעים לפי שלא נחחלקה לשבטים", וחירץ הוא ז"ל, "וי"ל משום ראיכא למימר (מנילה שם) "ארמותיב ליה מדר' יהור' לסייעיה מח"ק ראמר אין ירושלים מטמאה מטמאין כשאר בתי העיר ואע"ג רשל כרך הוא", וכבר הקשה הרשב"א בחרושיו כנסיות ובתי מדרשות מיטמאין" ופירש"י ז"ל, "אבל בתי כנסיות ובתי מדרשות שבה מדבריו של ר' יהודה הסובר שרק מקום המקרש אינו מפמא, ואמרו שם "הא בתי הקשו על האמור שבתי כנסיות של כרכים אינם מטמאים בנגעים, ואינם נמכרים,

של יהורה. שעכשיו יש לפרש רבריו "אני לא שמעתי אלא בבית המקרש בלבר", כמו שביארם הריטב"א בחירושיו הנ"ל, לומר שאעפ"י שמתחלה נפלה ירושלים, ומקום המקרש בכללה, בחלקו של יהורה, כיון שקנה את מקום המקרש בכסף של כל השבטים, הרי הוא של כל ישראל, ואינו מממא בנגעים.

אל פי הדברים הללו מבוארות הסוגיות ביומא י"ב ע"א ובמגילה כ"ו ע"ב, שבהן

שלפיה לא נתחלקה ירושלים לשבטים, ולא היתה ירושלים של יהודה כלל וכלל. היוצא מכל האמור שר' יהודה סובר שגם ירושלים וגם מקום המקדש הם

ירושלים היא מיהורה, וביח המקרש נבנה בחלק יהורה. וכן מוצאים אנחנו אח היושלים היא מיהורה, וביח המקרש נבנה בחלק יהורה. וכן מוצאים אנחנו אח הפרש ואל עמו הביאנו שנקבר יהורה במערה המכפלה, בנינור להברי המודה שנקבר בארץ כמו שאר השבמים, אבל לא במערה המכפלה (ספרי הקפץ אל הים החילה (מכילהא בשלה, מסכה ויהי פרשה ה, רמא"ש ל"א ע"א, הרדים פי' שמ"ח, רמא"ש קמ"ר ע"ב, הוצאתי ע' 100 ; וכן נחלקו ר"מ ור"י בענין האראוויץ-ראבין ע' 10, ומובא בב' סומה ל"ז ע"א) שר"מ רורש "קפץ שבמי הי יהורה אומר "מחוך שהיו עומרין ונימלין עצה קפץ וחשון בן עמינרב ונפל לים". של בנימין וירד לים החילה שנ מרבוחיהם או מרבוחיהם 100 בישראל אח שבטיהם על פי האגרות שנמסרו להם מאבוחיהם או מרבוחיהם 100 מישראל אח המסורה של שבטו הוכרים ביחור לחלוק על השמה מפני שכבר ר' יהורה את המסורת של שבטו הוכרים ביחור לחלוק על השמה

ואומרים שירושלים לא נתחלקה לשבטים, לכאורה לא מצינו חולק על ההבדל בין בית המקדש ובתי כנסיות של כרכין, שלכאורה הכל מודים שגם אם מקום המקדש אין מיטמא בנגעים, בתי כנסיות מיטמאים, והוכרחו לתרץ שם בהגהת הברייתא, וגרסו "מקום מקודש" במקום "מקום מקדש".

אמנם ערין יש לבאר הנאמר שם עוד ביומא ובמגילה "במאי קמיפלגי ת"ק סבר לא נתחלקה ירושלים לשבטים ור' יהודה סבר נתחלקה ירושלים לשבטים ובפלוגתא דהני תנאי דתניא מה היה בחלקו של יהודה הר הבית הלשכות והעזרות ומה היה בחלקו של בנימין אולם והיכל ובית קרשי הקרשים ורצועה היתה יוצאת מחלקו של יהודה ונכנסת בחלקו של בנימין ובה מזבח בנוי והיה בנימין הצדיק מצטער עליה בכל יום לבולעה שנאמר חופף עליו כל היום לפיכך זכה בנימין ונעשה אושפזיכן לשכינה והאי תנא סבר לא נתחלקה ירושלים לשבטים דתניא אין משכירין בתים בירושלים מפני שאינן שלהן וכו". לכאורה קשה מאר להעמיר סוגיא זו שהרי מברייתא ראשונה אין מוכח כלל כר' יהודה, שהרי הוא סובר שכל מקום המקדש היה של שבט אחר, כנ"ל, אלא שקנה אותו דור בכסף מכל השבטים, ואם כן אין ברייתא זו מתאימה להשקפת ר' יהודה, שלפיה חלק גדול ממקום המקדש, והנכבד בו, היה של בנימין. אלא שאין פירוש הנאמר "והני תנאי כהני תנאי" כאילו הברייתא הראשונה המדברת בהר הבית וכו' היא אליבא דר' יהודה, אלא שתנא זה סובר שירושלים נתחלקה לשבטים, אמנם הוא חולק על ר' יהורה גם כן, שהוא סובר שגם מקום המקדש נתחלק לשני שבטים, יהודה ובנימין, ור' יהודה סובר שכל ירושלים היא של יהודה. והעיקר הוא שדעת תנא קמא הסובר אין ירושלים מתאימה אל המובא בברייתא שניה "אין משכירין בתים בירושלים

ונראה שגם הרמב"ם מפרש שאין המחלוקת בין שתי ברייתות הללו מתאימה לגמרי אל המחלוקת שבין ר' יהודה לחביריו בענין ירושלים, שהרי הוא פוסק כחביריו של ר' יהודה שאין ירושלים מטמא בנגעים, ובכל מקום פוסק כמאן דאמר ירושלים לא נתחלקה לשבטים, ולאירך גיסא הרי מצינו שסוגיא דגמרא בזבחים נ"ג ע"ב, היא אליבא דמאן דאמר שמקום המקרש חלקו ביהודה וחלקו בבנימין, דאמרינן התם "וקרן מזרחית דרומית לא היה לה יסוד מ"ט א"ר אלעזר לפי שלא היתה בחלקו של טורף ראמר רב שמואל בר רב יצחק מזבח אוכל בחלקו של יהוד' אמה, אמר ר' לוי בר חמא אמר ר' חמא בר' חנינא רצועה היתה יוצאה מחלקו של יהורה ונכנסת לחלקו של בנימין ן <ובה היה מזבח בנוי > שטמ"ק אליבא רס"אן והיה בנימין הצריק מצטער עליה בכל יום לנוטלה שנאמר חופף עליו כל היום לפיכך זכה בנימין הצדיק ונעשה אושפזיכן להקב"ה שנא' ובין כתיפיו שכן". ואין סברא שיפסוק הרמב"ם ז"ל נגד סוגית הגמרא. אלא בוודאי דעת הרמב"ם ז"ל ששלש מחלקות ברבר. (א) הרעה הראשונה היא של ר' יהודה שנתחלקה ירושלים לשבטים, וגם מקום המקדש נתחלק, ושניהם של שבט יהודה, אלא שקנה דוד את מקום המקדש בכסף של כל השבטים, ולפיכך מקום המקדש אינו מטמא בנגעים; (ב) הדעה השניה היא שירושלים ומקום המקדש בכללה לא נתחלקו לשבטים,

ולפיכך אינה מטמאה בנגעים, ואין משכירין בה בתים, וכל ההלכות האמורות למעלה נוהגות בה; (ג) הדעה השלישית, המכרעת, לפיה מקום המקדש הוא של שני שבטים, הר הבית וכו' של יהודה, אולם והיכל וכו' בחלקו של בנימין, ותנא זה אינו נכנס אל המהלוקת בענין העיר עצמה, שלפי דעתו יש לפרש או שהעיר עצמה היא של יהודה, או שלא נתחלקה לשבטים כלל. הסוגיא בזבחים ובכל הש"ס היא אליביה, שמקובל הוא ששכינה בחלקו של בנימין, ואעפ"י כן נפסק להלכה שירושלים לא נתחלקה לשבטים.

כל זה לפי סוגיות הבבלי. ברם שיטת הירושלמי ערלה פרק א' (ס"א ריש ע"א) שונה הרבה משיטה זו. במשנה ערלה פ"א מ"ב שנינו "הנוטע לרבים חייב ר' יורה פוטר", ועל זה אמרינן בירו' התם "מחלפ' שיטתין דרבנין תמן אינון אמרין ירושלים וחוץ לארץ אין מיטמאין בנגעין והכא אינון אמרין הכין תמן ובא אשר לו הבית פרט לירושלים שהיא לכל השבטים ברם הכא ונטעתם מ"מ מחלפה שיטתיה דר' יורה תמן הוא אמר אני לא שמעתי אלא בית המקרש והכא הוא אמר הכין תמן הוא אמר אני לא שמעתי אלא בית המקרש אמרה ברם הכא ונטע המי אמר אני לא שמעתי אלא בית המקרש המועה אמרה ברם הכא גרמיה אמר. א"ר יוסי בי ר' בון תיפתר כר"ש בן אלעזר דתנו רשב"א אומר משמו הנוטע לרבים חייב בערלה עלה מאיליו פטור מן הערלה."

לכאורה ביאור הדברים שלפי שיטת הירושלמי גם ר' יהודה מודה שלא נתחלקה ירושלים לשבטים, אלא שלפי דעתו אף על פי כן מטמאה בנגעים, שאינו דורש את הכתובים א חוזת כם, ובא אשר לו הבית, אלא של רבים מיטמא בנגעים, ולכן הקשו מחלפה שיטתיה שלענין ערלה פוטר את של רבים, ותרצו שהנאמר בשמו לענין נגעים היא על פי השמועה, אמנם דעת עצמו שאין ערלה נוהגת בשל רבים, וכן אין ירושלים מיטמאה בנגעים. ועוד תירצו על פי דבריו של רשב"א האומר משם ר' יהודה שלא היה פוטר של רבים מערלה, אלא אם עלה מאליו. לפי הדברים הללו הרי הוא חולק על עצם הכלל של חביריו, ולכן אף שלא וסובר שאין אחוזתם של רבים שונה לענין הלכה מאחוזתו של יחיד, ולכן אף שלא נתחלקה ירושלים לשבטים הרי היא מיטמאה בנגעים. אמנם בית המקדש אינו מיטמא בנגעים מפני קדושתו, ולא מפני שכל ישראל שותפין בו.

לא נחברר איך היו מחרצים בני מערבא את הניגור בין הכלל הזה, שלא נתחלקה ירושלים לשבטים, שהוא בסיס להלכות האמורות בירושלים, ומשנה ערכין שלפיה נוהג דין בתי ערי חומה בירושלים. אולם לעצם הענין, הרי אין ספק שהם לא ראו שום ניגור בין השקפת ר' יהודה ובין הקבלה שלא נתחלקה ירושלים לשבטים. כל המחלוקות הנזכרות למעלה בין ר"ש ור"י פירשו, כנראה, רק לענין מקום המקדש, שלפי ר' יהודה קנה אותו דוד בכסף מכל השבטים ולפי ר"ש לא נתחלק בין השבטים מעולם, אמנם ראו במחלוקות ההן רק דבורי אגדה, ולא ענין של הלכה.

ועוד נראה שלפי דעת בני מערבא אין ניגוד בין ההשקפה שירושלים לא נתחלקה לשבטים, וההשקפה שמקום המקדש נתחלק בין יהודה ובנימין, שהר הבית והלשכות וכו' היו בחלקו של יהודה, ובית קה"ק והיכל, ואולם היו בחלקו

של בנימין, השקפה זו מקובלה באגרה ולא ראו אוחה כחולקה על ההלכה של הרברים שנאמרו בירושלים.

עורך האדר"נ נו"א, שהוא בן ארץ ישראל, הולך בשימה זו, ולפי רעתו הברייחא של הר הבית והלשכות יש לאחרה עם זו שלפיה לא נתחלקה ירושלים לשבטים. זוה נוסח הברייחא לפי האדר"נ נו"א (ג"ב ע"ב) הכולל שתי ההשקפות נם יחר: "בחוב אחר אומר באחר שבטיך וכחוב אחר אומר מכל שבטיכם באחר שבטיך זו שבט יהודה ובנימין מכל שבטיכם זו ירושלים שנ' ישראל שותפין בה מה היה בחלקו של יהודה הר הבית והלשכות והעזרות ומה היה בחלקו של בנימין ההיכל והאולם ובית קרשי הקרשים וכראש תור היה יוצא ונכנס והיה חוזר לאחוריו ועליו מזבח בנוי זכה בנימין ונעשה אושפזיכנא לגבורה שנ' ובין בחיפיו שכן." הרי שלפי עורך האדר"נ נו"א ההשקפה שהר הבית וכו' היו בחלקו של יהודה, והיכל ובית קה"ק היו בחלקו של בנימין, מתאימה לרעת התנא הסובר שירושלים עצמה כל ישראל שותפין בה.

וכן משמע בירושלמי שרבר מקובל הוא שבית המקרש וביחור מובח וקח"ק אמר לר' שמעון ברבי אני שמעתי מאביך שכל חופות שהיו לא היו אלא בתוך הלקו של בנימין (כלומר לרבות משכן שלה). מה מעמא ובין בתיפיו שכן. והא מחר לר' שמעון ברבי אני שמעתי מאביך שכל חופות שהיו לא היו אלא בתוך בחיב "וימאס באהל יוסף ובשבט אפרים לא בחר ויבחר בשבט יהורה" (משמע והרי בבנימין בחר, שבית קה"ק ומובח בחלק בנימין) אלא בחירה ובחירה מה בחירה שנאמר להלן בנימין בכלל אף בחירה שנאמר כאן בנימין בכלל," וכעין זה במדרשים הרבה, אף שמקובל להלבה שירושלים לא נתחלקה לשבטים.

המבריעה היא של ר' עקיבא, שבבר מצינו מפורש שר' עקיבא סובר שביח המקרש בתבריעה היא של ר' עקיבא, שבבר מצינו מפורש שר' עקיבא סובר שביח המקרש ובנה בחלקו של בנימין, ואלו רבריו, כפי שמובאים בבראשיח רבא פרשה צ"מ (הוצ' אלבעק ע' 272) "ר' עקיבא פחר קראה בשבטים בשעה שאמר שלמה לבנות ביח המקרש היו השבטים רצין ומריינין אלו עם אלו זה אומר בחחומי יבנה אותר בחחומי יבנה אמר להם הקב"ה שבטים למה חרצרון בולכם שבטים לוק אבל בנימין שלא נשתחף במבירחו של יוסף אהר חמר אלהים לשבחו כולכם צריקים אלא גבוונים מה גבוונים ענה בני קרח מחנבאין עליה שהיא עתירה להיוח בתוך חלקו של בנימין הה"ר וכספה וגם בלחה נפשי ובה"א הנה ולפי עניים להיוח בתוך המקדם נוי".

יש לשער שההשקפה המכריעה המקובלה בספרות החלמורית ברורות האחרונים שביח הבחירה נבנה בחלקו של בנימין, מקורה ברברי ר' עקיבא, שחמה "למה חרצרון כולכם שבטים כולכם צריקים", והציע לפשר בין החולקים ואיננה

הלויה במחלוקה על הלכות ירושלים. כאמור, לא וחבררה רעתו של ר"ע בעניין ההלכות שנאמרו בירושלים. אמנם מצינו שחולק על ביאור הברייתא, אבל לא על הברייתא עצמה, ומודה לכאורה שאין מקיימין קברים בירושלים. ברם אין ספק שר' יהודה חלק על הברייתא, בין בפרטי הלכותיה, ובין בכלל המשמש יסוד שלה, שלא נתחלקה ירושלים לשבטים. מעכשיו מתעוררת השאלה איך חולק ר' יהודה על ברייתא עתיקה, שכפי שהוכחנו היתה מקובלת להלכה בכל ספרות התנאית? ואין לומר שלא היתה ברייתא זו ידועה לו, ולפרש דבריו "אני לא שמעתי" כמשמעם, שהרי מצינו אותו

חולק על בבא אחת של הברייתא עצמה (עיי' לעיל, ע' שנ"ד). אלא בווראי שהיתה הברייתא מפורסמת וידועה לו, אלא שדחה אותה כשמותית, כי לפי דעתו רק בית שמאי סוברים לא נתחלקה ירושלים לשבטים. אמנם ב"ה סוברים

כיון שדחה ר' יהודה את הברייתא כשמותית, הרי יש לחפש מקורה בזמן שגברו בית שמאי על בית הלל, שלומן כזה יאות המאורע שתחקבל ברייתא שמותית להלכה. כן מצינו שגזרת י"ח דבר, אעפ"י שנעשה על ידי בית שמאי נתקבלה כחוק גם על ידי בית הלל. אף הסוברים שבו ביום מחקו סאהוייו לא עלה על דעתם לבטל דברי בית הדין שעמד למנין וקיים את הגזרות. וכמו שבין י"ח דבר נכללו ענינים שלא היה להם קשר אל המלחמה עצמה, 102 אלא שהשתמשו תלמירי ב"ש בנצחונם להעמיד לחוק השקפותיהם הכלליות, כן, כנראה, הצליחו למור גזרות שונות בענין ירושלים, שלא היה להם יחס קרוב לעניני המלחמה עצמה.

עדין יש לברר אם ההלכות השונות הנובעות מן הכלל שלא נתחלקה ירושלים לשבטים נתקבלו על ידי בית הדין רק מפני צורך השעה, או שהיתה לבית שמאי בכלל השקפה המתנגדת לאחוזת קרקע בעיר ירושלים. מי יודע אם לא היה בדעת מנהיני המרידה לשנות את כל המצב הכלכלי בעיר הבירה, אם היה עולה בירם להשיג את השלטון? הלא הם שינו לגמרי את אופן העמדת הכהן הגדול, ובחרו אותו על ידי גורל. 103 אולי היתה דעתם גם לתקן שהעיר ירושלים בעצמה תהיה אחוזה לכל ישראל, ולא תהיה ליושביה שום רשות בה העולה על זכויות

עורכי האדר"נ נו"ב ושוניו שינו את גרסת הברייתא בהתאם להשקפותיהם. הם השמיטו בבות המכילות הלכות שנראו להם כקיצוניות בהשקפותיהן השמותיות, והחסירו את כל ההלכות שיסורן בכלל שלא נתחלקה ירושלים לשבטים. מפני טעם זה הושמטו משם ההלכות שאין ירושלים מביאה עגלה ערופה, 104 ושאינה נירונת בעיר הנירחת, שאין עושין בה מקום לגר תושב, שאין מוכרין בה בתים, ושאין הבית חלוט בה. את ההלכה "שאין משכירין בה בתים", השאירו כנראה, מפני שלא ביססו אותה דווקא על הכלל שלא נתחלקה ירושלים לשבטים, אלא גזרה בפני עצמה היא, שלא לקבל שכר מעולי רגלים. לפי מסררי האדר"נ נו"ב

<sup>101</sup> ב' שבת קנ'ג ע'ב.

<sup>103</sup> תולדות מלחמות היהודים, ליוסף הכהן, ספר ד' פרק ג' סי' ח וח"כ אמור ריש פרשה ב'. 104 כמבואר למעלה חסרה בבא זו בכתה'י וד'ר של נו'א, ונמצאת רק בילקוט אבות, כת'י.

מחנגרח, כאמור, 201 הברייחא, בצורחה העתיקה, למשנת ערכין הנ"ל, ולכן הגיהו בה ושינו אוחה בהתאם לאוחה משנה.

לפי הברייחא בחוספתא (פ"ר ה"ב, ע" 250 ב"ק פ"ב ע"ב) עיקר הלכוח של הברייתא במקומו עומד, כלומר שרוב הלכוחיה מיוסרות על הכלל שלא נתחלקה ירשלים לשבטים, אלא שהשמיטו בבות אחרות כרי שישארו בה רק עשר הלכוח ולא יותר. על פי נמיה זו השמיטו הבבא שאין מוכרין בה בחים, שנראה באילו בלולה בהלכח שאין הביח חלוט בה; וכן השמיטו הבבות שאין מעבירין בה עצמוח ארם ואין מקיימין בה קברים שהוא כעין אין מלייון בה את המת; ועוד השמיטו את החלכה שאין עושין בה מקום לגר חושב, מפני ורוחה.

כנראה שהברייחא בצורחה שבחוספתא ובבבלי מקורה בבית מדרשו של ר' עקיבא, שלא חלקה על ההלכות עצמן, מפני עתיקותן, אלא ששינו סיננון הברייתא וצורחה בהתאם להשקפותיהן. הברייתא בניסוחה של האדר"ג נו"ב כנראה מקורה בהשקפת ר' יהורה ותלמידיו, הסובר שנתחלקה ירושלים לשבטים, והוכרחו לשנות את הברייתא בהתאם לכללם זה.

## מיעורי הכתובה באשכנו וצרפת בימי הבינים

CINU

א. ח. פריימאן ווצוק"ל ו

בימי הבינים. עי"ג ואילך עשויים לדעתו לשמש קנה מדה לעמדתם הכלכלית של היהודים בגרמניה גם בלי שטר. השינויים שחלו בשיעורי הכחובה בגלילות השונים שבאשכנו מן המאה ביטרירה של איבוד שמר הכחובה; הסטנדרריוציה של הכחובה איפשרה את גבייתה בין לאלמנה. כגורם נוסף להנהגה הכתובה הקצובה מוכיר אגוס גם את הסכנה סכום קצוב של מאה ליטרין הוא המרה הנכונה לבני המעמר הבינוני, בין לגרושה ששוים בומן החקנה הגיע כדי עשרה אלפים דולר. מחקני החקנה בדקו ומצאו כי מל הסכומים הקצובים לגדוניה ולחוספת העלה אנוס כי אלה היו סכומים עצומים מרובה למעלה מן המרה. מתוך בירור מקיף ויסורי על ערכם המניטרי והכלכלי שלא חהא קלה בעיניו להוציאה ושלא לנשל את היורשים מירושתם על ירי כחובה שהיי סיחרים עשירים שמשה הכתובה הקצובה למטרה כפולה: להכביד על הגירושין בחקופת החלמוד והגאונים. אנוס מסביר כי בין המחישבים הראשונים באשכנו חמישים לחוספת וחמישים לגרוניה – במקום הכתובה הבלתי קצובה שהיתה נהונה לרעחו הונהנה באשכנו וצרפח עוד במאה העשירים כחובה קצובה של מאה לימרין -העמיד לאחרונה י. א. אנוס במאמריו המאלפים על שיעורי הכחובה האשכנויתו. על דרכי החפתחותה של הכחובה האשכנוית בסעיפיה הכספיים – כלכליים

# אולם הנחותיו של אנוס על זמן החקנת הכחובה הקצובה ומסקנותיו מבחינה היסטורית, משפטית וכלכלית אינן עומרות בפני הבקורת לאור המקורות.

### א. ומן החקנת הכתובה הקצובה

אין לפנינו אף מקור קרום אחר המאשר את הנחתו של אנוס כי הכתובה הקצובה נתקנה באשכנו עור לפני המאה הי"א. הכתובה הקדומה ביותר מארצות אלה היא הכתובה ראירכסא שכתב רבי' גרשם מאור הגולה במנוצא בשנת תשע"ג (1019)

I fire cet if ("I—"if are") va'  $\epsilon_{\text{PI}} = 801$ : with resident enter attracting that resident in  $\epsilon_{\text{CP}} = 601$ : with resident in  $\epsilon_{\text{CP}} = 601$ : with  $\epsilon_{\text{CP}} = 601$ : with establishment in the Ashkenszic Returns and the resident control of the resident contr

לאשתו מרת בונא שנישאת לו, אולי כאשתו השניה, בהיותה אלמנה<sup>2</sup>. הכתובה הראשונה אבדה כנראה בשעת הגירוש הזמני שנגזר על יהודי מגנצא בשנה שלפניה<sup>3</sup>. סכומי כתובה זו הם: א. עיקר כתובה: מוהר ארמלת כסף זוזי מאה דחזו לה מדברי סופרים. – ב. נדוניא: כספא ודהבא מאני דלבושא ושימושא ערסא שומא דקבילית עלי בארבעין ליטרין מפשיטין. – ג. תוספת כתובה: ארבעין ליטרין אחרנין.

הרי מפורש יוצא שסכום הנדוניא לא היה עדיין קבוע כל עיקר, שהרי העריכו לפי "שומא" מה שהכניסה לו בכסף וזהב ומלבושים וכלי מטה. אשר לתוספת כתובה בסך ארבעין ליטרין "אחרנין" – אין זה אלא "כפל כנגדן" בהתאם למנהג התלמודי הקדום⁴. כדי להתגבר על סתירה גלויה זו להנחתו שה "קיצותא" של מאה ליטרין כבר נהגה בימי רגמ"ה נאלץ אגוס לתרץ כי באותו זמן לא תקנו עדיין קיצותא לאלמנה כי אם רק לבתולה⁴. בכל זאת הוא מוסיף כי הארבעים ליטרין לנדוניה ולתוספת "נרשמו על פי הרוגמא של הקיצותא בשיעור מאה ליטרא אשר לבתולה; וזה מוכיח שכבר בימים ההם היתה קיצותא זו רווחת בגרמניה". קשה לרדת לסוף דעתו שהרי שויון התוספת והנדוניה נובע רק ממנהג הכפלת הנדוניה ואין לו שום קשר עם תקנת "קיצותא".

אף ראיותיו האחרות לקדמות התקנה הן ראיות לסתור. בשאלה אחת, שספק גדול אם נשאלה מחכמי לותיר או לאחר מקדמוני ספרד<sup>®</sup>, מסופר על אלמנה שאבד שטר כתובתה "ואין פוחתין במקומנו מנ' ליטרין כסף". אגוס רוצה לפרש כי נ' ליטרין אלה הם קיצותא של אלמנה?. אך הרי לגבי כתובת רגמ"ה כתב כי לא תקנו עדיין קיצותא לאלמנה. ועוד שאינו מדובר כאן כלל על סכום קצוב השוה לעניים ולעשירים, כי אם על מינימום שאין פוחתין ממנו, אבל אם רצה להוסיף מוסיף, שהרי בתשובה לשאלה זו נאמר: רואין כתובות שאר בנות ישראל החשובות כמותה ולפי מה שכתוב באותן כתובות אף לואת לא יפתחו לה ונותנים לה כאחת מהן. משמע שהכתובות לא היו שוות לכל בנות ישראל ועל כן היה לצורך בראיית כתובות אחרות משל בנות אותו מעמד "החשובות כמותה".

המנהג שלא לפחות מחמשים מנה לנרוניה נזכר גם בתשובת רבי' משולם ב"ר קלונימוס אל ה"ר שמעון ב"ר יצחקא: "מקום שנהגו בשעת נישואין אם אשה מכנסת לבעלה בנדונייתה נ' מנה כותבים לה בכתובתה שהכניסה פלונית לפלוני נ' מנה

<sup>2</sup> כרם חמד ח' 106; גולאק, אוצר השטרות סי' לח.

<sup>.207</sup> שם עמ' Germ. Jud. II, 176 3

Gulak, ZVRW. 47, 241 ; Urkundenwesen im Talmud 384-5; הרביץ ה' נולאק. הרביץ ה' .p. 63-75 L. M. Epstein, Jewish Marriage Contract p. 84, 104

<sup>6</sup> תשובות גאוני מזרח ומערב סי' רך. שם בהערה א' מייחס יואל מילר את התשובה להדר מקדמוני ספרד, ואילו במחברהו. Resp. d. spanischen Lehrer d. 10, Jhd. ברלין (ברלין מפרד, ואילו במחברה מייחס אותה לאחד מחכמי לותיר מפני שהיא סמוכה לתשובות רבי' משולם.

<sup>.69</sup> חורב עמ' 155 והערה

s תשובות נאונים קדמונים סי' סה.

ומוסיף לה משלו מה שהוסיף. ואם יש אשה עניה שאינה מכנסת לו אלא מנה חושש בעלה לכבור אשתו ומקבל עליו אותו מנה כנ' מנה וכותב בשטר כתובה שהכניסה לו בנ' מנה וקונין מידו על כך". רבי' משולם פסק שאם מרדה עליו אינה נוטלת אלא מנה כמו שהכניסה לו רארעתא למשקל ולמיפק לא אקני לה. גם כאן אין קצבה שוה לכל כי אם מינימום שאין פוחתין מנ' מנה לנדוניה. לתוספת לא נקבעה קצבה כלל אלא "מוסיף לה מה שהוסיף". ועוד זאת שהמדובר במנהג מ ק ו מ י בלבר שלא נהג בכל המדינה, כי בשאלה אחרת אל רבי' משולם נאמרי יעקב נשא לאה והכניסה לו בתים וכרמים ומטלטלין ושום כ' ליט' ומנהג המקום שכופל הבעל שום המטלטלין וגובה האשה נדונייתה עם כפילה שלו... וגם יעקב זה כתב מקרקעי כעין האחרות ומטלטלין בשום מ' ליט' עם כפילה שלו. הרי שהיו מעריכים בכל פעם את נדונית האשה כפי מה שהכניסה לו, האחת בשום עשרים והשניה בשום ארבעים לימרין, והתוספת כפל כנגדן, ואין זכר ורמז לקיצותא. גם בימי רגמ"ה היה מעשה והגבו לאלמנה חצי קרקע ששויו היה עשרה דינרין והחצי האחר נשאר ליתומותים.

גרולה מזו, ישנן בירינו ערויות מפורשות שעור בימיו של רש"י לא נהגו בכתובה הקצובה, לא באשכנז ולא בצרפת. בתשובת ה"ר שלמה ב"ר שמשון אל ר' יצחק בר יצחקיי מדובר על בעל שציוה אם מתי מחולי זה תנו ללאה אשתי עשרים ריטלין בי הרבה שמשה אותי מיום שנשאתיה והשאר הנני מניח לצורך בתי. האלמנה תבעה העשרים ליט' נוסף על כתובתה, והיורש טען שלא רצה הבעל אלא להוסיף לה על כתובתה עד עשרים ליט'. ר' ששו"ן השיב כי נראין דברי היורש. הרי יוצא שהכתובה היתה פחותה מכ' ליטרין, ואין זכר לקצבה של מאה או נ' ליט'.

גם בנוסח הכתובה שבס' איסור והיתר לרש"ינו אין סכום קצוב לתוספת ולנדוניה. בטופס הכתובה נאמר: וצבי ר' פלוני חתן דנן והוסיף לה מדיליה כך וכך דינרין ודין נדוניא דהנעלת מרת פלוניתא דא מדבית אבוה לבית בעלה ר' פלוני חתן דנן בין בבגדים ותכשיטין ושמושי ערסא כך וכך דינרין וקבל עליו ר' פלוני החתן אחריות כתובתא דא וכו'. וכן נאמר גם בנוסח כתובה דמרכסא: והוסיף לה מדיליה כך וכך דינרי זהב.

מלבר זה נמצא שם יו נוסח "שטר תנאי כתובה" בזה הלשון: אנו עדים ההתומים למטה כך היה בשעה שקרש פלוני בר פלוני את מרת פלוניתא בת ר' פלוני קבל על עצמו אבי הארוסה להשלים לו בשעת נישואין עם פלוניתא זו בתו בירח פלוני

<sup>9</sup> שם סי' קלב.

<sup>10</sup> תשובות חכמי צרפת ולותיר סי' צא, ועיי"ש סי' צה.

וו שם סי' מו.

<sup>.</sup>וים ליטרין = 12

<sup>13</sup> כ"י מרצבכר (פפד"מ) מס' 6 וכ"י וינא (בית הספרים הלאומי) מס' 55, סי' רנו.

<sup>.14</sup> כ'י סי' רנט.

אוחה חצר שיש לו במקום פלוני בשכונה פלונית או אוחו כרם בצר פלוני או כך יכך ריגרין יפים ומובים ועוברים בהוצאה ובגדים והכשימין ושמושי ערסא בלא שום מענה וערמה בעולם, וקבל על עצמו פלוני זה הארום לקבל גדונייתה בכך בעולם נכו'

בעולם וכו'. לפי זה ברור שהנוסח המקורי בחשובת רש"י על הקנין והחתימה בכתובה -. היה: ואם אין פנאי לכך שואלין לחתן סכום התנאי של בתובה כפי מה שהוא הן

היה: ואם אין פנאי לכך שואלין לחתן סכום החנאי של כתובה כפי מה שהוא הן רב הן מעט. כך הוא הנוסח בכתבי הירייי, ורק בתקופה מאוחרת יותר, לאחר שהונהנה הקיצותא, הוסיפו בגליון: המשים ליטרין או מאה ליטרין.

ליטרין, וצבי ר' פלוני החתן ואוסיף לה מריליה חמשין ליטרין, סך הכל מאה ליטרי כסף. אנוס כוחבים כי הראב"ן מוכיר את הקיצותא כ"מנהג ישן שטעמו וסיבתו אינם ירועים ובכן היה מנהג זה מקובל ימים רבים לפניז". מכל זה אין שום זכר ברברי

הראב"ן; אררבה, פעמיים מרגיש הראב"ן כי הקיצותא הונהנה רק בדורות

מה שכתב לה בכתובתה ומשעבר נפשיה בקניין.

פו שמוכוע במיי הוצ' אלפנביין סי' קצנ.

פו לייש הערה £2, וכן הוא בכ"י או"ה לרש"י סי' שך, בלי סכומים.

זו ראב"ן ר"פ ר" צה-צט; הובא גם בשו"ח מהר"ם ר"פ סי" חרענ, ועייש בהערת ר"מ בלאך. 12 ס" השנה פפר"מ ג' 13 שבלי הלקט ח"ב סי" סח (הסנולה מד 111). הובא בשו"ח

פו במשפטי הכחובה שם עמ' פו. פו במשפטי הכחובה שם עמ' פו.

<sup>02</sup> DIFE 881.

ה א חרונים. אמנם נמצא במקום אחר בראב"ן ב", שאגוס לא העיר עליו, בקשר לדברי התלמוד: "מהו דתימא קייצותא עבדו רבנן ולא יוסיף שלא לבייש את מי שאין לו קמ"ל, ועמדו אבות הראשונים בזה המלכות וחשו לביי [ש] ותקנ' תוספת אחד לעשיר ועני שלא לבייש את מי שאין לו וכל תקנתם תורה וגדר שלא תהא קלה בעיניו להוציא". אולם אין בזה סתירה לדבריו הקודמים שחכמי דורות האחרונים מקנו את הקיצותא. "אבות הראשונים" בזה המלכות אינם קדמוני אשכנו שהראב"ן מכנה אותם בתואר "זקנים הראשונים", כגון "זקני מגנצא", "גאוני מגנצא", "זקני אשפירא" וכדו'22, כי אם מנהיגי הקהילות "היושבים ראשונה במלכות", מגדולי "חכמי דורות האחרונים". בשום מקום לא נזכרה תקנתנו בין "תקנות הקדמונים". גם מדברי הראבי"ה: "נו עת ה הורגלו" ומדברי התוספות ב" "תימא דע כ ש יו נהגו" יוצא שהכמי המאה הי"ג ראו בקצבת מאה הליטרין שבכתובה האשכנזית מנהג שנתחדש רק זה מקרוב, ולא מנהג קדמון מלפני דורו של רגמ"ה. משמי התקנה נמסרו במפורש בדברי הראב"ן והראבי"ה: הנדוניה הקצובה הונהגה מפני שרובן היו עניות ושלא לבייש את מי שאין לו, והתוספת הקצובה הונהגה לתקנת מנות ישראל שלא תהיינה קלות בעיני בעליהן להוציאן.

מתי נתקנה תקנה זו? התקופה בין רש"י ובין הראב"ן היתה תקופת מסע הצלב הראשון, גזירת תתנ"ו. גזירה זו הביאה חורבן על קהילות ישראל שבמדינת רינוס, בפרט על מגנצא עירו של הראב"ן. בדור זה נהיו "רובן עניות" וקרוב לשער כי בגלל התרוששותן של רוב משפחות ישראל, שרידי הפרעות, הנהיגו מנהיגי הקהילות את תיקון השויון בכל הכתובות "שלא לבייש את מי שאין לו". עקב דלרולם הכללי של בני קהילות רינוס הונהג באותו דור, אחרי גזירת תתנ"ו, מנהג אחר חשוב בדיני אישות: התמזגות האירוסין והניעואין – הקידושין והחופה – לטכס אחר כדי לקמץ בהוצאות שלא יצטרכו לעשות שתי סעורות, סעורת אירוסין וסעורת חתנים. גם על תיקון זה נאמר כי הונהג כנראה "מתוך דוחק גדול שהיה שם ברובו של קהל", אחרי חורבן הקהילות בגזירת תתנ"ו."

## ב. התפשטות התקנה

התקנה לכתוב את כל הכתובות בסכום שוה נתקבלה ונתפשטה תחילה בקהילות רינוס ואגפיהן. בועד הקהלות דבני שפירא ומגנצא וגרמיישא בימי רבי' יואל הלוי, בימי בחרותו של הראבי"ה, בין תתקי"ח–תתקכ"ה (1158–1165) הורו חכמי אשכנז לכוף יבמה זקנה אחת, את מרת אוריגיה, שתתן ליבמיה קרקע וספרים וכסף שוה

<sup>21</sup> ב'פ ד' קל, ב.

<sup>.</sup>XIX ש. אלבק, מבוא לספר ראב"ן עמ' 22

<sup>.18</sup> לעיל הערה 23

<sup>24</sup> חוס' כתובות נד ב ד"ה אעפ"י.

<sup>25</sup> ראה בספרי סדר קידושין ונישואין עמ' כט-ל.

מאה זקוקים שיחלצו לה<sup>26</sup>. נראה שמאה זקוקים אלה היו מחצית העזבון של מאתים זקוקים (באותו זמן – ליטרין) והכתובה היתה איפוא בת מאה ליטרין. מכיון שהיבמה היתה זקנה כשמת בעלה, יש להניח שכתובתה נכתבה עוד בשליש הראשון של המאה הי"ב. אם נכונה השערתנו זו, הרי זו הידיעה הקרומה ביותר על הקיצותא באשכנז.

בצרפת פשטה כנראה התקנה רק בסוף המאה הי"ב או בתחילת המאה הי"ג. הרשב"ם עוד מביא נוסח כתובה שכותבים: ורא נדוניא דהנעלת ליה מבית אבוה כך וכך ממון, סך הכל קיבל עליו החתן בכך וכך דינרין 27, וכן נאמר גם בנוסח כתובת יבמין שבספר הישר לר"ת 22: וצביתי והוספתי לה כך וכך. משמע שעדיין נהגו בסכומים בלתי קצובים לחוספת ולנדוניה. בתשובת ר"ת אל רבי' יצחק ב"ר שמואל 20 על אלמנה שאבדה שטר כתובתה נאמר מפורש שאיו מנהנ לתוספת וכל האומר אחר מנהג יש לי לילך שוטה גמור הוא אם לא קיימו בני העיר ביניהם לומר כל הנושא בתולה יוסיף לה כך וכך ולאלמנה כך וכך ובחבר עיר דרשאין בני העיר להסיע על קיצתן וצריך דעת כולם. מכאן יוצא שלא היה להם בצרפת לא תקנה ולא מנהג כללי בדבר סכום התוספת, אולם נראה שר"ת כבר שמע על טענת מנהג כזה והגיב עליה ברברים חריפים. רבי' יצחק בר שמואל, הוא ר"י הזקן, שאליו נשלחה תשובת רבי' תם, קיבל אף הוא את דעתו, ובתשובה שהשיב 30 על כתובה שאבדה פסק גם הוא שהאלמנה תשבע ותטול מנה ומאתים. משמע שאינה גובה תוספת בלא שטר כתובה. מה שנמצאו: כי שאל רבי' יצחק את רבי' אליהו היאך יכול להשתעבד למה שאין לו וקשה למנהגנו שאנו כותבין מאה ליטרין בכתובות אע"ג דלית ליה וכו', לא יתכן לומר, כדעת מיכל וגרוס 22, שהשואל היה ר"י הזקן, אלא יוחר נראה שהיה זה חכם מאשכנו 33 ששם נהגו בכתובת מאה ליטרין, ואין מכאן ראיה ברורה שמנהג זה כבר נהג אז גם במקומו של ר' אליהו מפריש.

כל הידיעות על מנהג הכתובה הקצובה בצרפת הן מן המאה הי"ג והי"ד. בתוספות שלנו לכתובות, שהן כנראה תוס' תוך מן המאה הי"ג+3 נזכר: תימא דעכשיו נהגו שכותב חתן לכלה מאה ליטרין אע"פ שאין לו שוה פרוטה וכו' ושאל ר"י לרבי'

<sup>26</sup> אפטוביצר, מבוא לראבי"ה 203, והמקורות שם.

<sup>27</sup> רשב"ם לבבא בתרא נ' א' ד"ה ואחת שהכניסה לו.

<sup>28</sup> סי' תקנה, ד' סא ב.

<sup>29</sup> תשובות מיימו' לס' נשים סי' יז = שו"ת מהר"ם ד"פ סי' רסח, ושאר המקבילות.

<sup>30</sup> תשו' מהר"ם ד'פ סי' שע, ד'ב 184 סי' ענ.

<sup>31</sup> מרדכי כתובות ר'פ אע'פ, דפ"ר סי' רמ-רמנ.

מיכל, אור החיים 32 נרוס 316. מיכל, אור החיים, Gallia Jud. p. 316 נרוס 317. עמ' 771.

<sup>33</sup> כמה מחכמי אשכנז פנו בשאלות אל ר' אליהו מפריש, כגון הראב"ן והריב"א משפירא, עי' מבוא לראב"ן לר"ש אלבק פ"ג וגרוס שם, ואילו שאלה אחרת של ר"י הזקן אל ר' אליהו מפריש אינה ידועה.

Die Enstehung u. Redaktion unserer Tosafot p. 38-41 .34

כתובה ממאה ליטרין. כטוב: ואמר לחחן הרי אחה מקנה בחליפין של סודר אל מרח פלונית צלעתך הקצובה. בפסקי ה"ר שלמה מכרך לנדון פני, מן המחציה השניה של המאה הי"ג, אליהו והשיב לו וכו'. בזמן חיבור חוס' אלה כבר נהנה איפוא בצרפת הכחובה

שטר הנאי כחובה אין סכומים קצובים לחוספת ולנדוניה. אמנם יחכן כי מוצאו וחכשימין ושמושי ערסא ששוח כך וכך. גם בנוסח כחובה דמרכסא ובטופס רצה ונחן לה במתנה כך וכך דינרין... ורא נדוניא דהנעלת ליה... בבנדים מעכן זי, שכחוב בו: וצבי פלוני דא ואוסיף לה מדיליה חוס' כחובה כך וכך ועוד אח העדר הקיצוחא בנוסח הכחובה של מפסי השמרוח שבסוף כחב יד חלמוד צרפחיי, בניגוד לאניוב ונורמנדיאה ששם נהגו בקיצוחא. מכאן יש אולי להסביד בצרפת כל אחר כותב תום' כפי העולה על רוחו. אולי הכוונה רק למלכות העיד ה"ר חיים בר יחיאל הפץ זהב מקולוניאפה: אך בכאן לא פשטה כחובה בשוה, עריין לחרור לכל טפסי השטרות שהיו נהוגים בצרפת. עוד בסוף המאה הי"ג בלחי קצוב: וצביחי ואוסיפח לה מרילי כך וכך. נראה שהקיצוחא לא הספיקה וכך בגדים. וגם בטופס "כחובת יבמים" שבאוסף שטרות זה נשאר עוד סכום החוספת לה פלני דנן לכחוב לפלנית ארוסתו בכתובתה ליום נישואין כך וכך דינרים כך על יד כחובה קצובה זו נמצא עוד טופס "שטר אירוסין" שכחוב בוצה: וכך החנה ליטרין אחרות כערן ביוצא בהן במתנה דליהווי לה מאה ליטרין בכתובתה". אולם מכסל אנול למשקלם ואבי ב, פלוני חתן דנן בר' פלוני והוסיף לה מדיליה חמשים אמונולני מפתיטין מובים היוצאים בהוצאה שיש בכל דינר ודינר ארבעה פשיטין אלפים וכך וכך לבריאת העולם. הגרוניה הקצובה היא "חמשין ליטרין ממטבע במחוור ויטריפה. הטופס נכחב אחרי שנת 121, כי בפרט השנה נאמר: שנת חמשת נוסח מלא של שמר כחובה מצרפח שיש בו קיצוחא של מאה לימרין נמצא

שנשחמר בספר נץ חיים לר' ינקב בר יהורה החון מלוגרון משנח 1851. ווה נוסח בומט לנוסח הכחובה שבמחוור וישרי היה טופס הכחובה של יהודי אנגליה של אוסף שטרות זה הוא מדרום צרפת או מספרדי.

L'CUITL TC, LEF:

ETT MUTTH, MTM nobned Labteau Caren, V" trio ya' eas-185. 28 בונג, במיל וק"ש, סיני יג (תש"ג) עם' רבו סי' ם. – אגב יצוין שכרך לגדון אינה לוגדון

98 40, 164

ה אוניס עמ' אנום עמ' פפו הערה 88.

אנום למן בים בועל יפון – הסברתו של אנום עם' ו-11 הארה 60 בי בנלל ירידה ערך הכספים פנ שו"ח מהר"ם ר"פ סי' קפט.

שהרי בפירוש נאמר: בצרפת כל אחד כותב - כותב ולא מפרש- תום' כפי העולה על רוחו. בצרפת כל אחר יכול היה "לפרש" את מאה הליטרין "כפי העולה על רוחו" אין לה שחר,

11 TP 878 (4@' TZ'410).

בוּ נמצא שם בין השאר גם שטר ,מחנה לחור' שלא נהנו בה באשכנו ובצפון צרפח.

צו כ. לייפציג עם' 603. - חודתי נחונה לידידי ד"ר דניאל גולדשמידט (ידושלים) שמטר

לי בטובו צילום מדף זה.

למקניא ביה ... לפ, בח פ, בחולחא דא ככל מה דכחיב ומפדש לעיל במנא דכשר בנו נקהוקם בקא כאסמכטא ובקא כמופס. במסב. ולונוא מו ב"פ ב"ר פ' החחון ירחאי בחראי כאחריות וכחומר כל שמרי כחבות דנהגין בבנות ישר' מן יומא מל נקימא בהל כטפאי נאטביוט וטומר שטר כחבתא דא קבילית עלאי ועל יהון אחראין וערבאין למפרע מנהון שמר כחבתא רא בחיי ובמוחא ואפי' בלואי ובעתיר אנא למקני נכסין ראית להון אחריות ודלית להון אחריות בלהון בטראי להחפרעא מן כל שפר ארג נכסין וקניינין ראיח ליפו חחוח כל שמיא וכך אמ' ר"פ החן דנן אחריות שטר כתבתה דא קבילית עלאי ועל ירתאי שמהול ליטרי' אחרות כעודן ביוצא בהן דלהוון לה מאה ליטרי' בכחבתה ודינר ששה פשימי' מכסף צרוף למשקלן וצבי ר"פ חחן דנן והוסיף לה מדיליה ליטרי ממטבע טורנישסו או מיטשהו טובים יוצאים בהוצאה שיש בכל דינר בירה בין בשימושי ערסא סך הכל קבל עליו ד' פלוני החתן בחמשין או במאה? בענהלת ליה מבית אבוהא בין בכסף בין בדהב בין בחכשיטין בין בשימושייי נצביאט פּלניתא בטולחא או ארמלחא וכו' רא והות ליה לאינחו ודא נדוניא ליכי מראוריהא ומווניכי וכסוחיכי וספוקיכי ומיעל לוחיכי באורח בל ארעה לנשיהון בקושמא ויהיבנא ליכי מהר בחוליכי כסף וווי מאחן או מאה דיחוו ואוליר ואפרנס יחיכי כהלכות גוברין יהודאין רפלחין ומוקרין חנין ומפרנסין ארמלחא או גרושה או שבויה הוי לי לאנחו ברח משה וישראל ואנא אפלח מונו! כא! בפ, מטא אול פ, ב, פ, אמר לה לפל, בח רבי פלו, בחולתא או בכל בחבט בכל ימים לחדש פלו' שנח פלו' לבריאה העולם למנין שאנו

שטר כחובה זה הרומה, כאמור, לנוסה הכתובה שבמחוור ויטרי, מוצאו מצרפה. כחובה ממאה ליטרין "כמנהו האו" נוכרה גם בשטר שירוכין מניקולאייי משנת ה' ל"א (1751) אע"פ שהגרוניה מצר הכלה היחה רק עשרים זקוקים אשטרלינש

raer nt"ros.

אים הגדוניא היחה של מאה לימ', היחה הכחובה כולה על מאחים לימ' (תום' כפל) אי אם הגדוניא היחה של מאה לימ', היחה הכחובה כולה על מאחים לימ' (תום' כפל) אי מכאן עד "נצבי' הושמט בפנים והושלם בגליון כחה"י בכחב אחר.

בסכומים בשנויי המטבע. 19 siontuoT מטבעות של stuoT שהתהנו בצרפת משנת osti ואילך.

אין להשוב על  $_{\rm cap}$  אין להשוב על  $_{\rm cap}$  אין החשה מטבעות נחושה קטנות ביותר, שהרי מדובר אצל באן על בסף צדוף. אולי צ'ל מטיש'  $_{\rm cap}$  בבודנונדיא, והוא "מטבע מסקון הגובר אצל

גרום עם' 1948. או ש,מיטש' = מיץ והכונה למטבעות Stell f

SF EC. GLL

et nloonid.

The price of the present transportations lew, Hist. Soc. Engl. Jews, p. 299 60. Wright-Loewe, Calal. Trinily death with History of the Jews in England, p. 199. College, Cambridge, p. 61–62; C. Roth, History of the Jews in England, p. 128; I. Epstein, Transactions Jew. Hist. Soc. Engl. vol. XIV (1940) p. 199.

התפשטותה של התקנה מגלילות רינוס דרומה ומזרחה התחילה כנראה גם כן רק במאה הי"ג. על מנהג "ארץ כנען" היא בוהמיה במאה הי"ב מוסר ה"ר יצחק הלבן, תלמירו של ר"ת, בתוספותיו לכתובות בכל מלכות כנען מתנה דכתיבה בכתובה חוץ מן התוספת, שכן כותבין בכל מלכות כנען נתתן לה במתנה כך וכך לבד ממה שכתב למעלה וצבי והוסיף לה מדיליה, כמו כן צריכה שבועה". הרי שהיו כותבים שם נוסף על התוספת מתנה בסכום בלתי קצוב ולא היו חוששין שלא לבייש את מי שאין לו. גם הר"י אור זרוע מביא בשם ה"ר יצחק ב"ר מרדכי: "ראיתי בארץ כנען דאין חותמין בשטר כתובה עד מוצאי שבת, מיהו טוב להנהיג כששואלים בערב שבת מן החתן כמה לכתוב בכתובה שיקנו ממנו בקנין ואח"כ יכתבו". ברור איפוא שבכתובת ארץ כנען עדיין לא נהגו בקיצותא באותם הימים. מטעם זה השאיר כנראה בעל אור זרוע בספרו בלתי קצובים: מופס כתובת יבמין "כתיקון רבותי' הגאונים" בלי שינוי, בסכומים בלתי קצובים: מופס כתובת יבמין "כתיקון רבותי' הגאונים" בלי שינוי, בסכומים בלתי קצובים: וודין נידוניא דהנעלת ליה כך וכך וצביתי והוספתי לה מדילי כך וכך.

עוד בזמנו של מהר"ם מרוטנבורק היו גלילות שלא פשטה בהם הכתובה הקצובה.
"בארץ הזאת – כתב אחד השואלים מן מהר"ם תורה 60 – אין נוהגין לכתוב כולם
בשוה אלא משפחה ומשפחה כמנהגה", ומהר"ם מרוטנבורק השיב: חזרנו על כל
הצדדין ואין תקנה לגבות התוספת והנדוניא הכתובי' בהן אלא א"כ הרגילו לכתוב
בשוה כל משפחה ומשפחה לבד. אולם ברוב תשובותיו של מהר"ם מרוטנבורק 60 כבר נזכרה הכתובה הקצובה של מאה ליטרין מה שמעיד על התפשטותה הרחבה
של התקנה ברוב מחוזות אשכנז. בקהלות דרום גרמניה, כגון וירצבורג ורגנשבורג
היו כותבים במקום מאה ליטרין מאתים זקוקים, כי הליטרא היתה שם בת
ב' זקוקים 60. מכאן פשט המנהג מזרחה, לבוהמיה, אונגריה, פולין ורוסיה לכתוב
ב'ל הכתובות לנדוניה ולתוספת מאתים זקוקים כסף צרוף כפי שנוהגים האשכנזים
בכל הכתובות לנדוניה ולתוספת מאתים זקוקים לעקוב אחרי ההתפתחות המאוחרת
של הקיצותא בארצות מזרח אירופה 67. גם האשכנזים שהתישבו בארצות הספרדים
לסכומים הקצובים עוד סכומים אינריוירואליים לנדוניה ולתוספת, כגון האשכנזים
בארץ ישראל הנוהגים כן עד היום הזה.

<sup>.213</sup> כ"י מינכן 317 דף 213.

ב5 או'ו ח'א סי' תשיב, דף <sup>600</sup>.

<sup>.176</sup>b שם סי' תרמא, דף 53

<sup>54</sup> שו"ת ר"י או"ז ורמב"ב הוצ' רי"ז כהנא, ירושלים תש"נ, סי' תח (עמ' טא-עב).

<sup>55</sup> על תשובות מהר"ם שציין אנוס יש להוסיף עכשיו גם שו"ת מהר"ם הנ"ל הוצ' כהנא סי' שפד (עמ' סד-סה): לענין התוספת במקום שיש קצבה לתוספת שכל בני המלכות או כל בני העיר מוסיפין בשוה.

<sup>.</sup> הפרטים אצל אגוס, חורב 159 ואילך.

<sup>.</sup>JQR ,אנוס, 57

## ג. טעמי התקנה ומטרותיה

את טעמי התקנה מסרו לנו הראב"ן והראבי"ה במפורש ואין לנו שום סיבה ליחס למתקנים כוונות אחרות. כתובת מאה הליטרין הונהגה, כפי שנחברר לנו, לא בין המתישבים הראשונים, הסוחרים העשירים שבאשכנו אשר "קיצותא בת מאה ליטרא כסף לא היתה למעלה מכחם"55 כי אם בתקופת הירידה והדלרול של בני קהלות רינוס, כשרובם היו עניים. לא מרוב טובה ועושר הונהגה איפוא הקיצותא אלא מרוב עוני ודלות, מתוך המטרה המפורשת שלא לבייש את מי שאין לו. התלמוד אמנם דחה את הסברה שכל תוספות־כתובה תהיינה שוות. מהו דתימא קיצותא עבדו רבנן שלא לבייש את מי שאין לו קמ"ל 50. אולם כל תנאי שבממון קיים, וגם לציבור ניתן חופש מלא להנהיג בדרך הסכמה (תקנת הקהל) תוספת אחידה לכל יחידי הציבור. ר"ת הלך לשיטתו ודרש גם להנהגת תקנה כללית כזו את הסכמתם של כל היחידים וגם של "חבר עיר" שהם לדעתו טובי העיר הל לעת הראבי"ה ושאר גדולי אשכנו מספיקה הסכמת רוב הציבור לתקנה העיר שם נהגו על פי שיטת ר"ת, מחמת שלא הושגה ההסכמה הדרושה של כל הציבור כולו.

הסכום של מאה ליטרין שנקבע כקיצותא אינו סכום ממוצע שהמתקנים קבעוהו לפי מדת היכולת של המעמר הבינוני, כפי שרוצה אגוס להסביר, אלא ברור שהמתקנים סמכו על דברי המשנה<sup>20</sup>: אם רצה להוסיף אפילו מאה מנה יוסיף. הליטרא שבתלמור היתה בת מאה זוז (מנה)<sup>33</sup>. יוצא שמאה מנה הם מאה ליטרין. לא היתה זו כמובן אלא אסמכתא בעלמא, שהרי אין לדמות את ערך הליטרא התלמורית לליטרא של ימי הבינים. אך כך דרכם של הראשונים להעמיר את תיקוניהם על דברי חז"ל.

<sup>.168</sup> אנוס, חורב 58

<sup>59</sup> כתובות נד ב.

<sup>60</sup> תשו' מיימו' לס' נשים סי' יו שו"ת מהר"ם ד"פ סי' רסח ומקבילות. גם בשאר תשובותיו כותב ר"ת במקום ,אדם חשוב" שבנמ' בבא בתרא ט' א' ,חבר עיר'. עי' למשל מרדכי ב"ק פ' הנוול בתרא ר' קעט (דפ"ר סי' רמו); שו"ת מהר"ם ד"ק סוס"י רל, שו"ת ר"י או"ו ורמב"ב הוצ' כהנא סי' צג, ועוד. האם זה רק פירוש שר"ת מפרש את המונח ,אדם חשוב" (שלא נזכר כלל בתשובותיו) או היתה לו בנמ' שם הגירסא ,חבר עיר"?

Finkelstein, Jew. Self-Government 'ון עי מחלוקה וו עי רכב. על מחלוקה וו עי 61 in the Middle Ages, p. 49–55; Shohet, Jewish Court in the Middle Ages, New .York 1931, p. 130–132

<sup>62</sup> כתובות פ'ה מ'א (נד ב).

Krauss, Talm. דוש' תרומות פ"ז ה"ז (מז ב.) זין = זוו. עי' שעפטעל, ערך מילין נד די ה"ז (מז ב.) זין מבלי אנוס בעצמו הרניש בזה (עמ' 155 הערה 70) אך מבלי הרוציא את המסקנות הדרושות. - בשו"ת מהר"ח או"ז סי' רלב הובאו דברי התוס' בר"פ אע"פ: אע"פ שהחתן מוסיף מאה מנה (במקום מאה ליטרין).

מה שראו באותו רור להקפיר יותר בכבור האשה והמשפחה שלא לבייש את מי שאין לו, קשור לרעתי במנהג שנחחרש באותם הימים לקרוא את הכתובה ברבים לשם הפסק בין הקידושין והחופה+•. פרסום זה שניתן לכתובה בפני קהל וערה גרם כנראה צער למשפחות שיררו מנססיהן בעקבות הגזירות ובאו הכמי הדור והדוינו את הכתובה האחירה כדי לחום על כבורם של העניים. על כן אין להסיק מן הקיצותא של מאה לימרין שום מסקנה על מצבם הכלכלי של יהורי אשכנו בומן הנהגת התקנה. מאה לימרין היו סכום מונום בשעתו, כאותם "מאה מנה" שהיה בירם סכום של מאה לימרין למילוק הכתובה הקצובה. מרשימת המסים אשר שיה בירם סכום של מאה לימרין לסילוק הכתובה הקצובה. מרשימת המסים 50 משנת 11-21 אנו למרים שסכומי המסים אשר שילמו קהלות אשכנו למלכות באותה שנה היו: קהל וורמשא 120 מארק (לימרין), קהל אשפירא 120 מארק, באול 12-2 בופרד 22, קונסעוץ 120 אופנהיים 13, רומנבורג 12 מארק. ברור איפוא שמאה של המתחתנים 20.

התקנה נועדה, לפי עדותם של הראב"ן והראבי"ה, לשמש גם סייג בפני הגירושין הביאה לידי כך שבימי ר"ת לא היה עיקר־כתובה של מאחיים לבתולה אלא שני הביאה לידי כך שבימי ר"ת לא היה עיקר־כתובה של מאחיים לבתולה אלא שני וקוקים בלברי. הקיצותא של מאה לימרין עלתה איפוא פי חמשים על עיקר הכתובה, והיה בסכום פרוהיבישיבי זה כדי למנוע למעשה מרוב רובו של הציבור התפשרות להתניש. המנמה להכביד על הגירושין נתחוקה בעדה הצרפתית-בתונה, והיה בסכום פרוהיבישיבי זה בתי למנוע למעשה מרוב רובו של הציבור אשכנוית מדור לדורישי, בימי רנמ"ה נתקן החרם שלא לגרש אשה בעל כרחה; אשכנוית מדור לדורישין במיכון את הקיצותא של מאה לימרין; ובחקנות ש"ם משנת חתק"ף החמירו לדרוש גם את הסכמת שלש הקהלות לוריקת גם. באמת משנת חתק"ף החמירו לררוש גם את הסכמת שלש הקהלות לוריקת גם. באמת "שלא הורגלו בוה המלכות בגימין". את הסכום הקצוב של מאה לימרין היו מגבין לאשה גם בשעת הקין לכתובה. כך יוצא מפורש מרברי הראב"ן, הראבי"ה, התוס', מהר"ם מרומובול ועוד לגרש מחמת ששהחה הרבה שנים ולא ילדה "ואם אין לו

וים הי'בספרי סדר קידושין ונישואין עמ' מא.

<sup>50 +</sup>ες q. ball & lm i bealschland ni nobul. deschichte, p. st. gebrunds. Beilräge z. Geschichte d. st. deschichte d. st. deschichte d. st. deschichte des

קטו סי' סב יוצא שמשכורתו של חון במאה הי'ג היתה י'ד לימרין לשנה. 10 אנום, חורב 100 – 101 (הערות 10 – 144).

<sup>89</sup> MILO THI.

פס שבלי הלקט ח"ב סי' צנ (הסגולה סד 181).

סז סי' חקיו, ד'ב סי' חחחשי בפנ.

מורדת אין לה אלא מה שהכניסה. בשוה הנשיר לא ירבה שלא יבייש את מי שאין לו אינו אלא לכבוד, וכיון שהיא בכחובה אינה נוטלת אלא מה שהכניסה לו, כי מה שנהנו בזה המלכות לכחוב הנדוניה אם גוול מלא הכניסה לו או בערים שיורעים שלא הכניסה נ' לימרין כמו שכתוב גם לאשה המורדת על בעלה לא היו מגבים את סכום הקיצותא. כך פסק מהר"ם וי: ממון לא יכבידו על הכחובה". ממשנת חסירים היה להתפשר בפחות במקרה כוה.

כדי שלא יצאו היחומים נקיים מנכסי אביהם ויהיו למשא על הקהל. בדברי הראב"ן אח ענייני הירושה בין האלמנה ובין היחומים, שלא להרבות לאלמנה יחר על המדה לקבוע. אנום סבורבי כי הקיצוחא של מאה ליטרין נקבעה גם מחוך המנמה להסריר מה היו כוונות המחקנים לגבי כחובת האלמנה ובעניני הירושה קשה

עלוי ל, ממאש נשאל 12 הל בהל שכעב לאשתו בעובע ועוספע הל אלף דינר ומנהנ שמטרחה היחה לחלק את העובון בין האלמנה והיורשים שוח בשוה. ה"ר יוסף בספרד ובדרום צרפת נהנו במאה הי"ב בכחובה קצובה של אלף דינרין על מאה ליטרין, היה הבעל כוחב לאשחו למעשה אח כל נכסיו בכחובה. של היורשים ולהעבירה לידי האלמנה. פרט לאותם עשירים אשר רכושם עלה של מאה לימרין בזמן החקנחו, בשרובם היו עניים, כדי להפקיע את הירושה מרובם והראבי"ה אין למצוא רמו להשערה זו, וכפי שבארנו היה בו בסכום הקצוב העצום

עובון רגיל, ומטרחו היחה לחלק את הירושה חלק בחלק בין האלמנה והיורשים 27. האשכול זי ובספר העימור זי. היה זה כנראה סכום מכסימליצי, גדול משויו של נוכרה גם בספר השטרות לר' יהורה ברצלוניפק, בתשובות הר"א אב"ר בעל תחלוק האשה עם היורשים כל העובון. הכחובה הקצובה של אלף דינרין אלף דינר ויהיה משפט הכל שוה, ואם נפטר הבעל והניח פחות מאלף דינר יושביה שהבעל משלים את סכום הגדוניה שהכניסה לו אשתו בתוספת עד לתשלום המדינה מחצה לה ומחצה לבנים. כן מסופריז על מדינה שנהנו

וז ר'פ סי' חמב ושאר המקורות שציין ר'ם בלאך שם.

פל חורב קון והערה פב.

בז שרח סי' קיח.

<sup>12</sup> an a. du.

באלף דינרין גדולים של כסף צדוף. פג עמ' 66: ויש מקומות שנהנו נמי לכחוב... סך שומת הכל קיבל עליו פלוני חתן דנא

דינרין . . . ונהגו דמנכי חלחא, וצ"ל דמגבי חלחא, עיין הערת ר"ש אסף שם, וכ"ה בכח"י אוכספורד 10 שוצ, ביש אסף, ספרן של ראשונים סי' יט: באלו המקומות שנהנו לכתוב בהן אלף

ומאעל זווי, שהן אלף דינרין, ומנהגן לפרוע ג' מאוח ול'ג דינר לחשבון שליש. זה ד'ר עד ב, ד'ל מב ד: וכן מנהג וקנים שכותבין ד' מאות דינדין גדוניא וד' מאות תוספת ספפב דף בקוו, וכן שם דף 1872: דהשתא נהני שהאלמנה גובה שליש.

<sup>87</sup> כנראה גם כאן אסמכתא לכתובת "אלף ווו" שבתלמוד, כנון כתובות פ'ט מ'ח (פ"ו א")

עי' ר'ש אסף, מרעי היהרות ה'א 23-38. פק במקום הכתובה הקצובה הנהינו אח"כ בקהלות ספרד חקנות מיוחדות בעניני הירושה.

קשה להכריע אם גם הקיצותא האשכנזית נועדה למטרות ירושתיות, לפי כוונת מתקניה. בצרפת ובאשכנז עסקו, כירוע, הנשים במשא ומתו וכבר העיר הראב"ו80 כי "כל הנשים בזמו הזה אפוטרופסות הן בנכסי בעליהו". על כו לא מו הנמנע הוא שהבעלים נאותו לכתוב בכתובה הקצובה את כל נכסיהם לנשותיהם כדי לעשותו אפוטרופיו גם לאחר מותם. באמת הובעה הדעה אצל מהר"ח אור זרוע 81 שכל הכותב תוספת כתובה ולא היה לו סד הרבה כמו שהוסיף לה. דינו ככותב כל נכסיו לאשתו דלא עשאה אלא אפוטרופא. אולם מהר"ם מרוטנבורק השיב82 "על אותן נשים יקרות בנות משא ומתן שהבעל כותב להן כל נכסיו בשעת מותו", משמע שלא סמכו דעתם על שטר הכתובה אלא כתבו עוד שטר צוואה לטובת האשה לפני מותם. אולי היו אלה בעלי הון עשירים שרכושם עלה על סכום הכתובה של מאה ליטרין 83. אך קשה לומר כן לגבי כל אותם המקרים המרובים שמהר"ם דו בהם בתשובותיו+s בקשר לגביית כתובת האלמנה. מאלפת ביותר תשובתו של הרא"ש 85 על עסקי הנחלות "אחר שפרץ השם פרץ רב בבני עמנו ונהרגו קהלות הקדש ונועדנו בוורמשא לדון פה אחד בעסקי נחלות ובדיני נפילות" של קדושי הפרעות אחרי גזירת רינדפלייש. על גביית הכתובות כותב הרא"ש: "והאידנא שאנו רגיליו לכתוב כל הכתובות בשוה וחצי הכתובה כותבין בלשון נכסי צאן ברזל ורן נרוניא דהנעלת ליה וחצי הכתובה כותבין בלשון תוספת והוסיף לה מדיליה, אם ידוע בערים כמה הכניסה לו יחלוקו מה שהכניסה ואם אין ירוע בערים מה שהכניסה הוראת בעל דין כמאה ערים דמי ויחלוקו חצי הכתובה". אולם שם מדובר על חלוקת העזבון בין יורשי הבעל ויורשי האשה אחרי ששניהם נספו בשעת הגזירה. באנגליה שלפני הגירוש נהגו<sup>86</sup> שאם האלמנה הלכה ונישאת לאחר והכניסה לבעלה השני יותר ממה שמגיע לה על פי הכתובה הקצובה של מאה ליטרין, שהיו מחייבין את הבעל להחזיר את העודף ליתומים. בכל אופן אין שאלת סדור הירושה על פי הכתובה הקצובה של יהודי צרפת ואשכנז כה פשוטה וכל הפרשה עדיין צריכה עיון רב.

אחרי שפשטה התקנה לכתוב כל הכתובות בשוה פסקו רוב חכמי צרפת ואשכנז, ביניהם גם הראבי"ה־85, ה"ר שמשון משאנץ ומהר"ם מרוטנבורק85, שהאלמנה גובה

<sup>180</sup> ב"פ דף מ' ג' ופח ד; שו'ת מהר"ם ד"פ סי' תיב. ד"ב ו2 סי' נו; או"ו ב"ק סי' שנא ועוד. עי' ר"ש אסף, המשפט העברי ח"ב 770 אסף, המשפט העברי ח"ב 770 אסף, המשפט העברי ה"ב 770 אסף. Northern France in the XII–XIV Centuries, p. 163 שו"ת סי' רלב.

<sup>.271 0 11 10 41</sup> 

<sup>82</sup> ד'פ סי' תתקנח, מרדכי ב'ב ד' תקפח, ועי' מהר'ם ד'פ סי' רמנ.

<sup>83</sup> ראה למשל שו"ת מהר"ם ד"ב 146–153 סי' יט-כג, מעשה באלמנתו של עשיר, שנהרג על קדוש השם, שהתפשרה עם השר על סך 620 ליטרין והגבוה בכתובתה רק מאה ליטרין. 84 עי' הרשימה אצל אנוס הערה 118.

<sup>85</sup> כלל פד סי' ג.

Epstein, Transactions Jew. Hist. Soc. Engl. vol. XIV (1940), p. 200 86 משפטי הכתובה עמ' 5. מבוא לראבי'ה 208

<sup>88</sup> מרדכי כתובות ר' רסה: שכן פסק הר'ם למעשה וכל גדולי אשכנז ולאו דוקא מנה

את כתובתה, בין עיקר ובין תוספת, גם כששטר הכתובה אבר, הואיל והמנהג לכתוב לעניות ולעשירות בשוה. אולם קשה להסכים להשערתו של אגוס שגם זו היתה אחת הסיבות להנגת הקיצותא, מחמת הסכנה התדירה שמא תאבד הכתובה בגזירות ובגירושי הקהלות. כמה מגדולי הדור התנגדו לגביית התוספת בלא שטר כתובה, כגון ר"תפפ, ר"י הזקן פי ור' חיים ב"ר יחיאל חפץ זהבים והרא"ש ביי כנגד אבדן הכתובה התקינו את הכתובה דאירכסא, ובודאי לא היו שוהים עם נשותים בלא כתובה כעבור הזעם. אין להמיר איפוא סיבה במסובב ולומר כי זו היתה כוונת המתקנים.

לבסוף עוד הערה קצרה על המסקנות שבקש אגוס להוציא מן הקיצותא האשכנזית על עמדתם הכלכלית של יהודי אשכנז בימי הבינים. כבר ביארנו שהקיצותא של מאה ליטרין לא היתה ביסודה אלא פונקציה של עיקר הכתובה: מאה מנה לעומת שני מנה (מאתים) של בתולה. הכתובה הקצובה, על סכומי- הסטנדרד שבה, לא זו בלבד שאינה מגלה לנו כלום על מצבם הכלכלי האמתי של בני הזוג, אלא היא מסתירה בפנינו כמה הכניסו המתחתנים למעשה בשעת הנישואין וכמה הגבו לאשה למעשה בשעת פרעון כתובתה. גם חילופי המנהנים במחוזות השונים בדבר גביית הכתובה במטבעות המקומיות אין בהם לדעתי משום בכל מחוז וגליל להגבות את מאת הליטרין או מאתים הזקוקים במטבע המקומי, בין שהיה ערכם רב או מועט, הרי עשו זאת בתוקף ההלכה "מקולי כתובה שנו כאן" להגבות בפחות שבמטבעות "במטבע היוצא" ואין לייחס למנהיגי הקחלות ממנחת כלכליות חברתיות בפירושים שנתנו לשיעורי הכתובה לפי מטבעות זמנם וארצם. "מחשבי הקיצות" של ימי הבינים נמשכו פשוט אחרי ההלכה הפסוקה, ומרצם. "מחשבי הקיצות" של ימי הבינים נמשכו פשוט אחרי ההלכה הפסוקה, מבלי שהיו להם כל כוונות לריפורמה סוציאלית בקרב עדתם.

ומאתים אלא אפילו מאה דינרין (צ'ל ליטרין) דתוספת ונדוניא דהוו עתה כב"ד של כהנים וכתב ה"ר יצחק ברבי מנוח דכן עשו מעשה כל גדולי צרפת. עי' גם שבלי הלקט ח"ב סי' פח הסגולה סב 1777), שו"ת מהרי"ק שו' יט וקיד, ועוד.

.29 לעיל הערה 29

שפד

- 90 לעיל הערה 30. ועי' תוס' ב"מ יז א ד"ה הטוען.
- 91 שו"ת מהר"ם ד"פ סי' קפח (לפי כ"י מינכן שהביא ר"מ בלאך שם בחערה) וסי קפט.
- 92 בפסקיו לב"מ פ"א סי' מד ושו"ת הרא"ש כלל לו סי' ז. וכן פסקו הרי"ף והרמב"ם.
  - 93 כתובות קי ב; רמב"ם פט"ז מה' אישות ה"ו; טור אה"ע סי' ק.
- 94 עי' שו'ת מהר'ם ד'ל סי' קפב וד'ק סי' צה. גם אלה מהראשונים שפסקו דעיקר כתובה דאוריתא, כרוב חכמי צרפת ואשכנז, מודים שתוס' כתובה היא רק מדרבנן. עי' תשובת רגמ'ה בשו'ת מהר'ם ד'ב 255 סי' שלח.
  - 95 כך לנכון אצל אנוס בשני מאמריו. 96 כתובות סי' עה, ד' קיב ב.

נוהגין לעשות תנאים בין איש לאשתו לפחות מן הכתובה". הוסיפו אמנם לכתוב כתובה שוה לכל המנהג, אולם יחד עם זה היתה האשה כותבת שובר שהתקבלה חלק מכתובתה, אם מעט ואם הרבה. השויון מכח תקנת הקיצותא לא נהג איפוא אלא כ-200 – 250 שנה 97 בועד הקהלות במגנצא משנת קמ"א (1381), כשקבעו במקום מאה הליטרין או מאתים הזקוקים קיצותא של שש מאות פלורין, כבר הוסיפו המתקנים. "לא פחות ולא יותר אלא אא"כ שכתב לה או שמחלה" 98. אז כבר התירו להוסיף על הקצבה או לגרוע ממנה. אם רצו להוסיף כתבו "שטר תוספת כתובה" מיוחד, ואם באו לפחות כתבה האשה שובר 99. תחת החופה היו קורין רק את הכתובה השוה לכל, ואילו שטרי העזר לא היו מתפרסמים ברבים. כך שמרו למראית עין על הצורה הקדומה של שויון מדומה, אך למעשה מצא הסדור של היחסים הכספיים בין בני הזוג את מקומו ותיקונו בשטרי העזר שמחוץ ל "שטר כתובה דאורייתא" 100 ודרישות החיים באו על סיפוקן.

97 כך היה, אגב, גם גורלה של הקיצותא של בני אפריקא בסוף תקופת הנאונים, תה"ג הרכבי סי' רי, כי ,מזמן קרוב' נהנו לכתוב מיוחד הנקרא ,קידושין' כל אחד לפי עשרו, ובזה בישלו למעשה את שויון הכתובה הקצובה.

<sup>98</sup> פינקלשטיין עמ' 253.

<sup>90</sup> שו'ת מהר'ם מינץ סי' קט, מהרש"ל ביש"ש יבמות פ"ד סי' כ וכא; שו'ת שארית יוסף סי' מה; נחלת שבעה סי' טז, ועוד. יתר הפרטים אצל אנוס.

<sup>100</sup> כך קורא לכתובה הקצובה בעל שו"ת מאיר נחיבים סי' לה. – בשטר תוספת כתובה מברלין תקנ"א (נולאק, אוצר השטרות סי' מב) כתבו אפילו: ויען דאמרי חז"ל (!) לכתוב לכל הנשים כתובות שוות כדי שלא לבייש את מי שאין לו, לכן לא כתבתי תוס' דא תוך עיקר הכתובה.

# עוד כתובת עברית מעיר טראני

מאת

### משה דוד קאסוטו

לפני זמן מה פרסמתי בעתון האיטלקי והיא הררומית, והיא הכתובת החקוקה כתובת עברית שנתגלתה בעיר טראני, באיטליה הררומית, והיא הכתובת החקוקה על מצבת קבורתו של ר' ארוניה ב' ר' ברוך, שנפטר בשנת נ"א לאלף החמישי. עכשיו אני בא לפרסם, כתעודה צנועה של הוקרתי לבעל היובל הנכבר, שכל כך הרבה לעשות בחקר תולדות היהודים באיטליה, עוד כתובת מאותה העיר, מאוחרת לקורמת במאתים שנה בריוק. פרשת גילויה ופרסומה של כתובת זו מעניינת לא פחות מזו של כתובת בית הכנסת מעיר גראוינה (מאה "ב לסה"נ) שהרפסתי בחוברת פחות מזו של כתובת בתתפרסמה) של הרבעון איטליה?

בעבודות תיקון שנעשו לפני שנים אחדות (התאריך המדויק אינו ידוע לי) בגן הציבורי של עיר טראני, נותץ בין השאר בניין עתיק ורעוע שהיה עומד בתוך הגן. במשך העבודה, נמצאה במרתף של אותו הבניין מצבת קבודה ועליה כתובת עברית. המצבה הוצאה משם והוצבה לראוה בתוך הגן, כמזכרת מעניינת לקדמוניות העיר. שם היא נמצאת עדיין, או לכל הפחות שם היתה נמצאת עד לפני פרוץ המלחמה. באוסף תצלומי כתובות עבריות שבידי יש שני תצלומים ממנה, ועל פיהם אני מפרסם כאן את הכתובת.

באחד התצלומים נראות בבירור, חקוקות ממעל לשורה הראשונה, אותיות אחדות בכתב קורסיבי מודרני, הכתב הקורסיבי האשכנזי הרגיל היום בארץ ישראל. כנראה איזה תייר יהודי ניסה להעתיק בכתב שלו את השורה הראשונה של הכתובת, החקוקה בכתב שהיה נדמה לו מוזר ובלתי ברור, ולא חס על כבוד המצבה העתיקה, ובעזות פנים חרת עליה את ה,פענוח" שלו. ואולם בקיאותו

1 כרך יג, עמ' 172–173. על ערכה ההיסטורי של אותה הכתובת עיין מה שכתבתי שם, עמ' 174 ואילך, ועוד במאמרי על חרבן הישיבות באיטליה הדרומית במאה הי'ג, בספר הזכרון לאשר נולאק ולשמואל קליין ז'ל, ירושלים תש"ב, עמ' 149. במאה הי'ג, בספר הזכרון לאשר נולאק ולשמואל קליין ז'ל, ירושלים תש"ב, עמ' 149. במכתב ירושלים תש"ה, עמ' 7–5. הרב אלתר מאיר מתל־אביב הואיל בטובו להציע לי, במכתב פרטי מיום כ'ז מנחם אב תש"ה, הצעות אחדות לגירסת הכתובת של גראוינה. ואלה הן: בשורה 5 הנאסף במקום הנפטר; בשורה 6 להולד במקום להזכר; בשו' 7 בשורה 5 מון במקום ביום טוב. ההצעה הראשונה, הנאסף, נראית לינכונה ומתאימה בשם טוב במקום בפקסימילי; לשתי ההצעות האחרונות נדמה לי קשה להסכים.

בקריאת כתובות עתיקות לא היתה מגיעה לדרגת עזות הפנים שלו, ולא עלה בידו להבין על בוריה אף מלה אחת, וכמעט אף לא אות אחת.

תצלום של המצבה המראה אף הוא בבירור את החריתה בכתב קורסיבי, נרפס בספרו של א. מונקאשי על היהודים באיטליה הדרומית. ואולם, מר מונקאשי לא שם לבו לפענוח הכתובת, ומכיון שחשב שהיא היא הכתובת הראשונה שפרסמתי ב־Rivista degli Studi Orientali, הדפיס על יד תצלום המצבה, כתרגום של הכתובת החקוקה עליה, את תרגומי לכתובת הראשונה, זו של ר' אדוניה ב' ר' ברוף. המזל גרם איפוא, שלשון הכתובת לא נתפרסמה עדיין, והנני בא לפרסמה כאן בפעם הראשונה.

הכתובת חקוקה על עמוד של אבן גיר, ארוך יותר משני מטרים, שהיה נועד להינתן על הקבר שכוב לארכו, כפי השיטה הרגילה במצבות קבורה של טראני. היא כוללת שלוש שורות בכתב מרובע, מסודרות זו למטה מזו לארכו של העמוד, על אחד מצדדיו. האותיות אינן ברורות כל צרכן בתצלומים<sup>3</sup>, ואולם נרמה לי שעלה בידי, לא בלי התאמצות, לקרוא את כולן, ולקבוע את נוסח הכתובת כדלקמן:

פה שוכבת מרת מרהביליה חברת יהודה די בון אומו ענפטרה לעולמה בחדש אדר שנת רנ"א תנצבה אמן

ועכשיו, הערות אחדות על הפרטים.

שורה 1. מרהביליה. זהו השם האיטלקי Maraviglia, שפירושו נפלאת. שם זה היה נהוג עד לפני דורות אחדים בין יהודי איטליה. בימי ילרותי שמעתי כמה פעמים את אם אמי ז"ל כשהיתה מעלה את זכרונה של המילדת שהיתה רגילה לשמש בבתי היהודים בפירינצי בימי נעוריה, והיו קוראים לה Sora Maraviglia, מרת מרביליה. הכתיב בה"א באמצע המלה אינו מצוי, ואפשר הדבר שיש כאן איזו כוונה מסויימת, אולי לרמוז לשם מרה שבספר רות, א', כ', ולאסונות שמררו את חייה של הנפטרת.

חברת. יהודי איטליה רגילים לכנות את המשרת בשם חבר, ואת המשרתת בשם חבר (בשפת הדיבור בצורה ארמית, חברתא): שיטה דימוקרטית יותר מתקדמת מזו של הביטוי עוזרת הנהוג עכשיו בארץ ישראל. לפיכך אין להתפלא על העובדה, שבעל הבית, שמטעמו הוצבה כנראה המצבה, הקרים לשם

<sup>.79</sup> ציריך 38, חצלום 38, מול עם' Der Jude von Neapel.

<sup>.79</sup> שם, עמ' 4

<sup>5</sup> הקריאה קשה גם מפני זה, שנראים בתצלומים שרטוטים שאינם מגוף האותיות, אלא שנתחוו במקרה או שנתוספו על האותיות לתפארת הכתב; ווהירות רבה צריכה כדי שלא לטעות בקריאה. למשל, מתחת לרי"ש שבמלה מרת (שורה 1) ובתאריך רנ"א (שורה 3) נראה קו מאון, המקרב אותה כמעט לצורה של בי"ת.



ה,חברה" שלו את תואר הכבור מרח, בה בשעה שלא הקרים שום תואר לשמו הוא.

שורה ב. די. באימלקיה ib או Db, בלומר של, בנו של.

בון אומו. שם אביו של יהודה, באימלקיה omo-nod או omod-nod, כלומר איש טוב. שם זה לא היה גדיר בחוך יהודי אימליה הדרומיה. omonod מברלימה, היושב בפונ'יה, היה מבני הפמיליה של המלך בשנה 1945. יצחק בן בון־אומו (omodnod ed Dosal) היה מלווה בריביה בסלירנו עד 1944. יצחק בן בון־אומו (omodnod ed Dosal) היה מלווה בריביה בסלירנו עד 1944. יצחר כך בסן־סיירינוי. על השם בונו, onod או nnod, כלומר טוב, ועל אורת הנקבה שלו, עיין מה שבחבתי בקדם, ב', עמ' 1950 ויוו.

שורה 3. רנ"א. במובן לפרט קטן, רנ"א לאלף החמישי, בלומר שנת 1911

YOU,C.

הנצבה. הקיצור הירוע לביטוי הרגיל במצבות הקבורה: תהיה נפשה צרורה בצרוך החיים, על שם הכתוב בשמ"ב כ"ה, כ"ט. אין לראות בתצלום שום סימן קיצור על אותיות אלה.

ה הואות הואון הלוי בליסי הלוי הריכר בופו, עם אבו, הערה ב. הערה הריכו הוריכו הופיו הפרו היהואו היואון.

T WO, YO BEL.

# חיילותיו של בר כוכבא

מאת

שמואל קרוים (ז"לן

#### א. ראשית דבר

לחג יובלו של דר. אלכסנדר מרקס חושבני שטוב לבא בחקירה היסטורית, אף שהקורא אולי יעמוד בחשד לפני מאמר שעל ראשו רשום "בר כוכבא" באמרו מה יש לו למחבר לאמור ולא אמרו אחרים מכבר ומקודם לו. אמנם שערי החקירה לא ננעלו לכל דבר, ועל אחת כמה וכמה לא ננעלו בפני ענין שנוגע במרד בר כוכבא שבפרטיו עוד הוא טמיר ונעלם, ונפשנו תאבה לדעת עליו יותר ויותר. כל מי שמצוי אצל חקירה זו תהיה ראשית מלאכתו להתאונן שאך מעט הן המקורות שמהן אנו שואבים מים חיים ונאמנים, ולעומתן יש לנו סבך גדול של אגדות שיותר ממה שהן מלמדות הן מעכבות עלינו את הדרך.

העדרו של ספר מקיף ושלם בדבר בר כוכבא נרגש בקרבנו מאז, ועתה שוכינו לכך (שמואל ייבין, מלחמת בר־כוכבא, הוצאת מוסד ביאליק תש"ו) בנכל להשוות דעתנו אל דעת המחבר, כי על אף מיעוט החומר, והוא על דרך האגדה, אפשר לסחוט ולמצות ממנו תוספת פירורים, ואת זה אני מנסה לעשות כאן.

# ב. חיילותיו של בר כוכבא היו מקוטעי אצבע

אקדים לאמור מלה מפני מה אני משתמש בביטוי "חיילות" ולא בביטוי אחר (צבא, בני מלחמה, אוכלוסין וכדומה), מפני שלדעתי בזה אני שומר את טעמו ונימוקו של הזמן ושל לשון המקורות, כי כן מצאנו באיכה רבה (א, ה, פסוק היו צריה לראש, שכלו מדבר בחורבן ירושלים וביתר) "בני אדם ששולקין תבן ושותין מימיו יכולין לעמוד בחיילותיו של אספסיינוס", ושם בסמוך "נפק רבן יוחנן בן זכאי לטייל בחיילותיו של אספסיינוס", וכו', ובמה שבא בסמוך, בדברנו על בר כוכבא, נמצא ממש אותו ביטוי, ולדעתי לא על חנם, אלא שבר כוכבא למד את תכסיסי מלחמה של הרומים וארגן את צבאותיו על דרכם הם, כמו שעשו אבותיו

<sup>1</sup> את הספר גופו לא ראיתי ואני מסתמיך על מה שכתב עליו א. ז. אשכולי ב.העולם' י'ב אלול תש"ז (עמ' 647).

שני דורות מקודם בשעת החורבן, וכמו שלמדו עכשו בני "הארגון" מן האנגלים, ועל אותה ההופעה יש לעמוד בכל מרד ומרד.

וזהו מה שנמסר לנו בירושלמי (תענית ד, ה דף סח, ד):: אמר ד' יוחנן, משמנים אלף זוג של תוקעי קרנות היו מקיפין את ביתר וכל אחד ואחד היה ממונה על כמה חיילות, והיה שם בן כוזבה (כן!) והיה (כן!) לו מאתים אלף מטיפי אצבע, שלחו חכמים ואמרו לו, עד אימתי עתה עושה את ישראל בעלי מומין? אמר להן, וכי היאך אפשר לבודקן? אמרו לו, כל מי שאינו רוכב על סוסו ועוקר ארז מן לבנון לא יהי נכתב באיסרטיא שלך. היו לו מאתים אלף כך מאתים אלף כך, לבנון לא יהי נכתב הוה אומר, ריבוניה דעלמא, לא תסעוד ולא תכסוף, הלא אתה אלהים זנחתנו ולא תצא בצבאותינו (עכ"ל).

באיכה רבה ב' ב' פסוק בלע ה' ולא חמל) כמעט אותו הלשוו ואינו כדי להעיר על השינויים. בבבלי (גטין נ"ו א') מובא רק הפסוק (תהלים ס' י"ב) ולא למעשה זה דוקא. טרם באנו אל גוף המעשה עלינו לברר את הלשון "מטיפי אצבע". פירושו אינו עלול לכל ספק, אחרי שבאיכה רבה בא במקומו "מקוטעי אצבע"; לפירוש נצרך רק הפעל "מטיפי" אצבע. יסטרוב אומר (בדיקטיונרי שלו עמ' 100 ערך אצבע), בכללו ביחד מקוטעי ומטיפי, "אלה שנחתכה להם האצבע" (ובסוגרים הפירוש: לאות ראיה שהם מסורים לרבר זה), ולדעתי ההסבר הזה אינו נכון, כי ע"פ ההמשך לא על נאמנותם הם נבדקים כי אם על גבורתם, ולהלן נביא בזה הסבר שהוא יותר לפי השטה ההסטורית. אפילו בעל מ"כ שמפרש פשוט לפי שכלו הזך, קולע יותר אל האמת באמרו: כל אחר ואחר היה קוטע בעצמו אצבעו מחוזק לב ואמיץ כח. אבל דין ודברים לי עם בעל מ"כ שעל המלה איסטרטיא הוא פירש: קבורה, ודוגמתו בב"ר פרק כ"ז, 9 לא ידעתי מה ראה על ככה, והלא איסט' ידוע מכמה מקומות שמובנו חיל או צבא, ביחוד חיל הרומי. ואגב גם מלה זו תשמש ראיה שלבר כוכבא היה איסרטיא כמו לרומים, או עכ"פ בעלי האגדה דברו בלשון זה. ונחזור אל מלת מטיפי אצבע. אין לי בה פירוש כי אם ע"פ שינוי נוסח; קרי מקיפי בקו"ף, על לשון הכתוב נקף זית ישעיה י"ז ו' שהוא-חבט, דברים כ"ד כ'. הנה נקף זה ישמש ביחוד על חיתוך אברי

<sup>2</sup> הבאתי היא ע'פ דפוס קרוטושין, ועי' שם בגליון.

<sup>3</sup> ר' יוחנן נודע לבעל מסורות נאמנות וחי רק כמו ג' דורות אחר המאורע המסופר. תלמידו של רבי היה שגם הוא מוסר הרבה על אדות החורבן.

<sup>.86-83 ,</sup>זונ" עי' מאמרי במצודה, לונדון התש"ג, 36-83

<sup>5</sup> מוזר הוא מה שפירש בו בעל מ'כ: קבורה, ודוגמתו בב'ר פ' כ'ז (צ'ל ל'ז ו', ועי' לענווארטר שלי ב' 423 ערך פוולא) הלא פשוט גנסתב' שולל את המובן הזה. ועי' תיכף להלן. וואת לדעת שלפני מדרש רבות דפוס לפסיא 1864, ואת איכה רבה מהדורת ש. בובר לא יכלתי להשיג בעיר מושבי.

<sup>6</sup> כמובן, החילוק הזה לחצאין שוים - לאו דוקא.

<sup>7</sup> לפירוש שרש כסף עי' המלונים (יסטרוב 655).

<sup>8</sup> ז. א. בלשון מודרני: בתור בעל מלחמה יכול לסנף עצמו לאין שיעור.

<sup>9</sup> עי' הערה 5. בעל מ'כ אולי ,דרש' ,איסרטיא' לשון שרט-סרט-חיתור.

האדם, ויש דוגמתו שהוא קרוב מאוד לעניננו: אין אדם נוקף אצבעו מלמטה אלא אם כן מכריזין עליו מלמעלה (ב. חולין ז' ב'), וכן מי נקפן כרעיה (ב. יומא ג'ג א' לגירסת הערוך, לפנינו ינגפן), וכן אין ריגליה דחד מן יהודאי מתנקפא (תרגום שני אסתר ד' י"ג, ועי' מלונו של יעקב לוי על התרגומים ב, 129, ושם דוגמאות הרבה). ועל שבטכסט שלנו נאמר מקיפי אצבע (לפי תיקוני) בהפעיל אומר אני שהוא מלשון המקרא לא תקפו פאת ראשכם (ויקרא י"ט כ"ז) שמפורש לשון חיתוך (ולא לשון הקפה או סיבוב כנהוג), ויהיה מה – הלא אין ספק שמדברים בקטיעת האצבע.

ומהו זה שחיילותיו של בר כוכבא היו מקוטעי אצבע? הלא בצדק יסרו אותו החכמים בשבט פיהם באמרם "עד אימתי אתה עושה את ישראל בעלי מומין"? ולדעתנו אנו הלא עוד יש טענה רבה כנגד הטלת מום זו: מחליש אתה את כהם של בעלי מלחמה שלך! הרשות לנו להאמין לשמועה זו או לא להאמין; השומע ישמע והחדל יחדל – אבל אין לנו רשות לעבור עליה בשתיקה, ועכ"פ מי שעוסק בהופעה היסטורית זו של שר הצבא בר כוכבא צריך לחוות עליה את דעתו. 10 אני הכינותי לי את דרך החקירה בג' אופנים: היסטוריה, פולקלור, מליצה.

א) יש קורט אמת בדבר, אף שהמספרים מאתים אלף כך ומאתים אלף כך בודאי רחוקים מן המציאות. מצד אחר – הלא גם במקרא מצאנו צבאות ישראל שמפליאים בגדלם, ובנוגע לבר כוכבא הלא גם קוראי הדורות הזרים מדברים בחמש מאות אלפים. ואשר לחיילות שהם מקוטעי אצבע, יש לנו דוגמתו ממקום אחר, כי הנה מסופר שהתושבים באיטליא בתקופת הקיסרים קטעו את אצבעות ידיהם למען התפטר מעבודת הצבא, ולא כן הגרמנים של אז שלא החנהגו ככה, ובכן הם הם היו מהווים את עיקר גרודי המלחמה בשרות הקיסרים. בו מעתה נתבונן קצת על זרות הסיטואציה; אל צבאות בר כוכבא נהרו אלפים ורבבות מיהורי ארם נהרים הרחוקה, בו והם התכוננו זמן הרבה לקראת ההתנגשות הזאת – מיהורי ארם נהרים הרחוקה, בו והם התכוננו זמן הרבה לקראת ההתנגשות הזאת –

10 אני הכותב הבאתיו נאמנה כמאמרי בר כוכבא ביואיש אנצ' ב' 305 וכן י. נוטמאן באנצ' הגרמנית הברלינית נ' 1079 ואי'; אבל שירר בספרו הנודע (באנגלית כרך ב' חלק א' 921 ואי') לא הביאו ואולי זהו הטעם שעבר עליו בחשאי ארתור פוסנר באנצ' החדשה האמיריקאנית ב' 72, ולדעתי לא יפה עשה ולא יצא ידי חובתו.

11 כמדומה לי שאת הפרט הזה מביא מינטר, דער יידישע קריעג, אלטונא ולייפציג Speck ובעת אין הספר בידי. את ענין קטיעת האצבע למדתי מן Speck האגדעלסי 1821, עמ' 18, ובעת אין הספר בידי. את ענין קטיעת האצבע למדתי מן הסר לי. הוא נעשיכטע דעס אלטרטומס, לייפציג 1900 ואי' ג', ב', 517, וכעת גם ספר זה חסר לי. הוא מביא לזה את אממיאנוס מרצללינוס, וחיפשתי בספר לאטיני זה ולא מצאתי את המבוקש. ברור הוא שהגותים, אחד שבטי הגרמנים, ניתוארו בעתיקות לגבורי חיל מאד ואפילו לענקים (Cambridge Ancient History Xii, 159: Dexippus, Fragm. 26,6 = F. G. H. II. p. 469).

12 עי' ראב"ד 55 הוצ' נייבוער ועי' יוחסין (דפוס לונדון עמ' 245) .והלך משם כוויבא לארץ מישופוטמיא שהיא ארם נהרים וארץ ישראל' וכו'. אברהם זכות מתחיל את מאמרו זה במלין .בספר דברי ימים לנוצרים מביא מעשה בן כוויבא היהודי", ומזה מוכח שלמעשה הד וקול גדול ביחוד בספרי הנוצרים, הכל כהנחתי בפנים אך בנו ובן בנו של בר כוכבא לא נוכרו ביוחסיו.

ב) ממני מאנענו למדים להלן שבספר "מעשיות" אחד נאמר שנבוכרנצר מלך רכבם על הסוס. עוברה זו האחרונה בוראי נאמרה בלשון מליצה, ויבואר להלן. לאלה שהיו מקומעי אצבע ולאלה שהראו את גבורתם, באשר עקרו אילנות דרך מראש! לוה אנו קוראים באגדה, שחיילותיו של בר בוכבא התחלקו לשני מחנות, לרמאות זו גם חכמי ארץ ישראל, שאולי אל השלום היחה מנמחם וראו את הנולר הסחפקה להם השעה להמיל מום בעצמם ולנקר את עיני הממשלה, והיו מהנגדים לא שלטה בהם כל כך, בעוד שאלה שבארץ ישראל שחשורים היו מכל וכל לא חיילות בר כוכבא כבא שעתם, מארם נהרים הרחוקה שצרות עינה של הממשלה מטובע באבוע בצבא בירומים שנואי נפשם ומחריבי בית מקרשם! אלה נהרו אל באם לא נוכל להעלות על הדעת שבכונה עשו עצמם בעלי מומין למען השחמם

שהיהורים בארם נהרים עשו כן, והיה להם ממי ללמור. בו. ואם נטעים ונאמר, הנה מצאנוהו בבבל, אוי עוד יוחד הקפה הקבל השערתנו יש ללמוד שדבר כזה שייך אל גדר הפולקלור, ולסיפורי עמים דבים יש חלק בבל היה מושל על צבא רוכבי סוסים וכולם מקוטעי אצבע ועוקרי אילנות היו,

אצבע – מחוסרי כח, ונגור עליהם מראש לפול ביד האויב המר והנמהר . . . העמים, בפנ ומן המוחר הוא להאריך בזה. היילותיו של בר בוכבא היו מקומעי (ב. קיד' ג' ב'), ידן על החחתנה (מ. ב"מ ו' ב'), ורבים כאלה, וכן בלשונות "הל יד", "על ידי" לשונות דוווחות הן במקרא ובתלמוד, קטנה דלית לה יד ם, ס"ר), ושים בפי רחבעם מלך יהודה "קטני עבה ממחני אבי" (מלכי' א' י"ב י'), כגון במקרא ביד חוקה ובורוע נפויה (תהלים קל"ו י"ב), אצבע אלהים הוא (שמות ג) מליצה - זהו: מצאנו יד ואצבע להורות על מעשה דב ופעולה גרולה,

# ני מלומהי אצבע על נהרות בבל

אלא עכשו אנו עומדים להקיש בכינורותינו לפני הננס הוה. 14 מיד עמדו כולהם אלהיכם. מסחכלים אילו באילו ואמרו לא דיינו שהחרבנו ביח מקדשונון בעונוחינו, אני מבקש שהעמדו והקישו לפני כדרך שהייחם מקישים בבית המקדש שלכם לתניבו והוא קורא לשבמו של לוי ואמר להם, הכינו עצמיכם ער שאנו אוכלים ושותים רס"ב), וכן בילקוט לאוחו מזמור. "אמר להם נבוכרנצר, מה אתם יושבים ובוכים, (מהדורת מאיר א"ש קמ"ר ע"א), וקצת שינויים יש במדרש תהלים (מהד. ש. בובר על הקודם, ולכך ראינו להביאו כאן. נעתיק מן האמור בפסיקתא רבתי פרק ל"א לל"ו א' וב'; האופן שעשו פנימה בעצמם יהואר כאן בכל פרטיו, והוא מלמד גם מאורע אחר, וגם הוא בדרך אגדה, יסופר בגולי בכל בקשר עם מזמור חהלים

To have it at one's finger's end =able to do it readily (Brewer, Dict. MIZ

בפיום, ויש ממנו הרבה. [בהוצ' רמא'ש היא מה'ד, ובד'ר ג'ד ע'ג לנכון: לפני]. צו המו"ל לא פירש בו כלום. נ"ל שהוא ,יחנו צרקוח ה" במקרא, וכלשון ונחנה חקף . (of Phrases and Fables, new ed. s. a. p. 432

+ז נבוכדנצד וכן פרעה מלך מצרים נחכנו "ננס" באנדה, לשם לענ.

ונטלו עצה ותלו כינורותיהם בערבות שהיו שם, ושלטו בנפשותם ונתנו אליוני ידיהם זל לתוך פיהם ומרצצים ומקצצים אותם ... לא נשיר לא נאמר אלא איך נשיר, מראים אותם אצבעותיהם ואומרים להם אין (אתה יודע) [אתם יודעים] שהיו כפותינו חזקים כברזל ונתקטעו אצבעותינו (ראה) [ראו] היאך נשיר (במ. תהלים הנוסח אולי יותר נכון: מראים אצבעותיהם ואומרים היינו כפותים ונתקטעו אצבעותינו, ז. א. כפותים היו בשלשלאות של ברזל ונעשו אצבעותיהם מקוטעות מעצמן); אמר להם הקב"ה, אתם שלטתם (באצבעותיכם) בעצמיכם וקטעתם אצבעותיכם... ולא עוד אלא אתם שלטתם באצבעות ידיכם של ימין, אף אני אצם אשכהך ירושלים תשכח ימיני" וכו'.

ראוי להעלות מכאן את אופן הקציצה: נתנו אליוני ידיהם, דהיינו של ימין, לתוך פיהם והיו מרצצים ומקצצים אותם, מה שאינה אולי קטיעה שלמה, אלא השחתה עד שלא יכלו להקיש בכנור. מטעם זה אולי לא יפה עשיתי בהציני את קציצה זו מול אידך שבחיילות בר כוכבא, אבל עשיתי מפני שראיתי שחכם אחד נוצרי, והוא מן המעולים שבהם, 10 מציג אליוני בצד אילנות, ולפיהו הכל אגרה אחת, וכן לא יעשה, אלא זה לחור וזה לחור.

# ד. מקוטעי אצבע בחיילות נבוכדנצר

זכרנו את השם נבוכדנצר זה כמה וגם במעשה שעל נהרות בבל. דבר מסויים נזרקף לפנינו במעשה שלהלן, מעשה זר ומוזר, שאינו לא בתלמור ולא במררש, אלא באלפא ביתא דבן סירא, זי ספר שכלו "מעשיות", מן הסוג שקראתי פולקלור למעלה. את תוכן המעשיה אמסור בפרק הבא, וכאן אעמור על שרטוטים שבאים בה, כביכול, מן הצד. נבוכדנצר ששמע מחכמתו היתרה של בן סירא, פקד עליו להראות לפניו, ולשם זה הוא שולח אליו אלף רוכבי סוסים, "כולם מקוטעי אצבע וועוקרי אילנות". הרי לפנינו אותו ענין ואותו לשון, ושני סימני הגבורה מאוחדים יחר. אפשר שבזה באנו אל מקורו של הטכס הברברי הזה, דהיינו שמלכיהו

<sup>15</sup> עי' ערך אליון בערוך שהוא=בהונות ידיהם.

A. Lukyn Williams, Adversus Judaeos, Cambridge 1935, p. 392, note 1 16 החכם הזה מדבר אח"כ באפשרות שבמדרש זה מכוונים על onychomancy נביאות מתוך הצפורן), והוא בודאי סברה מוזרה בטכסט זה. את ווילליאמס, מיסיונארי לפי תפקידו, עוד הכרתי פנים אל פנים כבאי לקמברינ', והוא אז כמו בן צ"ה שנים, וידעתי ברור שלא רק די מלומד היה בספרות הרבנית, אלא גם על טוב היה מתכוון, וצר לי שבענין זה אני מוצרך לחלוק עליו. להלן אביא את הטכסט הלאטיני שבו רצה להניה ע"פ תורת הצפורן". ווהו הטכסט הלאטיני של פטר מכלוני: quorum unusquisque militem unum deferebat super. .unguem digiti sui

<sup>17</sup> אלפא ביתא דבן סירא, י"ל ע"י מ. שטיינשניידר, ברלין תרי"ח-1858, ובו השתמשתי, ועי" שם (עמ" כ"). ראיתי להעיר, שהחכם המנוח ב. הללר כתב את מאמר .אלפאביתא דבן סירא" באנציקל. הגרמנית הברלינאית 1455, ותפס הע" לפולקלור לפי שטחו והשתמש בספרות גדולה.

האדירים של אשור ובבל הנהיגו ככה בחיילותיהם, אבל מצד אחר צריכים אנו להתחשב עם העובדה ש,נבוכדנצר" הוא רק מסוה לקיסרים הרומים, ביחור לאספסיינוס וטיטוס, 18 ובנידון שלנו להדריינוס, שהוא הוא העומד נגד בר כוכבא ומפילו לארץ. כל סיפורי החורבן בפרק הניזקין ובמדרשים באים בערבוביה, ולא דיו שחורבן בית שני מעורב עם זה של בית ראשון, ולא דיו שחורבן בית שני יתואר כמעט בנשימה אחת עם מלחמת ביתר, אלא גם המושלים ושרי הצבא לובשים צורה ופושטים צורה, והאחר מתחלף בשני. האגדה על דמו של זכריה הנביא נשתרבבה ועברה אפילו אל מאורעות כיבוש ירושלים במסע הצלב הראשון. 19 את זאת הכירו כמה חוקרים שהתעסקו בקורות בר כוכבא, וכמובן לא העלים עין ממנה גם מר שמואל ייבין, מחברנו היותר חדש בנידון שלנו, ולא רק זאת, אלא התוודע ונתגלה שאפילו במקורות הרומיים נתערבבו ידיעות של מלחמת החורבן עם אלה ששייכות אל מלחמת ביתר. בהעלינו על הדעת את העובדה הזאת, איך נסוג אחור מפני ההכרה ש"המקורות" מדברים בנבוכדנצר ומבעד לשפתותיהם הם חושבים על מה שאירע בתקופה אחרת לגמרי, דהיינו, במלין אחרות, חושבים על תקופת רומי, שהרי היא היא שקרובה אל רעיונותיהם ביותר, ובכן ענין בעלי מלחמה שהיו מקוטעי אצבע והיו גבורים לעקור ארז קשה בתוך רכבם – כל הרבר המוזר הזה שייך בעיקר אל צבאות רומי ובמובן שהבאתי למעלה שבזה "הצטיינו" החיילים שיצאו מאיטליא שנלכדו לצבא בעל כרחם! לעמת מראה זה גם החכמים בעלי האגדה הסבו המעשה אל מחנה ישראל, כלומר, לא נופלים אנו מכם, גם לנו גבורים ואמיצי כח! החכמים לא הסכימו על הטלת מומין בחיילות ישראל. אבל מה שעשוי עשוי, וחציו של צבא בר כוכבא נחאסף מאנשים כאלה, והלא הפתגם העממי אומר אין כל חדש תחת השמש (קהלת א' ט').

# ה. חכמי הנוצרים על אגדת בן־סירא וזו של בר־כוכבא

מאז כמו אלף שנים לא חדלו חכמי הנוצרים לשפוך בוז וקלון על סוג מיוחד של אגדות בתלמוד ומדרש שראו בהן לא רק שגעון גמור, אלא גם חטא ועון נגד כבוד השכינה וכבוד האמונה. אני מתכוון על מה שבמחיצתנו אנחנו נוכל לכנותן אגדות של דופי, וירוע שבתקופת ההשגות על הרמב"ם בעלי שטת הפילוסופיא כוננו חצם על אגדות אלה. גם בוכוח פארים 1240 נעשו קצת אגדות מסוג זה ענין להתקיף ולהאשים את התלמוד, והוצרך ר' יחיאל מפארים למסור מודעה שאמנם אין חיוב לקבל את האגדות האלה והן נחשבות לשיחת חולין בעלמא, כעין הדרשות, מיוב לקבל את האגדות בכנסיות הנוצרים. המשומד ניקלם דונין – הוא שהעליל על האגדות האלה, ולעמתו אין מקום לשאלה מאין ידע אותן, כי יהודי ואפילו רב האגדות האלה, ולעמתו אין מקום לשאלה מאין ידע אותן, כי יהודי ואפילו רב

<sup>18</sup> עי' הרשימה במונומנטא תלמודיקא שלי (חלק ה' יונים ורומים).

<sup>19</sup> עי' ב. מורמלשטיון, האגדה על דמו של זכריה הנביא, שרשה וענפה (בס' היובל לקרויס 161 ואילר).

ותלמיד חכם היה מקודם. להרשיע את שטת התלמוד היה ענין לאבות הכנסיה מאז ומקדם, אך ביחוד אל אגדות הדופי התכוון המשומד פיטר אלפונסי (1092–1019) בכתב שטנה שלו, וכשני דורות אחריו עשה כזאת המלומד Peter the Venerable מי שהיה נוצרי מלידה ומבטן, ובעברית אין לו שום ידיעה, Abbot of Cluny מי שהיה נוצרי מלידה ומבטן, ובעברית אין לו שום ידיעה, וגם אין ראיה שלקח ידיעותיו מהאידך שזכרנו, ואף על פי כן הרבה דברי עלילותיו של המשומד הנזכר חוזרים וניעורים אצלו, וצריך להניח שהן עלילות שמהוות נכסי צאן ברזל להכנסיה הנלחמת. פיטר זה, אב להמנזר המפואר כלוני, מוכיח קשה את היהודי המדומה שעומד כנגדו – הוא כלל ישראל – ובין יתר התקפותיו הוא מעלה על הפרק את ענין בן־סירא, שהוא באמת זר ומוזר מאד. בעשותו זאת – בשת כסתה פניו וכמעט אין מלה בפיו בלאטינית איך להגיד לקוראיו את המעשה המכוער הזה. נעבור עליו גם אנחנו ברמיזה קלה: מן הזרע המושלך באמבטי נולד בן־סירא מבתו של ירמיה הנביא. זהו בן־סירא שחכם מכל אדם והוא עונה לנבוכדנצר על שאלות מהוכמות! את דבריו בענין זה מסיים האב מכלוני בכמו זה: המעשיה הזאת אמנם לקוחה לא מן התלמור, אבל גם אותו הספר שממנו היא לקוחה – לא נופל בחשיבותו אצל היהודים מזו של התלמור. ביא

מאין לקח המלומד הנוצרי את ידיעתו על יצור הזיתם הזה של היהודים? יש להניח אולי ששם במנזר היה חי יהודי משומד אחד שהודיעו על זה, או שתכנו של ספר "אלפא ביתא דבן סירא" מוכן ומזומן היה בלאטינית ביר המתוכחים, כמו שאר אגדות דופי שבתלמור, ובכל אופן המעשה הזה מגלה על מהותו של א"ב דבן סירא זה, שזמן חיבורו עוד מוטל בספק, והנה ישנו ביד הכומרים כבר במאה הי"א למספרם. שרטוט אחד שבו, ר"ל אנשי חיל מקוטעי אצבע ועוקרי אילנות, בודאי ישן נושן הוא, שהרי ראינו שירוע היה לר' יוחנן והוא הסבו על חיילות בר כוכבא, ולכך ראיתי להביאו במאמר זה.

מי שקדם לפיטר כלוני, פיטר אלפונסי, לפי ידיעתי עוד לא הביאו, אף שהרבה אגדות של דופי נכללות בספרו, וגם לא מצאתיו בספרו של ראימונד מארטיני,

19 הנני רואה להעתיק לכאן את תמצית המאמר בלאטינית:

Patr. Lat. 189, 507-650, col. 648 B: Audiens Nebuchodonosor . . . et ut ad se veniret mandavit. Qui venire renuit, sed leporem ad eum misit, et quaecunque ab eo quaerere volebat, vel interrogare, in fronte leporis scripsit. Quod videns Nebuchodonosor, hius esse omnibus sapientiorem cognovit.— Haec fabula licet non de Talmuth, non tamen de minoris auctoritatis libro, "ועיין של כ"ו בספרי שקיעין" . quam est Talmuth apud Iudaes excerpta est עמ' 28 , עמ' 28 . ש. ל.]

לפי האלפא ביתא דבן סירא משיב בן סירא את דבריו לא בעל פה אלא בכתבו על מצח הא רגבת, וגם דבר זה נחשב לו לחכמה יתרה. הנה הכתיבה על קרן הפרה, קרן השור, קרן הצבי וכו' ידועה בעתיקות (עי' הלמ. ארכיולוגיא שלי נ' 115), עתה באנו אל חומר כתיבה הדומה להם: מצחה של ארנבת. כידוע, במלחמת החשמונאים טכסטים עברים רבים מביאים את הפרסה. כתבו על קרן השור שאין להם חלק באלהי ישראל', ועתה ידענו שעל כל פנים חומר כתיבה זה אינו מן הנמנע, ואך למותר הוא להסביר את הפרסה לאמור: כתבו על קרן החומה.

יהודים גדולים ואנשי שם ידועים לנו באוחה חקופה רק בשם היוני, 24 ואטו כל מי ההיסטוריה הקרומה של רומי", ואומר אני, אי משום הא לא איריא, שהרי כמה כאן בלבול דברים, שלפיו נכנס שמו של בריכוכבא בין שמוחיהם של גבורי לחפום עליו בוה, אבל את מעמו לא אוכל לקבל, כי הוא אומר: "אין ספק שיש שהוא לכחש באמחחה, וכן עושה א. ז. אשכולי במודעתו שוכרחי, ואין בדעתי לגמרי, והיא מובאה גם ע"י ש. ייבין בספרו החדש שוכרתי, והרשות אמנם למי הראב"ר או קרם לו קצת – לעמת התופעה הואת אין לוותר על המודעה הואת בלוביע נם ל"י בעל כחאב אלחאריך (נייבוער ח"ב 201) שהיה בן דורו של והרומים והנוצרים – וככה מתנהנים גם קרפצוב ובויסין שוכרתי, 23 ומובא הענין הקבלה הואח, והיא לא באה לא בחלמור ולא במדרש ולא בספריהם של היונים בעיבא") – את כל זה מקבל צ"ר בלי פקפוק, בלי גם לשאל מאין לו לראב"ר מגל בנו של זה ושמו רומולום (בצ"ר בסוגרים "אשר גם הוא נקרא בשם זקינו שאחר שמת כחיבא (כן) מלך אחריו בנו רופוס ("פירוש זה השם ארמוני"), ואחריו הקבלה להראב"ר בי ומפלפל עמו בקביעת הזמן, אבל את החירוש שבו, רהיינו בלטו אט טובטם, מל "אמט בוב, מכ בוב ואנו" וז ובוא מאבו מביא אט דברי ספר 1881, הן כראימא והן כראימא, ובאוחו הומן הם כתבו כבר בדרך חקירה). "הם אלא ממה שהוסיפו עליו המוציאים אותו לאור, קרפצוב ובויסין, בשנת 1881 ובשנת ואח ראיחי להעלות מחוך ספר הגדול הזה ולא ממה שנכחב בו ע"י ראימונד עצמו, לכל הפולמום הוה, מלא על כל גרותיו צימאטים מן תלמוד ומדרש. אבל הנה כמו מאחים שנה לאחר כאן, אף שספרו של זה, פוניו פיריי, 20 שהוא עמוד החוך

Rayım. Martini, Pugio Fidei, ed. Voisin Paris 1647; ed. Carpzov Lips. 20

12 לפני מונח צמח דוד דפום ווארשא חדל"ח (בפנים 1881). הוא שם עם' 88. 2891 והשתמשתי בשניהם.

כמו ג' מאוח שנים, ואח שירינידונדיה משיח שקר, 25 ועוד ועוד, האם בשביל נקראים כך? ואנו מוצאים אח "המלך" יוסטוס שעשה מרד ברומים לאחרי שנקראים אלכסנדר, אנטיננוס, וינון, פפיס וכו' באוחה חקופה על שם גבורי רומי

22 סדר החכמים וקורות הימים, הוצ' א. נייבויער, א' 66.

25 יש ממנו שתי מהדורות זו קרובה לזו בזמן, כנוכר בהערה לעיל.

42 מלבד לעהנווארטר שלי הנ"ל ע"י בעת ספרו המדוייק והמקיף של ש. ליבדמן

Greek in Jewish Palestine, New York 5702-1942.

ולא כל עולם מודה בוה. על יוסטוס ווגריה עי' חיבורי שמודיען צור ביצ. ייד. געשיכטע, es שמו האמחי לא נודע לנו, ורק מן המטבעות של המרידה מסיקים ששמו היה שמעון,

והעי מוסיף בזה את הראיות (כפי שנתנן לי מר דר. דוד דויבע מקמבריניא): אמרחי בפנים שהבחורים באימליא עשו עצמם מקוטעי אצבעות שלא לעבוד בצבא, 114 +161, 4a' + 14a' 88.

subjectt hastae. lescentibus causa detractandi sacramenti polices amputasset, ipsum bonaque Suetonius, Augustus 34, 1: Equitem Romanum, quod duobus filis adu-

Romae: Eos qui amputatione digitorum castra fugiunt, secundum divi Con-Codex Theod. VII,13,4 et 5, Valentinianus et Valens ad Vicarium Urbis

שמותיהם הזרים נכחש את מציאותם? ומניח אני שבנו ובן בנו של בריכוכבא היה להם גם שם שבקדושה, אלא כלפי חוץ ישר להם להקרא בשם יוני, ומצאנו למשל גם את שר הצבא לוקואס בשעת החורבן. אולי גם בריכוכבא האמתי נשא שם יוני והעלים את שמו מפני משיחות שלו, ובנוגע אל בנו ובן בנו אולי בכונה לקחו שמות שמורים על מהותם המדומה; רופוס, מפני שהיה אדמוני כמו דוד המלך בשעתו; רומולוס, מפני שרוצה להחשב מיסד חדש לאומתו. אפשר גם להניח שבריכוכבא הזקן ובנו ובן־בנו קבלו את שמותיהם היונים טרם הגיעם לידי הופעה פוליטית ולידי חשיבות, והשם נשאר להם גם אחר כך. בכלל: השם לא מעלה ולא מוריד, ולא על פיו אנו נשפוט על האמת ההיסטורית.

stantini decretum tua sinceritas non sinat manus deformatione defendi, si quidem possint in quacunque rei publicae parte prodesse qui se sponte truncaverunt.

Ad Praefectum Praetorio Galliarum: Si quis ad fugienda sacramenta militiae fuerit inventus truncatione digitorum damnum corporis expedisse, et ipse flammis ultricibus concremetur et dominus ejus, qui non prohibet, gravi condamnatione feriatur.

# LCLIC LOGL LO

# לונים ביבליונרפיים בספרים עברים משנות רל"ו ער שפ"ו

UNU

יצחק ריבקינר

עיקר עבורחי היה בראשונה ברור הספרים החרשים שאינם בספריה והשוואת בחלקי המפול באוסף א. נ. אדלר, שנרכש אז על־ידי בי"מ לרבנים. כאשר נכנסחי לפני עשרים וחמש שנה, בקיץ חרפ"ג, לעבוד בספריה, נפל

הספרים העתיקים שבאוסף ארלר עם טופסיהספריה.

אלה היו נסיונותי הביבליוגרפיים הראשונים. ביבליוגרפיה קרמה לספרנות,

משכו את לבי הגלויים שגליתי בשעת ההשוואה בהברלי טופסים. לא מרובים המה מירון הייתי בביבליונרפיה. אבל עם העבודה נעשיתי לבעלינסיון. ביחוד אם אמנם אהבתיהספר, עוד משחר ימיהגעורים, קרמה לשתיהן.

שהתחלתי לפרסם עוד בשנת תרפ"ה, כשנתים אחרי היותי ספרן בישראל. דפוסים ראשונים וגדירים כל כך רבים. וכך באתי לידי "דקדוקייםפרים", ולפעמים יוחר, מספרים עחיקים בבח־אחח. למעטים נחנה ההודמנות להשוות דורשי הספר העברי, אשר זכו להחזיק במו ידם מופסים כפולים, גם משולשים

אחרים. נחרבו המרקרקים בספרים המפרסמים את רקרוקיהם אפילו באותו וכיחי שמלאכה זו נעשיה, במשך השנים, גם על־ידי ביבליוגרפים ויודעייםפר

זה נחן לי הרחיפה לפרסם את רקרוקי ברפום. ועתה ליובל השבעים ולוכרון הספריה ברניסטר לשנת 1261, עמ' 681. לב ועירנות מיוחרת לתגליותי אלה. הוא הוכיר אותן ברו"ח השנתי שלו על פעולות

בעליהיובל, אישיהספר והביבליוגרף הוחיק, הראה, מן הרגע הראשון, חשומחי

עבורה משוחפת של כ"ה שנים, הנני שבעירצון להביא לו כמנחה צרור דקרוקים

אין היום בהמיד ארץ ואין השעה, הרתימאורעות היסטוריים, כשרים לכתיבת חדשים במדעיהספר, הקרובים ללבו.

ההסטוריון, שוכה לקרוא רפים מוהירים בספר חשמונאים מחורש. הקרמות ארוכות. עם ישראל כותב ספר מלחמות ה' חרש ואשרי בעל-היובל

הימים המתהוים יום-יום. מה שהיה לי להעיר, העירותי בכל פעם במקומו בקצור אין הלב פנוי לרברים, בזמן שחיינו, חיי ישראל, האומה והארץ, חלויים ברברי־

נמרץ. רנתי הפעם בארבעים ספר. שלשה חלקים, 30, הם רפוסי איטליא ומהם יותר מחצי, 11, רפוסי ויניציאה בלבר.1 אנסה רק למין את הסונים הראשיים:

- במרור הפנים (מסוג זה הם המספרים: 6, 8, 9, 9, 11, 11).
- II הפרך אמהות הרפוס (מסוג זה הם המספרים: 11, 88).
- III הברל בשערים (מסוג זה הם המספרים: 8, 11, 118, 21, 11, 81, 918, 92, 88, 78).
- VI = Fundant (and if for Fadelia: 2, 8, 7, 02, 12, 82, 72, 88).
- ע שנוינירסא (מסוג זה הוא המספר: 13).
- IV הברל בקשומים (מסוג זה הם המספרים: 82, 08, 28).
- 11V קוליפונים (מסוג זה הם המספרים: 11, 12, 18).
- $\Pi\Pi V$  with with addit in the table of: 1, 4, 61, 22, 42, 32, 48).

מובן מאליו, שבמקרים רבים, שייך ספר אחר לסוגים שונים, מן הדין היה להגדירו יותר מפעם אחת, כמו "צדה לדרך" ששייך בעיקרו לסוג VI (השמטות) או V (שנוי גירסא ותוכן), אך בהיות ההברל בשערים הוא חירושי, הגדרתי אותו בסוג III. מפני החשיבות נסיתי להבלים מספר 13 (מסכת הוריות) לחור. הכלל: "הפוך בה והפוך בה", כלל גדול הוא ברקדוקייספרים. דוק וחשכת.

בסוף נעים לי מאר לחת כאן רבית-חורה לירירי ר' חיים ליברמן, ספרן בספרית הרבי מליובביץ, שהורות להתענינותו הכנה ותשומת-לבו נוספו המספרים: 11, 12, 19, 18, 18, 18, 18, 17

א, לחרות ישראל.

# ו. ופירוש רלב"ג על החורה עם חועליותו, מנטובה רל"ו.

בכתבייר עתיקים מרובים הם גליונות פלימפססטים, שהורות להם נתגלו הרבה רברייספרות אבורים ונעלמים. בספרותנו הרי ה מ הזור יניי הוא פרי תגלית כזאת. אבל פלימפססט רפוסי, מה גם באינקונבל עברי, לא ראינו.

ז ריוני מוקרשים לספרים שראיתי במו עיני וברקתי בעצמי. בכל ואח, כדאי לרשום כאן הערה־בכחב על פחקה מיוחרת, שמצאתי בחומש הפוליגלוטו עם חרנום ארמי, פרסי וערבי, קושטא ש"ו, ששם אדלר במופסו, שהוא כיום בספריתנו. הקולופון בו, גרפס בשורה אחת, הוא: ברוך הנוחן ליעף כח נשלמה כל המלאכה הואת מלאכה שמים היום יום י'ו לשבט שנת הש"ו ליצירה". והנה מעיר אדלר, כי ראה מופס־שלוניקי, שבו נמצא בין המלים ,שמים" ו,היום" המשפט הוה: בבית הצעיר אליעור בכר גר שם איש שונצין ז"ל. וכמובן שנוספה גם שורה בקולופון זה. לפי האור הטופס שנתן רמש"ש בקאט. באד. עמ' בב, מס. 11, יש לי הרושם, כי מופס־באד. דומה בקולופון למופס־שאלוניקי.

यान्यास्याः व्यवस्यः वरः दाः वरायाः वर्षायाः वर्षायाः קמרה. ביוכר ורישונה ביות נצוסה בשה תנתו נבתות בברב ויפסף כמינידוד ממו, שוצ מבב" ובשים בשוף וושאות הדוב מושויות ומתו ונישי ונוב ימנטעשיונותניים כל נגר העצור המאור primi prove also a contract total national services in the new party ישקב בנתיקול בית בשים כל שתו ושמני בגמי व्यर्ष्टेश पर्दे हिन हा सम्प्रदेश रेन भारतहर थर שלפטר את פונה שקונו הערובו היו לי וקודית בישי manan in mananga inamaya, mas משו מנים בער בונים בינים וצים והביביתו מני מינול הנד היי ני המניין נואבילוניתו Fillians paint is a confinition and the second second Made and the first of the last and a diagram miss and a manifest to क्र देशीय करते हैं है । इन है स्वीक्ष्रे में है है क्रिका ກວນກຸກກຸວວ່າ ການ - - ເຄື່ອນກຸກ ກຸ່ງວາ gy de production de la company de la comp La company de la company d Harafarra Maraja ya maraja ya ka Spranning or are the little back **มี**มหาริ มาให้เมอา เกิด - อน เกาที่ยังไม้ถี่นิ majaran ari - ara erim estilika व्यापन विकास स्थापन विकास स्थापन विकास <u>. 1867</u> 1869, 1864 - 1871, 1881 - 1881 - 1881 - 1881 - 1881 - 1881 - 1881 - 1881 - 1881 - 1881 - 1881 - 1881 - 1881 -and transmission of the same STABULL SOLVEY SET SET SET SEED andy laylanday is the making as the angle of the layer of mand had the best benedies, is and WERE THE THE PROPERTY OF THE P 

ב כנים ותיוון בנתימוים בוד ושר צי פטאים. - Dans grandland Lange in Section water and the state of the stat Bandada nathraphra a sheataile , क्या प्राच्या अवस्था अवस्था है । विश्व के warm talkent hind him ton ton any a. אים וונים ביום הליבון הלים ליבון ביום ביום אין שה בחפישי מסי יכי ונשר ושם של במו ובעשורום כי משלמני השעיבו מגיבון בעשו מפים וח בתם . apprendiction and and and the sould preside the האק ביווא בים כן בשיים כוולם ציייי שילול היונגמות. מפופג שפרבירה אפרד ומיונה ומיניני בלי בל -Made the or from the figures and some חשים פעלבר פיורם לים בוועם הועבידה .. ਕਾਰਦੀਆਂ ਦੇ ਤਾਜ਼ਤਰਵਾਵ ਗੁਲਾਵੀ ਮਹੇਦਾ ਜਿਸ ਤਾਰ ਜ਼ਮਾ בהיהות מול בשולם ומבשורם . הם בחלם מב מתרונות וופקיון מחלים להיות לבתו הנובו בנו range nating a jangggapani agentan neman cum and sprague - the formation of want was to all adjudition by ander Spirate de la Calada de Selection aunt ide dies en judelle int kitte ene "ವಿಶ್ವಧವಾ ವಿಶ್ವವಿದ್ಯಾನ್ನ ನಡ ದಿ.ಗಿ.,ಗಿ. ಎತಿರುವ ಕನ್ನಡು ಟೇಟಿಲ್ಲವು स्यवहरूप्यान्त्रात्रा । त्रित्रा वर्षान्त्रात्र् ريك د شك البالماك تراهامان ور شور شور شور With the Suite are building habers במשל הנות הלה בינו מליה א מוליה בינות מונה מו מונה בינות מונה בינות המונה בינות מונה בינות המונה בינות המונה בי प्रकार में वास्त्र के का क्षेत्र का के क्षेत्र के के के कि के का कि का कि का कि Januaria de con destablica de despisação da RECLIE CONTROL -- CALCUM WESTING. क्षान कार केर्न मिल्का में काम कर करते हैं कि है हे इन्द्र होत्तन राजने - शिल्लेष्ट बरुश्टर संस्थानक होते. ליפובימים ביספינים שינים אינים בייול ביינים. तीर हो उपराह कर के प्रकार काल कर कर के का कालक राजकर インストリア、カンスター、アンスターラインディークランスク Charte defende en la language de Santa THE TO LEAVE HAVE BEEN TO THE TOTAL OF THE THE च नक राजवामानुदर और मुख्यान के कार का

והנה בפירוש רלב"ב, רפוס ראשון, אשר כירוע אין בו לא סימני קונטרסים, דפים ואפילו שומרי הרפים – הרף 145 ע"ב (לפי סימון הרפים בעפרון, כמעט בראשית פרשת ואתחנן) המתחיל "עצמה ואחרת עמה" בולט כתב על גבי כתב, שהוא פנים הרף הסמוך 245 ע"א המתחיל "ליבם תהיה אשת המת מותר' לאחר בלא חליצה".

המקרה המור במקצת מחפרש, אולי, בפשטות. בטעות הפכו את אמהות-הרפוס והרפיסו פגצ ע"א במקום זגצ ע"ב. כאשר גלו את הטעות, וכנראה מיר, אפשר שאז נחפורו כבר האותיות מהקונטרס הנרפס ואולי גם חסו על הניר, לכן החליטו להרפיס את העמוד הנכון על גבי העמוד הנרפס, הנראה מחוק ויצא פלומפסמת זה וראה האלום.

פלימפססט זה. (ראה הצלום). וכיון שער עכשיו לא נחגלה טופס פלימפססטי אחר מרלב"ג, הרי טופס הסמינר הוא בחוקת יחיר וההגיון מחייב, כי הוא גם הראשון לרפוס.

ג. נביאים ראשונים, עם פירוש רד"ק, שונצינו רמ"ו.

לא רק סופרים ספרו אותיות שבתורה, אלא גם מרפיסים, בפרט האומנים האמנים הראשונים. המחוקק, יהושע שלמה שונצינו, מפליג ברבריו על ההגהה המרויקת של הספר. בכל ואת הוא מצטרק על השגיאות שחלו כגון "התחלפות אות באות... הרומות בצורה וכיוצא בהם" "וכן לפעמים רלוג אות אחת במלה ואף גם אלה לא ימצאו בו רק על המעט להיות נעשה ענין הספר הזה בהשגחה יתירה".

ועל טיב ההשנחה הקפרנית יכולה להעיר אילוסטרציה אחת בנרון "רלוג אות

אחת". בספרית הסמינר שני מופסים מנ"ר. והנה בשמואל א', פרק א', פסוק יב. נשמטה במלה לפני אות נון, מהרו להגיה ולתקן.

מופס ב': והיה כי הרבחה להתפלל לפני ירוה ועלי שומר א

כמובן שאחרי שהכניםו את הנון השמוטה, לא היה מקום בער א' כשומר־השורה. אני ראיתי שני מופסים מונהים. מוטב לברוק עוד כמה מופסים, כדי לדעת מתי השניחו בטעות זו – בהתחלת הדפוס או מצויה היא בכמות הנונה של מופסים.

אכן צרק המהוקק הזה בכחבו: "מציאות ספר בלי שגיאה או מעות הוא במלמ"ו

CGCN,I

#### E. סמ"ג, שונצינו רמ"ם.

ר"ר פרענקיל העיר על שנויי רפוס בשני מופסים שהיו לפניו, כי שורה אחת שנשמטה במופס א' נתוספה אחר גמר ההרפסה במופס שני (ע ל ים וינה תרצר/ה, שנה א', עמ' 27).

גם בטופס וולצברגר מצויה השורה המחוספת, היוצאת רופן ברפוס. אבל באותו הטופס בח"א, קונטרס ב', רף ה', ע"ב/ב, מצאתי עוד שורה אחת שגרפסה שלא בשורה. העמוד מסתיים:

"הקו בחווו בנומקם אנור אינו חייב אלא אחת וכן העושה מ'

ואחרי שנרפס עמרו על החטר והוסיפו את המור חוץ משורה:

הרבה מלאכות מעין מלאכה אחת באותם שהזכרתי למעלה"

אין בירי עכשיו עוד טופסים לבריקה, אבל בטוחני שמצויים טופסים שהשורה האחרונה חסרה בחם לנמרי. נחלק ב', קונטרס ו', רף ח' ע"א, בטופס הנט מרבי יחיאל מפאריש, נשמטה בשני אכזמפלרים שהיו לפני (וולצברגר וענעלאוו) האות כן משמו של "משה" ונרפס "ברת שה וישראל" המצויה לנכון בטופס אדלר.

#### +. משנה חורה, שונצינו, ר"ן.

בבר הראיתי על רף אחר (כט בנ) שנסדר שלישית (קרית ספר, VI. פז2–812). עחה באתי להוסיף ולהעיר על עוד כמה רפים שנסדרו פעמים. אמנם השניים הם טיפונרפיים קליערך, אבל מענינים מבחינת הרפים, בפרט בספרים מראשוניראשונים, הוקוקים עוד בדיקה יסודית והשוואה עם עוד טופסים, כדי להאיר על התהליך של ראשית-הרפוס. כף [א, עמ' ג]: בטופסיארלר פרק ממני ובטופס ב' שמיני. כט א [א] בטופס א' פרק ראשון שתי האותיות האחרונות במלה "ראשון" הן קטנות ובטופס ב' כל האותיות שוות, גדולות. בט א, ח (הלכות חנינה): בטופס א' פרק ראשון, המלה ראשון באותיות קטנות ובטופס ב' שתי המלים גדולות. כט דר: בטופס א' פרק חמשי ובטופס ב' מלא חמישי.

#### פ. ספר השרשים, נאפולי רנ"א.

בהערה צדרית הערותי על שנוי רפוס (קדית ספר, II, עמ' 88–88). בינתים רכשה הספריה 1 רף מר' דוד פרענקיל ז"ל, אשר בהם השלמנו מופס-אדלר. שני שלישים מן הרפים האלה הם כולם בשניי-רפוס כאלה, המראים בעליל שהם מהוצאה בלתיירועה לנו כלל. השנוי העקרי הוא שרף (ה ע"ב) שבו הערכים "אכף" "אכף" נרפס באוחיות רש"י, בהיות כל הספר נרפס, כירוע, באוחיות מרובעות. כבר העיר על זה בעליהיובל בהניסטר לשנת 1999, עמ' 80.

רצוני כאן להוסיף ולהעיר על שנוי רפוס ברף אהר, שהוא מעצם הספר. במופס-ארלר נשנה פעמים ראש הערך "בשם" בעת שצריך להיות פעם אחת "בשם", שהוא לנכון במופס-וולצברגר.

ונם בסוף הערך "בשל" נפלה טעות שחקנו ויצא הסרור בשלש שורות באופן

#### מופס אבקב:

CIL:

נלנט במם ממנט לא בה כבש" והצלו ביר הימים כמשפט שפיי ויצלו בשם מצאנו שענינו צלי והוא והבשלו את הפסח באש

#### מופם וולאברגר:

מצאנו שענינו צלי והוא והוא ויבשלו את הפסח באש בשם שמות לא בה כבושם ההוא מלכים מעני, שאט"פ שהניה, השאירו, בכל זאת, את השניאה "לא בה" במסוח "לא

מענין, שאע"פ שהגיהו, השאירו, בכל ואח, אח השגיאה "לא בה" במקום "לא בא".

# ספר רבינו בחיי, ביאור על התורה, פיזרו, רס"ז.

א) מופס וולצברגר בהחחלה שמות גרפס הפנים לרוחב כל העמור, לא ככל שאר העמורים, שנרפסו ריומרין ומסביב לאותו העמור מסגרת מצוירת מארבעה חלקים נפררים.

ב) מופס ענעלאוו נרפס אותו העמור, בהחחלה שמוח, דיומרין ככל שאר העמורים, בלי מסגרה כלל וגם שניאח־רפוס נפלה בכוחרה "ואלה שמת בני

ישראל" במקום "שמוח", שהוא נכון בטופס א'. אבל אוחה המסגרה גופא נמצאת באוחו טופס בתחלת בראשית, שאף כאן גרפס הפנים לרוחב כל העמור. (בטופס זולצברגר חסר אותו הרף ונשלם בצלום).

מסגרת אחרת מחטיבה אחת מצויה בשני הטופסים בתחלת ויקרא, שנם הפנים נרפס בשניהם לרוחב כל העמור. רק בטופס וולצברגר נמצא בראש המסגרת בתוך פרח צלב קטן!, שמי שהוא מחקו בטופס ענעלאוו, מחק הגיבר לעין. על הצלב בספר העברי, ראה הערתי בקרית ספר, V, 101 וחשובת ישעיה זנה "לגורלו של א"ב מקושם", שם, IV, ביחור עמ' 105–105.

# ז. מדרש רבה, קושטרינא, רע"ב.

בויקרא רבה ברף שמהחילה בו כמעט בסופוי פרשה כה ונרפס דיומר כמו כל הספר, העמור מימין מחחיל: שלחתי לכם ג' שלוחין משה אהרן ומרים. ונגמר בשני מופסים של הסמינר לגכון עם השורה: "הרי זה פסול ולא יהיה כשר לקרבן. רתנין חמן יוצא" – החסרה לגמרי במופס פריימן, אשר גרכש באלה הימים, ונשלמה בו אותה השורה בכח"י. תו ריבקינד

#### 8. מסכת קידושין, ויניציאה, ר"פ.

ממסכת זו נמצאים שני שערים מיוחדים אלה:

מופס א':

מסכת קידושין עם פירוש רשי ותוספות ופיסקי תוספות ופירוש המשניות ורבינו אשר נדפס על ידי דניאל בומבי"רגי מאנו"ירשה בשנת ר"פ לפ"ק פה ויניציאה

טופס ב':

מסכת קידושין עם פירוש רשי ותוספות ופיסקי תוספות ופירוש המשניות ורבינו אשר נדפס על יד דניאל בומבי"רגי בשנת ר"פ לפ"ק פה ויניציאה

רק השער בטופס ב' הוא של הוצאה א', המסכת גופא היא, כנראה, מהוצאה ג'. בסופה נרפס באותיות מרובעות "על יד קורנילייו אדיל קינד", ולכן הדיוק גם על השער "על יד" ולא "על ידי" כמו בא', שהוא, בלי ספק, שער מאוחר בתאריך מוקדם.

וכבר העיר ר"ן ראבינאוויטץ "וגם אנכי לא ראיתי מימי שער ממסכת קדושין רק מר"פ אעפ"כ יש בידי שני עקס' ממס' קדושין שהשער שלהם מר"פ והם הרפסה שניה או שלישית והם שונים מהנדפס בר"פ, שבה לא נדפס למעלה רק שם הפרק "האשה נקנית", "האיש מקדש" ובהם נרשם הפרק ומנינו ושם המסכת "האשה נקנית" פרק ראשון קדושין" וגם בפנים יש שינויים בכל דף". (מאמר על הדפסת התלמוד, עמ' 40).

# .9 משלי עם פירוש קב ונקי, שלוניקי, רפ"ב.

בטופס הספריה נסמנו שלשה הדפים האחרונים רס-רסב במשובש ויצא בלבול כזה:

רנט ע"ב כולל פרק ל, פסוקים א-ז.
רס ע"א מתחיל בפרק לא, פסוק ט' (פתח פיך) עד כ' (כפה פרשה).
רס ע"ב מתחיל בפרק ל' במלה האחרונה של פסוק כ"ו (ביתם).
ומסתיים בפרק לא, פסוק ח' (פתח פיך לאלם).
רסא ע"א מתחיל בפרק ל', פסוק טו (לעלוקה שתי בנות)
ומסתיים בפסוק כו עד "וישימו בסלע".

מלום לשוויה אוח לא יועיל וכל או' ואו' צריכה מל שאו, חובש, חלא לחם, לחווי, כמו לחם, מכל

ובראש מ"ו ע"ב/א:

לספר בתחלתו כדי לגול עמוד פבל במונפי, אמבי, שכמי, אומבי, הומב

במופם, אבגב הנהגאוו:

מ,מ למוויה אוח לא יועיל וכל אוח ואו, צריכה מל האוח שנכחי שלא לשמי לשוויה כמו לשמה

וכן בראש מ"ו ע"ב/א:

לומני לספר בחחלתו כדי לגול ע

פרק השותפין אמרינן חכמים אומרים מופם וולצברגר:

משתי השורות הראשונות באותו הסעיף:

אף ואת. כל אותו רף מ"ו נסרר מחרש, ביחור סעיף ר"א, כמו שיש לראוח

dergia. וכן דף ש"ו (ללא סימן) – הלכוח הפילין. במופסים האחרים – חלק ואין סימן ספר החרומה. במופס וולצברגר רף ש' (בלי סימן הרף) – הלכות חליצה, ו – הלכות נדה; דף ח' – הלכות גישין. במופס־אדלד ועגעלאוו נדפס בכל מקום –

במופס וולצברגר רף ד' ודף ו' מסומנים למעלה: הלכות איסור והיתר, דף

אמר בראשי העמודים: נסמנו רק הרפים ט-י"ו. שנויי רפוס יוחר חשובים, יש למצוא בשמות הפרקים

כ"ד ועד בכלל, חוץ מן הדפים ט, טו, יט-כב, שלא נסמנו. בטופסיאדלד וענעלאוו רפי הספר בכללם אינם מסומנים. אולם בטופס וולצברגר נסמנו הרפים ער

OI. GET FAFIGH, I'V' X'MF, FE'L.

במקום עמוד רסא", אבל אין בידי עכשיו לברר באיזה טופס ראיתי דף כזה. מגאטי כטוב בנהימותי "העמוד האחרון רסב נרפס פעמים משני הצדרים -להקרים את המאוחר, ע"ב לפני ע"א ואו הכל יהיה בסדר וכחקונו.

ויש לא להשניח בסימנים ולכרוך אוחם לא ע"פ סימן הרפים, אלא להפך

רם ע"א, רסב ע"א – פרק לא.

לפי זה מהוים: רנט ע"ב, רסא ע"ב, רסא ע"א, רס ע"ב – פרק ל, רס ע"ב, ורסב ע"ב-חלק.

ער סוף הפרק והספר (חנו לה מפרי יריה).

רסב ע"א מחחיל בפרק לא, פסוק כ"א (לא חירא לביחה)

ומסחיים בפסוק י"ר (רור חרבות).

במא ל"ב מתחיל בפרק ל' פסוק ח' (שוא ודבריכוב)

מצאחי גם ברפים ד', ו'-ט'. יוחד לא ברקחי. אפער שמצויים עוד רפים שנסדרו כן חסר בטופס־וולצ. סימן הסעיף ר"ר. שנויים מעין אלה של מלא וחסר

evara.

וו. חירושי גימין מהרשבא, ויניציאה, רפ"ג.

רש"י, חוץ מן השורה הראשונה שבשער, הכוחרות בראשי העמודים וראשי הפיסקאות שלשה מופסים היו לפני, אשר בהם נרפסו השער וכל פנים הספר באותיות

שנדפסו באוחיות מדובעות.

ו', ח' באוחיות מרובעות. לעומת זה טופס רביעי, מאוסף זולצברגר, נרפסו הן השער והן הרפים ב',

בתכלית וגם אותיות השורה הראשונה בו, הן עבות יותר ומטיפוס אחר. הוספת המלים "המשת אלפים" במופסיולצברגר), אולם סרורם המיפוגרפי שונה ברי שער זה בהרי שאר שלשת השערים מחזיק 8 שורות ותכנם אחד (מלבד

מבר השער בשלשה המופסים:

בנלץ ימצא מבולשו וונו/כי כוונחינו אינה אלא להועיל לכת המעיינים והמשתרלים/ מיש לו כדי להקל מעליהו / הטורח לבקש וכשירצה לראות ולעיין איזה דיבור ל"פ סדר סכום הלמודנו וה/שהרפסנו ומי שאין לו הלמוד וה יציין כפי סכום החלמוד להקשות ולפרש, לכן צייעו סכום הרפים על כל דיבוד ודיבוד באיזה דף הוא בזה/ הספר ברשימה סכום הרפים על כל ריבור וריבור שהרב ז"ל מחחיל בו אבונתו בניאל בומבירני שנח הר"פנ לפק: וברצוחנו החועלה הנמשך למעינים שובות נימון מהרשבא ז"ל נרפס בבית האדון

במלאכח שמים:

באבון אבונינו דניאל בומבירגי בשנת חמשת אלפים רפ"ג לפק: שירושי ניטין מהרשבא ול נרפס בביח OLL LAKE EDIED HEXELIE:

אלא להועיל לכת המעיינים/ לבקש וכשירצה לראוח ולעיין איזה דבור/בנקל ימצא מבוקשו חה כי כוונחינו אינה מאין לו חלמוד זה יציין כפי סכום החלמוד/שיש לו כדי להקל מעליהו המודח כל דיבוד ודיבוד באיזה דף הוא על/פי סדד סכום חלמודנו זה שהדפסנו. ומי דיבור ודיבור שהרב ז"ל /מתחיל בו להקשות ולפרט. לכן צייננו סכום הדפים על ובראוחינו החועלה הנמשך למעיינים בזה הספר ברשמת סכום הרפים על כל

ונימחטובלים במלאכח שמים:

I GELA " GLIC. ב"רשמח" בווראי מעות רפוס. כאן "להקשות ולפרט" במקום "להקשות תט

# ווא. פרושם לרש"י נקושטדינא? רפה?].

מספר זה מצויים שני טופסים שונים בהבדל שערים וגם הפנים.

א. טופס הסמינר בשער קצר בן שורה אחת:
 פרושים לרֹשׁי וֹצֹל
 בנקוד אותיות אחדות למעלה.

ב. טופס היברו יוניאן קוליג' השער ארוך בן שלש שורות: פרושים לרשי ז"ל: לאלמושנינו / ולקאניזל ולרבי אהרן ולאלבילדא זצ"ל:

בשני הטופסים שתי פגינציות. בראשית־שמות פגינציה אחת צ"ח דף. אלא בא' סימני־הרפים הם מתחת הדף (ללא סמון הדפים י"ג, ט"ו-י"ח) ומן דף י"ט ואילך בראש הדף (גם כאן נשמטו סימני דפים אחדים כמו כ"ג, ס' ונכפלו נ"א במקום נ"א, נ"ב ונ"ד סתם כפול).

בטופס ב' עד דף ו' לא מסומן כלל והשאר כמו בא'. חלק ויקרא־דברים מחזיק ע"ג דף. הסימנים הם למעלה מראש הדפים, אבל הרבה סימנים הם מעורבבים או שנשמטו לגמרי. בשני הטופסים בראש ויקרא נמצאת פסקה בת שתים עשרה שורות לאורך כל העמוד "לרבינו נסים". השנוי היסודי בפנים (מלבד השער) הוא בו' דפים הראשונים, שנדפסו בשניהם דיומד כמעט כמו בכל הספר (ישנם דפים או קטעים שנדפסו לאורך כל העמוד), אלא טופס א' מתחיל מעבר לשער בשני פרושים זה מול זה: "להחכם ה"ר שמואל אלמושנינו זצ"ל", "להחכם ה"ר יעקב קנוזל / חדושים מהחכמים מחולפים" (באותיות מרובעות) ואח"כ נסמנו רישי הדפים בשמות שני המפרשים "קניזל" – "אלמושנינו" באותיות ואח"כ

שני הפירושים על פרשת בראשית תופסים רק ה' דפים ומדף ו' מתחילה פרשת נח, שבו עוד המשך בחצי עמוד לפירוש אלמושנינו מבראשית.

טופס ב' מתחיל מעבר לשער רק במפרש אחר והוא "אלמושנינו" (אותיות מרובעות) ולמעלה מרובעות) עד דף ד/ג ומכאן ואילך "קאניזל" (ג"כ אותיות מרובעות) ולמעלה ברישיהדפים לא נפרטו שמות המפרשים.

כאן תופסים שני הפירושים על בראשית ו' דפים (מפני שהסדור יותר מרווח ונוסף משום כך דף שלם) והסרות בסוף שתי שורות מפירוש של קאניזל (מ"וזה אינו כן" עד "את שמות האדם"), כאילו הן תלויות ועומדות ללא המשך, בהיות בשני טופסים של ב' שהיו לפני, חסר הדף של התחלת פרשת נה. יש צורך בבדיקת עור טופסים של ב', כדי לדעת שרק מקרה הוא שאין הדף מצוי באכזמפלרים בודדים או שלכת חלה נשמט הדף מן הדפוס במהדורה ב' של קונטרס זה, בכוונה להשוות את מספר הדפים.

בנאה. ע מלאכתי את שאהבה נפשי העתק פירוש רש"י לחכם ר' משה "נאם עמבפים כמענגל כי להיותי עצל לבלתי המציא אתי בא, וב, ובפסע בדף ח' ע"ב לאורך כל העמוד הערה זו:

אקביקבא ו"ל עחה בבואו אמרחו כמל חול בבראשית ונח יחד ובקהל

חכמים כבודו תחד מכאן ולהבא פרשה ופרשה והיתה לכם מורשה".

"אמר המרפים כי הקרה השם לפני העתק פירוש/רש"י ז"ל לחכם השלם ובול י"ג/ב שוב הערה:

ב, אבון אכן אלובי /ייהי שמו בגדולים ודבריו ישרו בעיי /המשכילים הם כמתי

(אוב: במופס ב' של הסמינר נשמטה האוח ל במלה "להרפיסו"). שחי הערות לה רפיסו בחברת החכמים האחרים /בעורת יוצר המאורים".

הם הגיעו לירו קמעה קמעה, או החלים לשנות את השער הקצר ולהחליפו בארוך המרפים, כמו שמורה בעצמו בגלוי־לב, עם התחלת ההרפסה, כל הפרושים. אלה, רומני, שהן מפיצוח, אולי, אור על השערים השונים. כנראה, לא היו בירי

למה שינה המרפים במהדורה ב' את סדור הפנים ברפים הראשונים – אין יוחר, המפריט כל ארבעת המפרשים בשמותיהם.

מיבוחא לירירי הביבליונרף מר משה מארקס, שהעירני על ב', המצוי, אמנם, 4. GULL!

נם בספרית הסמינר, אך בלי שער.

ממסכת זו, רפוס ויניציאה ב', מצויות שתי מהרורות שונות, החל מן השערים SI. מסכח כחובוח, ויניציאה, רפ"ו.

וכלה בגוף הספר.

L'ALL COIGO LOCKT:

מסכט כטוכוט מס פירוש רשי וחוספות

LWIN TE"I YE"G ET

מניח על ידי דניאל בומבי"רני מאנוידשה ופיסקי חוספות ופירוש המשניות ורבינו אשר נרפס

しているいと

נישער במופס מאוסף ענעלאוו:

אל ידי קורני"ליין אדי"ל קינד בביח דניאל בומ"בירני ופיסקי חוספות ופירוש המשניות ורבינו אשר נרפס שנית מסכע כעובוע לם. פרוש רשי וחוספות

בשנת רפ"ו לפ"ק פה

לפני ר"ן ראבינאוויטץ היחה, בנראה, רק מהרורה ב', זו של קורנילייו א"ק,

KIL

(d, IF)'z ולא ידע ממציאות מהדורה א' (ראה: מאמר על הדפסת החלמוד,

פיסקי חוספות של 5 ס"מ וד, ואילו בטופס ב' רק רוח של 1 ס"מ ו3. באוטו בעמוד "פיסקי חוספות", אלא במופס א' יש רוח גרול בין הדרן עלך ובין מופס ב'-קמט (ע"ב). שתי המסכחות מסתימות ברף קיב ע"ב. בשתיהן מתחיל רק אציין את ההברל במספר הרפים. מופס א' מחזיק קנא רף (נומר קנא ע"א) חוץ ההברל בשערים גם הפנים מסורר מחרש. השנויים מרובים הם מלפרמם.

במופס א, וומרו הפיסקי חוס' ברף קטו ע"ב וקיו מחחיל פירוש המשניות

פירוש המשניות ודף קב - רבינו אשר. במופס ב, נומבו פיסלי חום, בדף קטו ע"א ומעבר לדף, בעמוד ב', מחחיל וקכא - רבינו אשר.

13. מסכח הוריוח, ויניציאה, רפ"ו.

הקונטרסים ובעיקר העיקרים בגירסאות ונוסחאות שונות. בתלמוד, עמ' 66) והן בסרור הפנים, במלא וחסר, בסופי העמודים, סימני מבפום עמני חם עבים מעט מדפום השלישי" ומאמר על הדפסת אונו ניםימן שנתן ר"ן רבינוביץ, כדי להכיר בין רפום שני לשלישי "כי האוחיות ומצאתי שמסכתא זו היא בת שתי מהדורות לגמרי שתוח. הן באותיות, מעין גרפס שנית על ידי דניאל בומבירני". ומספר הרפים שהם י"ח. חוץ מוה, ברקתי ב' הטופסים שלפני, הצד השוה שביניהם הוא רק השער, שעל שניהם:

ככר ברף ב' ע"א נשנה המלה "לא" בטופס א' (מספרו 2005) ב, ה"חו לא לא

ומבל ג' ואילך השניים הם יסודיים ויותר בולטים, בהרבה מקומות שנייינוסה מידי", הגדפס לנכון במופס ב' (מאוסף ענעלאו מספרו 141201).

ismil.

ממציאות הוצאה כזו. נוסח השער של מופס הסמינר הוא: בומבירני, שלא היה, כנראה, למראה עיניו של ר'ן ראבינאווינוץ, ולא ידע, כיוון שלא הוכיר, א'ק מצויה בספרית הסמינר מאוסף ענעלאוו, אך ממסכת חולין נמצא בספריתנו טופס עם שער שח (על השער: בשנת השיג לפינ) נוכר שמו של קורנילייו אדי"ל קינד. מסכת יבמות עם שער ב מלבד מסכח זו, מביא ראבינאוויטץ שם, כי גם על שערי המסכחות חולין רפו ויבמות

TATU LG. L 4G. C GL מל ידי דניאל יצ"ו בן קר"ניאל בומבי"רני ו"ל מאנו"ירשה ופסיקי[] הוספות ופירוש המשניות ורבינו אשר נדפס מסכט חולין עם פירוש רשי וחוספות

118.2.3.J

לפנינו שחי מהדורות לנמרי שונות. עריין יש לברר אם נדפסה מסכת חולין הוצאה אחת בת שני שערים מיוחדים, או

מונני א, באונו בל ד, ולנאני במופס א,:

וניש ע"ב באוחו הדרף: ואט טובע עהגלה הרי אלו מיעוטין ואיבעיה אימא עריין

רבי יוחנן מאה שישבו... או בילם, הוראה דההוא בית דין דהורו בעינן מיקו אמר /

נאיעני נמובני במופם ב, נלנאני:

ואט בהובע בב. אבו מינומין ואיבעי, הימא עדיין אני אומי/

ול"ב באותו הדף בתחלתו:

או דילמא הוראה דההוא בית דין דהורו בעינן תיקו אמר /

רבי יונתן מאה שישבו...

לדקדוקי סופדים למס' עבודה זרה. פזור האותיות שלי) להבומבירנו, מה שלא באחי על חכונחם במאמרי על הרפסח החלמוד". (בהקרמה רפ"ו, שנרשם עליו "נרפס שנית". והרבה יש עוד לחקור בהרפסת המסכתות הזה. ואנכי קראחיו ד' ווינציא ג', אף שמחמונת האוחיות גד' שגדפס קודם הדפסת לפני המהרש"א וכן כ"מ שכוחב הבאר שבע ששמע שכן הני' בר' ווינציא הוא ברפוס בספרי) ומוה אני רואה שנרפס אצל הבומבירגו של ישיח... והרפוס הזה היה מנוסח הרפ"א וומכל הרפוסים שנרפסו עד היום, כמושחמצאם מבחינת הגירסא "אבל הרפים שרשמתי כאן, שונים בנוסח מאד מאד חמשה רפים בורדים ג-ו, י', אשר נשחרבבו בטופסו משנת רפ"א והוא מעריכם שהוא נוסח יפה" וכן עוד הדבה פעמים. ממהדורה זו היו בידי ה"ן רבינוביץ רק יריעות ניהו" (רף ג' ע"א), הוא מוסיף שם: "וכ"ה ברפוס ווינציא ג' וגר' אין מספר. בענין הגירסא: "כיון רשתיי דיעות נינהו" במקום "רשתי "נכב, וומגיא ז, ואט 'טונט) טלוקט, "כב, וומגיא ז, ב, (מטול), וכבומט פלמים בלבול. סופנים מגיון אוטני "ב, וומגיא ו, " ומכיאני בעונונו הל נימלום היא בווראי רפוס בומבירני ב' וטופס א' הוא בווראי אותה המהדורה, שבעל ברי, כי מלבד השער, הרי לפנינו שחי מהדורות שונות. זו של אוסף ענעלאוו

acu. קשה עדיין להכריע אם היא גדפסה "קודם הדפסת רפ"ו, שנרשם עליו "נדפס דומה הוצאה זו לרפ"ז. וע"פ אומדנא וטביעה־עין "מחמונת האוחיות" בלבר, כיון שהיו לפניו רק רפים אחרים, ולא טופס שלם, לא ידע כי בשער

₽1. מסכח ראש השנה, ויניציא, רצ"א.

בשערים ובפנים. מסכח זו נרפסה בגושפנקא של אוחה השנה בשתי מהדורות שונות, הגברלות

מופם א, (לנללאוו):

מנפם ב,:

יצ"ו מאנוירשה בחדש בסליו בשנת ופיסלי חוספות נדפס שנית על ידי דניאל בומבידני מסכח ראש השנה עם פירוש רשי וחוספות

LIXN CGIC

GL

LICITINE

מנים על ידי דניאל בומבי"רני מאנוי"רשה ופיסקי חוספות ופירוש המשניות ורבינו אשר נרפס מסכע באת בתובי לם פירוש רשי וחוספות

בשנת רצ"א לפ"ק

GL

LUCITINL

במופם א, נובם בסופו באוטיוט מרובעות: על ידי קוד"גילייו אד"יל קינ"ד

מספר הרפים – מב – שוה בשני הטופסים ואפילו עם אותו הסימון המשובש: לבית הלוי – מה שחסר במופס בי.

מלבד השערים השונים, מצויים הבדלים, ביחוד במלא וחסיד. לד, מב, מב במקום מ, מא, מב.

לבונמא במופם א,:

בראש רף ה': מה חג המצוח טעון לעה... בטטעט שמסכט: אבבלט באחי שני, באחר בניסן באח ה שנה למלכי,

בראש רף ט': ורבון שנת חמשים אחה מונה...

בעשלת המסכת: ארבעה ראשי שני באחר בניסן ראש השני למלביי במופס ב .:

בראש רף ה': מה חג המצו' טעון לינה...

בראש רף מ': ורבנן שנח חמשי' אחה מונה...

מיוחרות המשך התוספות ו"הג"ה שמעתי רוראי המלאכים" וכו', כמו שנרפסה הגה"ה באמצע העמוד ומסביב לו הפירושים ובראש העמוד נדפטו בשתי פיסקאות המלאכי' באו בפסח" נדפסה בין הפנים והחוספות. בטופס ב' נדפס הפנים צולמונ כניגן וממני צגרוים הפירושים רש"י וחוספות ו,הג"ה שמעתי רוראי ונסדר דף יא (בטופס ב' במעות יג) עמוד ב'. בטופס א' נדפס הפנים בראש שנויים כאלה מצויים בכל המסכת במקומות אין מספר. שונה לגמרי נרפס

בלאור: מופס א, צוא בפוס ויניציאה ב' וראי (רבינוביץ, מאמר על וו למעלה בראש העמור בש"ם ווילנא.

מוכיח כלל על ומנו הנכון. הרפסח החלמור, עמ' פג, ו+). ומופס ב' הוצאה מאוחרת והשער אינו

#### .15 מסכת בבא מציעא, ויניציא, רצ"א.

ממסכת זו ב' מופסים ששער אחד להם, ועל שניהם: "נדפס שנית על ידי דניאל בומבי"רגי", אבל באמת הן שתי מהדורות שונות. אף שיש לתת סימן גם בשערים. הכותרת: מסכת בבא מציעא עם פירוש רשי ותוספות, מחזיקה ברוחב בטופס א' 13,3 ס"מ ובטופס ב' 14,3 ס"מ. על השער מטופס ב' נמחקו מטעם הצנזורה בדיו המלים: "תוספות" "מאנוירשה" ושנת־הדפוס ועל השער וכל ראשי העמודים עד סוף הגמרא נוסף בדיו "הלכות פסוקות". אותו הדבר עם מס' בבא קמא, שעמה נכרכה, אלא על שער ב"ק (בסוף דף קמו ע"ב: נשלם בשנת רצ"ח לפ"ט קטן, וראה רבינוביץ מאמר... עמ' 93 בנדון התאריך הזה) הודעה ארוכה בלשון איטלקית ממבקר בשנת 1580.

טופס א' (ענעלאוו) נראה כדפוס ב' והטופס המבוקר כדפוס ג'.

מרובים המה ביחור ההבדלים במלא וחסר, כמו שיש לראות בהתחלה. טופס א' "וזה אומר אני מצאתיה" ובטופס ב' "וזה אומ'."

טופס א' דף ב' ע"ב: "אלו ואלו באין לידי שאועת שוא", שהוא לנכון בטופס ב' "שבועת שוא".

בכלל מרובות הן שגיאות הרפוס בטופס א', אשר נתקנו והוגהו בהרבה מקומות בכתב על ידי מי שהוא. ויש לראות אותה ולהחזיק כהוצאה משובשת וטופס ב' כהוצאה מתוקנת. ומצד השני סימון הרפים בטופס ב' הוא למשל: פד, סט, כז במקום פד, פה, פו, פז, שהוא לנכון בטופס א'. וכן בסוף פעמים קיח, קיח במקום קיח, קיט, שהוא לנכון בטופס א'.

# .16 שרשים, סלוניק, רצ"ב/ג.

הרב יהודה ליב זלוטניק עמד על הבדל דפוס מענין מאד בספר זה, מתוך טופס הנמצא בספריה היהודית העממית במונטריול—קנדה. הוא השווה את האכז' עם הקטע שהביא רמש"ש ברשימתו הבודליאנית עמ' 874 ומצא שאין בטופס־מונט. במלה "בחלק" במשפט "על ידי הקטן שב־ישראל בחלק גרשם בן הח"ר משה איש שונצין ז"ל" ובעיקר נשמט שם הרופא ר' שלמה קבאליירו הנזכר בהעתקת רמש"ש מטופס בודליאנה. (ביבליאטעקיבוך, מאנטרעאל, 1934, עמ' 23).

כאשר נתנו לי, לפני שנים רבות, מנהלי הספריה במונטריול את האפשרות להשוות טופסם עם טופס ספריתנו, מצאתי שגם באחרון חסרה המלה "בחלק". ועדיין צריך בדיקה אם אין כאן טעות דפוס ברשימת רמש"ש, כמו שיש למצוא עוד כמה אי־דיוקים אחרים במועתק שם. ברי לי שמלה זו נשתרבבה אגב סוף השורה הסמוכה "כולל בחלק". אם לאו, הרי לפנינו קולופון דפוס שלישי, כי במלה זו דומה טופס־ניריורק לזה של מונט'., כלומר היא חסרה בשניהם, אבל במוגע לשם הרופא הנשמט, דומה הוא לטופס בודליאנה. נקוט סימן זה בידך:

קולופון בהשמטת השם מחזיק 10 שורות וקולופון שלם – 11 שורה. השורה החסרה היא: "רכב ישראל ופרשיו אדננו הגבר הוקם על רועה בארץ שה פזורה ישראל היא: "רכב ישראל ופרשיו אדננו הגבר הוקם על רועה בארץ שה פזורה ישראל היש אומן מחקרי מהר"ר שלמה קבאליירו יצ"ו". הרי"ל זלומניק לא יכול לרעת, כי יש עוד הברל רפוס אחר. הוא מציין שם, דרך־אגב, כי בטופס מונט. נרפסה מחת הקולופון האות ש פעמים בין שלשה פרחים ולמטה נפרט: שלמה שונצינו. גם בטופס-ניריורק מצויה האות ש כפולה בין שלשה פרחים, אך השם במפורש – איננו. וכן כנראה בטופס בורליאנה, מפני שרמש"ש לא מוכיר כלום ולא יכול לרעת גם הוא, כי מסחתר תחת האות הכפולה שמו של שלמה שונצינו, הנוכר אמנם לעל ידו באילן היחש של בני שוצינו (ק. ב. עמ' 16–2000), זה שהרפיס את לרעת גם הוא, כי מסחתר מחת האות הכפולה שמו של שלמה שונצינו אחר.8 המורה לשלמה שונצינו אחר.8 למופס הנמצא באוספו הפרטי, רומה ממש למופטימונט. המלה "בחלק" חסרה, הקולופון הוא בן 10 שורה ומתחת האות שהכפולה – שמו של שלמה שונצינו.

# זו. פרקי אבות עם פירוש הרמבם ואברבנאל, ויניציאה ש"ה.

ברקרוקי ספרים הקורמים חופס חלק ניכר ענין הפוך אמהותיהרפוס. בין חמשים וששה ספר, מן הרפוסים הראשונים, שפרסמתי את רקרוקיהם, הרי תריסר מהם, וביניהם ארבעה אינקונבלים, שייכים לסוג זה. אבל בכולם נהפכו אמהותי הרפוס מתוך רפיהם הם, לומר מאותו הספר עצמו. כאן, בפעם הראשונה, מקרה של הפיכת אמהותיהרפוס משני ספרים שונים.

ביאורים על פירוש רשי ל"ר ישראל איטרלן, אשר יצאו גם הם שם באותו ביתרפוס ובו בזמן שנרפסו פרקי אבות עם הפירושים, נרפסו

באוחה השנה.

והנה הראה והשאיל לי הספרן המיטיב ר' חיים ליברמן, טופס פרקי
אבות מאוסף הרבי מליובביץ, שבו נחלפו ארבעה עמודים אלה: לג ע"ב,
לר ע"א, לה ע"ב, לו ע"א בארבעה עמודים אלה מן ביאודים: יד ע"ב,

ואברבנאל גרפסו באותיות רש"י והביאורים באותיות מרובעות.

פ א. מ. הברמן רושם מחחת שלמה ב"ר משה, מו"ל ה טורים, (מה רנט!) אמנם בסימן השאלה. (ה מ ה פ י ס י ם בני שונציו, וינה חרציו, עמ' [ק]). שלמה בר נהן שוציו נכר בשו'ה דברי ריבות ל"ר יצחק אררבי, שאלוניקי שמב, עמ' מ'א, ס' א'. ההאריך בנבית עדות שם הוא ה' אדר שני שכ"ו, מונישטירייו. שם נם נדפס פסק מר' משה שוציוו בסוף מי' קסו (עמ' צטיר), בלי האריך. יש, איפוא, להשלים לאברהם יערי ,מצאצאי שוציו' – ק רי ה ס פ ר שנה ינ, עמ' וצו-ספו, אלה נעלמו ממנו, אף שהוא מוכיר (עמ' פצו) את המקור ביחם מפר שנה ינ, עמ' וצו-ספו.

# 81. צדה לדרך, פירארא שיד.

אחרת היחה עינו הבוחנת מגיבה על כך והיה מעיר שם על הברל השערים. העיר זנה כלל. ויש לשער, כי מבחינה זו לא היה שום הברל במופסים שבירו, מצאחי הבדלים מיפוגרפיים אחרים, כמו הבדל בשערים וכדומה, שעליהם לא דומה לכחביר אדלר 1871. אבל מלבד שנוייחוכן, שנילה זנה בפנים הספר, ושבו הרפים לג-לה בלתיימסומנים, לרלו נשמטו לגמרי). טופס רמש"ש השלם שמחני למונים (מן לה ע"ב עד לו ע"ב) ואילו בטופס ענעלאוו רק עמור וחצי המקומות, ביחוד ב ברכח י"ב היא עחה ברכח המינים", הכוללת במופס רמש"ש וענעלאוו. הראשון הוא שלם ובלחיימבוקר ובשני נשמטו, מפני הצנוורה, כל אוחם ביבליוגרפיה ולא עניניה עיוניה. דין אני בשני טופסים שבספריה אלה של רמש"ש המלאכה שלפני, רצוני להעיר כאן בקצרה, רק על איאלה רברים מנקורת השקפה ה.צרה לררך". מפני זה, אין אני עריין רוצה להכנס לחוך תחומו. אבל לרגלי פצד. עודנו מחכים להבטחחו שם: "מכין אני מאמר מיוחד על שתי המהדורות של על שנויים יסוריים בחובן, העיר בקצור נמרץ י. זנה בקרית ספר ווע,

במופס רמש"ש נרפס השער באופן זה:

בנו, בנובת אבו מנט בגב מבי, אנוסני אובלולי רביעי בביח אברהם ן" אושקי וחהי השלמחו נרפס פה פירארא אשר חחח ממשלח הדוכם דון

#### במופם תנתלאוו כך:

במעמעו בט, עטבת אבר מנט באל מבי, אטסה אירקולי רביעי בביח אברהם ן" אושקי וחהי נרפס פה פירארא אשר תחת ממשלת הדוכוס דון

וכן מעבר לשער, יש הבדל, מלבר שניי דפום קליערך אחרים, גם בשיר

# המחבר.

TOLEO LUMA:

המור האחרון: נאם גבר מנחמך. ווימונני לכל ביתי. all LI,: קחה ספר יסוד הבין. וכרתיך גברי ורבי. הכי אחה חשוקתי. all L:

במופס ענעלאוו:

all Hi:

all L :

קחה ספר יסוד הבין. והמודה לכל פתי. וכרחיך גביר ורב. הכי אחה חשוקתי.

TIN ITTI IZTER!

לבית ורחי וצרפתי. המוד האחרון: נאם גבר מנחמך.

פי המדבר שמואל בכ"ר יצחק שבע ולה"ה' ורי"צ רק בא לאשר בחתימתו, כמו שמעידים דבריו לאמחו של דבר, החשובה שנרפסה שם, לא ממנו היא, אלא נערכה ע"י החחום לפניו, ואני לר' יהושע צונצין, כי השובה ממנו נרפסה נם בס' "דברי ריבות" ל"ר יצחק אררבי סי' ס'."

#### פו. ספר איסור והיתר, פיררא, שמ"ו.

לפני מופסים עם שנויים אלה:

שני אכומפלרים כאלה מאוסף ענעלאוו).

שונות הן מאוחיות כל הספר – אותיות רש"י – וגם הפנים באותו הרף נסדר בשנוי היינו כל אות טבועה במסגרת ציורית ושאר האוחיות באותו הרף משני עבריו, - אחרי סימני השערים - נרפסו כשורה בפני עצמה למעלה באוחיות מקושטות, א. (מופס הסמינר). המלים "אמר שמואל" ברף הראשון של עצם הספר

עצמה, ואוחיות אותו הרף הן כשאר האוחיות בספר. (מהוצאה זו היו לפני עוד קשום, בנודל הרגיל בראשי פרקים, בשורה אחת עם הפנים, ולא כשורה בפני ב. (עופס ארלר). רק המלה "אמר" נרפסה באותיות מרובעות בלי

ג. (טופס ענעלאוו). הרף הראשון הוא כמו א'. ואילו שני הרפים, טעיותי

Statut: / ליניך יביטו ללוח הזה והמצא מבוקשיך וקרוב אליך הרבר מאוד בפיך ובלבבך הרפוס ואחה איש המעיין / [באוחיות רש"י] כאשר יקשה רבר בעייך בספר הזה [באוחיות מרובעות] הלוח הוה המעיות שנפלו בספר עבור מהירות מלאכת המלים "שער" וסמניו שהן באוחיות מרובעות) ונוסח הכוחרת בראש הרף הוא: הדפוס, בסוף הספר, נדפסו באותו המופס באותיות כל הספר – דש"י (מלבד

מכולחו ולנוכ אליך הדבר מאד / בפיך ובלבבך לעשותו: / בר אוריין אשר יעיין בספר הוה ויקשה אליו דבר מה/יבים ללוח הוה וימצא הספר. נוסח הכוחרת בראש הרף המסומן "מר 14" הוא: ואת לרעת לכל איש הכוחרות באותיות מרובעות מעודל אחד. בהשמטת המלה "סליק" בסוף בספר – "סליק". ובנ' טופסים מן א' וב', נרפסו שני הרפים מלוחיהשעיות וראשי עמורים) ובאמצע עמוד ר': "אילו הם הטעיות מן החגהות מן הספר". ובסוף "אלו הם המעיות שנפלו בספר" (כוחרת אחרונה זו חוזרת ונשנית בראש שלשה ואחרי כן באוחיות מרובעות יותר גרולות: "אלו הטעיות הם מסימני הספר",

בירי ירירי וחברי הספרן מר משה לוצקי ובספרית הרבי מליובביץ נמצאים פוא. שער הגמול להרמב"ן וצ"ל, פירארה, שי"ו-שי"ו.

על מציאוחם. ראה רמש"ש ברשימת בורליאנה עמ' 2011, מס' 66. מופסים משובשים לא היו, כנראה, נדירים, כי כמה יודעייספר העירו כבר מופסים עם שער משובש: שער הגמול להרמב"ם וצ"ל!

וכן בקולופון (כו ע'ב): וחשלם המלאכה בחדש חשרי שיו. + על השער: וחשלם המלאכ' בחדש חמוז שייו. בשיר ,פקח עיניך ילוד אשה' (כה ע'ב)

סג. מקור חיים, מנטובה, שי"ט.

מופס א': המלים "אמר המחבר" מחחלת ההקרמה נרפסו ברף ב' ע"א במסגרת-קשוט גרולה למעלה במרכז העמור, שנרפס במו כל הספר, ריומר. עמור ב' מסתיים בהקרמה בלבר.

מופס ב': המסגרת היא קטנה, זו שבה מתחילים חלקי הספר שמותידברים (מסגרתיבראשית היא אחרת) וגרפסה עם העמור, בחלק ממנו. עמוד ב' מסחיים בחשעה פסוקים בסימן: שמואל צרצה. בצר ימין שלשה ציצים קטנים ומצר שמאל ברפרה (שופח) המצוי בכל המופסים מעבר לשער בסוף שיר המחבר "שאר קרש בני אל חי" וסימנו שמואל בן סנה.

בטופס זה נסררה ההקרמה מחרש ומחזיקה פיסקה אחח, החסרה בשאר הטופסים, והיא: "ועור מכה אנושה מחלה לב כי אויבינו פלילים. ואסור בזיקים איך יוכל להתועע למצא רברי הפץ וכחוב יושר רברי אמת ואיך יגיע לכונתו מי

מקום הפיסקה כאן בשתי השורות האחרונות ברף ב/א ושורה הראשונה בעמוד הכפול הסמוך. ביתר הטופסים – מקומה ברף ב/ב בשורה החמשית לפני "ועם כל זה אין נכון להחרפות במלאכת הקרש". כמו א' היו לפני שלשה טופסים, המי ב' שני טופסים: אחר של הסמינר על ניר כחול ושני טופס לבן של הספריה הציבורית בנידיורק ברחוב 14.

#### וז. שערי צדק, ריווא דמרינטו, שכ"א.

שהוא עבר משעובר ביד מי שכונתו הפך כונתו".

בסוף רף נ"ב ע"א אחרי התימההספר נרפסה באומיות ועירות מאר הערה זו: "ברף כ"ט למעלה השננו שחסר השורה הואת הק' הרי הק' כמו א' שאתה אומר

נאמנם בל כ"ח ע"ב מסחיים בסופו בשומר העמור "הק" ללא המשך ברך כ"מ ק' או ר' או ש'."

המחויל: "נמצא הולבים בעשיריות" ובוי. הערה זו בסוף הספר על השממת השורה, מצאתי נרפסת בחמשה טופסים

שהיו לפני, אולם בטופס שוח"ה איננה. הטעם הוא, בוראי, שהטופס יצא מרשות ביתיהרפוס טרם ש"השינו" כי חסרה השורה או שעל פי טעות לא תקנו כמה טופסים ושכחו להכניס בהם את ההערה האמורה.

# ss. ספר האמונות והרעות, קושמאנטינא, שכ"ב.

השרים כבר הגיע להפצו אך ימיהם יהיו ארוכים כגון ארבע מאות שנה

rnaw

נמנים בראשים דף סה שורה א' בהמשכת המלה "שנה" בריש שורה ב':

אין ספק, כי חזרו והרפיסו את השורה מחרש כרי להתאים את השורות ושכחו שנה וחמש מאוח שנה עד שיהיה המח בן מאחים בדור ההוא כמי שמח והישרים כבר הגיע לחפצו אך ימיהם יהיו ארוכים בגון ארבע מאות

רורשי הספר שיעיינו איך מחחיל רף סה ע"א בטופסיהם. לא אוכל לברך כיצך הוא בשאר אכומפלרים. הנני מעיר את חשומת-לבם של בחשבון. במקומו צריך לבוא "והישרים" או "שנה". טופסים אחרים אין לפני, לכן והניחו את שתי השורות, הקורמת והמוגהת, יחר. שומר העמור "וחמש" לא בא

בב. שו"ת ד' לוי ן' חביב, ויניציאה, שכ"ה.

(Grin der, with ", ya' 201-801). כי "השנויים האלה בוראי נעשו ע"פ מהרורא שניה, שהניה והניח המחבר בכתביירו". כבר דקדקתי בספר וה. ברדתי או כי הוא בן שלש הוצאות שונות. שערתי

בינחים נוסף לנו מופס מאוסף ענעלאוו, שעל ידו יש אפשרוח לבוא לידי פחרון

מחחילה בדקתי הספר ע"פ הסימנים שנחתי שם. לפי זה, המופס החדש דומה בחידה הביבליונדפית ולעמוד על שרש דבר.

וב". והשורה האחרונה ברף קיח ע"א/ב נשחבשה כאן כמו בטופס ג' שם. ברף לה ומא ע"ב במופס ב' שם. מספר השורות ברף נד ע"א הוא כמו במופסי א'

מנאני בעלו ואני סומל הב שמהיון:" לומר ספר מקח וממכר דרבינו האי גאון ז"ל ולא העיטור לא מלאני לבי לחקן מה "אמר המניה: לפי שלא נמצ' היו' בינינו בנלילו' האלה אילו השני חבורים, רוצה כל למוד ד' מדף מה הד הסוף ומעיר: "ונחוור לדברי המחבר": דף מו/ב: אמרחי לכחוב, כדי שיהיה הספר הוה שלם מכל צד"... והמניה משחרע וחופס הרשבא, שקיצר בה המחבר. וגם אינו מצוי אצל כל ארם חשוב' הרמב"ן, לכן ומשום באינו מצוי ספר קארו אצל כל ארם, אמרחי לכחוב כל החשובה ההיא של זו (של הרשב"א) לא מצאחיה בין השובותיו, אבל הרב יוסף קארו הביאה בטור . . . "הגרה". אביא כאן רק שתי דוגמאות מאלפות: רף מהע: "אמר המניה: תשובה רבות משלו, יותר מנופך, שנקרא שמו עליהן "אמר המניה", "אה" או לפעמים סחם שיסדר אותו לרפוס, והלה עשה כארם העושה בתוך שלו, הלך והוסיף הגהות לפי עניות דעתי, קרה עם הספר מקרה מוור. כתביר המחבר נמסר למי שהוא רפים לוח הספר ושני רפים לוח המעיות. ב' האחרונים חסרים בהרבה מופסים). רג, תשעים רפים מחדש, פחוח מעט משליש הספר, המחזיק שכח רף (+ג' אבל אחרי בריקה יותר יסודית מצאתי, כי בטופס ענעלאוו נסדרו, עד דף

שנרפס הספר ראו, כי המסדר והמניה הגריש את הסאה ועבר את הגבול ושזה לא הרעת נותנת שרווקא מהרורא זו עם ההנהות, היא מהרורא קמא. אחרי וכך למכביר במקומות אין מספר.

לכבור המחבר "מורה על כל המורים" וכי "אין להרהר אחר דבריו, כי זך ונקי כל אמריו", כפי שהמליצו והכריזו על השער.

ההגיון מחייב שלא ירפסו חלק הגון של הספר מחרש, בגלל הוספות מאת מגיה אנונימי. אלא להפך, כאן השמיטו את דברי המגיה, שראו בהם תוספת לפגם, הפוגעים בכבוד המחבר. אלה הם הדפים שנסדרו מחדש בהשוואה עם טופס ענעלאוו: כה, כז-כח, ל-לב, לה-לח, מא-מב, מד-מז, מט, נא, נב, נד, נט, סג, סר, סח-עג, עח, עט, פר-צב, צה-קיד, קכב-קכה, קכז, קלט, קמ, קמג, קעה-קצב, קצר, ר-רג.

וכאן אולי המקור לרבוי הטופסים השונים, שטופס אינו דומה לחברו. כאשר הוציאו את הדפים עם הוספות המניה והכניסו את החדשים במקומם, לא עשו את ההוצאה וההכנסה הזאת בהקפדה יתירה ובהרבה טופסים נשארו דפים ממהדורא קמא. בטופס זה דפים אלה, בטופס ב' דפים אחרים. אין כאן המקום להאריך בזה יותר. מאד אפשר, שאם נבדוק עוד טופסים, נגיע לעוד הפתעות. על כל פנים, ספר זה, מבחינה ביבליוגרפית, הוא מפליא ומוזר וכולו אומר דרשני.

רצוני להעיר על עוד פרט אחד, על סימן חיצוני בנוגע לפגניציה של הספר. הרפים בכל הספר מסומנים במספרים כפולים, אלפאביתיים וערביים.

בטופס ענעלאוו, המספרים הערביים מימין והלאפאביתיים משמאל בדפים אלה: ב' עד רמא, רמד-רמה, שיח-שכ, שכב. המספרים האלפאביתיים מימין והערביים משמאל באלה הדפים: רמב-רמג, רמו-שיו, שכא-שכח.

בטופס הסמינר (הקרוי ג' בק"ס, ולא סימנתי רק עד דף קל), נסמנו הדפים האלה במספרים ערביים מימין ואלפאביתיים משמאל: ב'-כד, כו, כז, מג, מח, נ, נג, נה, נז-נח, ס-סג, סה-סו, ע, עב-עח, פ-פג, צג, צד, קטו-קכא, קכו-קל.

ורפים אלה במספרים אלפאביתיים מימין וערביים משמאל: כה, כח-מב, מד-מז, מט ןבטעות: מבן, נא, נב, נר, נו, נט, סד, סז-סט, עא ןבטעות: ל 30 ן, עט, ןבטעות: פט 89 ן, פר-צב, צה-קיד, קכב-קכה.

בטוחני, שישנם טופסים שהפגינציה בהם היא אחרת. גם מבחינה "קלה" זו, הספר כולו הופעה נדירה הוא.

#### .24 ספר יוחסין, קושטאנדינא, שכ"ו.

כבר הערותי פעם על הבדל שערים (קרית ספר, IV), עמ' 278). ושכחתי אז לציין, כי בשער עם "ספר יוחסין" באותיות גדולות בראשו, נשתרבבה טעות בשורה החמשית "למלכי ישראל ולמכי האומות" במקום "ומלכי האומות" שהוא לנכון בטופס ב'.

אבל לא דייקתי בכחבי אז "שנויים אחרים אין". בבדיקה חדשה בטופסים

שונים, נמצאו גם שנויים אחרים, שמוה אנו למרים, כי כמה רפים הוגהו ונסדרו מחרש.

או שנוי יותר חשוב, שהעיר עליו הלמיד בי"מ מר ש. פאניץ. בנ' מופסים קונט.

מופסיוולצברגר: קץ וכל חד וחד מן רבנו גרים להו מפום רביי הראמריי במציעי אשכחיי רב פפי בר ל, ב' ע"ב השורה האחרונה: קץ וכל חד וחד מן רבני גרים להו מפום רביי

מופס־וולצברגר: קץ וכל חר וחד מן רבנן גרים להו מפום רביה כראמרינן אשכחיה רב פפא בר

מונט פז ונאני מם במבוא למ, XX לל היחם של הרפום הוה לבת".

פצ. מאור עינים, מנטובה, של"ד.

וכה הספר לריונים ביבליוגרפיים, שכמעט לא הניחו מקום להתגדר. בכל ואת מצאתי כמה שנויים מיפוגרפיים, אמנם קלייערך, אבל שנויים הם.

בספריחנו ארבעה טופסים, מהם ג' שבהם הרפים פ"ו, פ"ח הם מהוצאה ראשונה, כמו שיצאו מתחת עמו של ר' עוריה מן הארומים במהרורה קמא, טרם שהיה מוכרה, החת לחץ הבקורת המסורתית, לשנות את הרפים הנרפסים. (צרנר, המוכרה, מוד לחץ הבקורת המסורתית, לשנות את הרפים הנרפסים. (צרנר, המוכיר עו, עמ' פה-80). אף ואת, מכאן ראיה שנשררו, אולי, יותר מופסים המוכירורא קמא ממהרורא בתרא, לא כמו שסובר שם צרנר. שני מופסים, של רמש"ש ורור קסל, הם שלמים בתכלית עם כל ההוספות: השנה, תשובה להשנה רמש"ש ורור קסל, הם שלמים בתכלית עם כל ההוספות: השנה, תשובה להשנה מחדרורא שנית. ועוד לפני יותר ממאה שנה, העיר הארי שבחבורה ר' יו"ט ליפמן מהרות אם בלן אם במקצתן בהרבה עקסעמפלרי. ועל כן רפוס המור ה' עמ' האשון שלם בכל הלקיו יקר היום" (כרם חמר ה' עמ'

ספו). צווץ בדייקנותו הביבלינגרפית מציין שם: "והחיבות Sansoil noo ר"ל ברשיון השררה המצאינה בסוף הרפים קפ"ר וקפ"ח וקצ"ר". אמנם בכל רף נוסח המשפט הוא קצה אחר, והנה בטופסיקסל נשמט ברף קצר הרשיון האמור וישנו בטופס רמש"ש.

בני מופסים מסחיים רף קפח ע"ב (לוח הפרקים): חם ונשלם חהלה לאל / בורא עולם | אח"כ בא הרשיון. ואילו במופס־וולצברגר נשמט חם ונשלם וכו'

ונשאר רק הרשיון, כמו בכל שאר המופסים. אחרי כתבי את השורות האלה הביא לי ירירי מר משה לוצקי את מופסו, ברקחיו ומצאחי כי בו חסר הרשיון ברף קפר ע"ב: suotnsM ni otsqmst2 inoingu2 illəb ss\-nəɔil noɔ. גם במופסו הרפים פו, פח הם ממהדורא קמא.

# 26. שערי דורא, לובלין נחש"ד, של"דן

בספר זה שני קולופונים, אחד בדף קד ע"ב והשני בסופו קי ע"א. הקולופון האחרון נרפס בשנויים. בטופס אחד מקוצר ובשני שלם.

הנוסח המלא בטופס מאוסף דוד קאסל:

כראות הנבון ר' קלונימוס בן מהר"ר מרד"כי יפה זל המחוקק: | את יופי הספר ומהללו שמח מאוד למולו. וישא משלו | – –

הוגה על ידי מהרר דוד בן הקדוש מהרר מנשה הנזכר בתחיל' הספר<sup>6</sup> עד שער החמישי / ומשער החמישי ואילך עד סופו הוגה על ידי שני החב"רים שם האחד מהרר יצחק בר / אברהם המכונ מיטס זצל מקק קרעמניץ ושם השני מהרר בנימן שמואל / בן הקדוש רבי אברהם זצל היד: /

בטופס ענעלאוו נשמטה כל הפיסקה על המניהים ושמותיהם לא יזכרו ולא יפקרו.

בטופס־בודליאנה הקולופון שלם (ק. ב. עמ' 1106, 8). רק נשתבש שם טיטס במקום מיטס (קרי: מייטס, שם אשה הנהוג ומקובל גם היום).

ח. ד. פרידברג לא מזכיר את המגיהים האלה כלל. (ראה ספרו: תול דות הדפוס העברי בפולניא, עמ' 44).

#### .27 שו"ת שארית יוסף, קראקא, ש"ן.

השאלה היא: מהו טופס שלם?

כרגיל מחזיק טופס צב דף (שו"ת) + לב דף (ביאורים). חלק שו"ת כולל עז סימנים. "שאלה ממדינת רוסיא" שנרפסה בדף [ד] אחרי "סימני הספר",

5 התאריך משוער. רמש"ש מציין (6-1573), צדנר (15757) בן יעקב (עמ' 600 סי' 1631) שנ"ה! בודאי משובש במקום של"ה. אך כיוון שנדפס על השער "תחת ממשלת אדונינו המלך הענדריקוס", הוא הנרי III, שלפי מקורות היסטוריים כלליים הוכרו למלך ב16 מאי 1673 והוכתר ב21 פברואר 1574 ואחרי מות אחיו טשרלס IX, (ב30 מאי באותה השנה), ערק בליל 1874 יוני 1574 לצרפת, לעלות שם על כסא המלוכה. ח. ד. פרידברנ, תולדות הדפוס העברי בפולניא, עמ' 8, לא דיק בתאריך האחרון, בזמן שוב הנרי למולדתו.

מענין, כי תאריכים אחדים על ספרים עברים, דפוסי לובלין, מאשרים את המאורעות ההיסטוריים. בזמן הדפסת מסכת עבודה זרה, י' כסליו של'ד, עדיין היה אז בין מלכא למלכא". כאשר החלו לסדר את מסכת יבטות, י"ד אדר, זה היה בתחלת מלכותו שהומלך במלכות פולין המלך צרפת אינריקו" (ע"פ פרידברנ שם, עמ' 14). וספר שערי דורא נדפס התחת ממשלת". אם כן, אפשר כמעט לקבוע בוודאות זמן הדפסתו, שחלה בין פברואר—יוני של"ד.

בזמן שהתחילו להדפים, י'ט מנ'א. את שו"ת רש"ל (על שנויי דפוס. ראה: קרית עמ' 178 סי' 37) היו כבר ימי אנרכיא, ימי שוד ושבר בארץ פולין.

6 כלומר על השער: "הוגה בעיון רב ע"י החכם הכולל מהר"ר דוד דרשן י"ץ".

לא נכנסה בחשבון וגם לא בסימנים וכנראה שהיא נרפסה באחרונה, בנמר הספר.

ההוצאות החדשות זו של בא"ד [אלטרארף] הקכ"ז וקראקא חרנ"ג, הן כמו רפוס קראקא ראשון, אלא ברפוס קראקא אחרון ה"שאלה ממדינת רוסיא" נרפסה בתור סימן עז ולכן ישנם בהוצאה זו עח סימנים.

והנה בעור מופס מרפוס ראשון באוסף של הרבי מליובביץ, נוספו בין הרפים ר' וה' שני רפים, בלתי מסומנים במובן, הכוללים ארבע שו"ח מ' בעניני חליצה

וא' בענין גט) החופסות רק ג' עמורים גרפסים. את שני הרפים החרשים, הספיקו, זכרון השו"ת האלה לא בא בסימניהספר. את שני הרפים החרשים, הספיקו, כנראה, לצרף רק במספר מצומצם של מופסים. והא ראיה, שגם לפני מו"ל

ההוצאות החרשות, לא היה מופס שלם בתכלית. יברקו נא מאספייספרים את מופסיהם, כרי להוכח אם בירם מופס שלם עם

יברקו גא מאספיספרים את מופסיהם, כרי להוכח אם בירם מופס שלם עם שני הרפים הנוספים או בלערם.

82. משלי שלמה, לי"רא (הולנדיאה, פרנקישקוש רפלנ"גיוש), ש"ן.

המסגרה מסביב המלה "משלי" ברף הסמוך לשער המסומן A שונה בתכליה בטופסי אדלר וענעלאוו בעצם הקשוט ובגדלו.





פג. שו"ת ל"ר שלמה הכהן, ויניציאה, שנ"ב.

ירירי הספרן ר' חיים ליברמן מצא אצל מו"ס בניריורק טופס בשנוי שער. משאלות ותשובות" ואילו במצולם נשמטה המלה "שני" ונוסחו "ספר משאלות ותשובות". ועוד שנוי קל. המשפט "נרפס על ירי וואן רי גארה" כאן הוא באותיות רש"י ובטופס הרגיל הוא כמו כל השער – באותיות מרובעות.

#### 30. אגרת דופי הזמן, ויניציאה, שנ"ח.

דף ד ע"א (סוף ההקרמה) נדפס בשנוי כזה. טופס א' דגל מדפיס. המוטיב הוא טוס ודג בפיו, אלא בצורה אחרת מן הנדפס ע"י א. יערי: דגלי המדפיסים העבריים, ירושלים תש"ד עמ' 12, מס 19. בדיוק כמו שנמצא על שער ההגדה מנטובה שכ"ח ולא בסופה, ששם צורה שלישית מאותו המוטיב. ומסביב לשתיהם שמו של יוסף ב"ר יעקב מפדובה. ויש כדי להשלים ליערי שם, עמ' 132. בטופס ב' נדפס במקומו חותם של המגיה שמואל ן' דייסוס. עד כמה שידוע לי אין לו חבר בדפוסי התקופה ההיא. וכבר העיר על "פכסימיליה ראשונה בספר עברי" אברהם יערי, קרית ספר, שנה XII, עמ' 249.





#### .31 אמרי שפר, ויניציאה, שס"א.

א. טופס־ענעלאוו, בטוף המפתחות מצוי קולופון זה: ותהי השלמת הספר הזה ביום ד' ז' לחדש שבט השס"א שנת ודוד עבדי **נשיא** להם לעולם תושלב"ע

ב. בטופסייהסמינר וטופס כפול של ענעלאוו – חתימה זו חסרה לגמרי. גם יש אייסדר בסימון הרפים. למשל בטופס א' סדר סימני הדפים הוא: לח, לג, לו, לח, מב במקום לח, לט, מ, מא, מב.

בטופס ב' (סמינר) לח, לט, לו, מא, מב (רק דף ל"ו נדפס לא לנכון

הטופסים הכפולים של ענעלאוו והספריה, סימון דפיהם הוא כמו בטופס א'. בכל הטופסים מסומן דף ע"ז לא לנכון עק. אבל בטופס כפול של הסמינר, יש עוד שנוי ניכר. בדף נא ע"ב, שממעל לו

7 אלה הביבליוגרפים המקדימים לשנת שמח ולא ישמח [שנח] טועים, כי בדף פ'ט נמצא בסוף האנרת התאריך: "החותמים... בשנת השנ"ו.

TEL'O FET". ואילו בכל שאר המופסים אוחה המסגרה עצמה כוללה שלש מלים: "במדרש כוחרת "דרוש לשבת ומילה", רק שתי המלים "דברים רבה" נחונות במסגרת קישום,

28. OTT TITT WY GOT, ITTY " WO" N.

אטבוע מו שמלב: ווילה כוחב כי "מופס אחר בלחי ירוע" – לא למוחר להעחיק כאן עוד שורוח מכיון שמקורו של ווער הוא רק צרער (רשימת הגרות-פסח, 29)

מטבות עוב בינון אתר אור תורתו זרח בגליל העליון ... והוספנו בתוספת טובה על הראשוני' רמו נכון על קרש ורחץ והוא

שנים אלשיך נר"ו והביא אותו אל וברא מזכה אבא ה"ה החכם השלם כמה"ר צפח חוב"ב במוה"רר משה אלשיך וצוק"ל.

נרפס שניח להשחוקקוח במ"ר שלמה חיים ובנו / אברהם חבר טוב יצ"ו: / LLC'O:

בבפום כבי לוכוח בו את

... בבית דניאל זאני"טי

במופס א, (מספרו 1993) הנוסח "הא לחמא" במסגרה ציוריה מסביב לחיבה בספריחנו נשררו ג' מופסים, מהם שנים בלחי שלמים.

שונה ואחרת לנמרי, אינה ציורית כמו זו שבא'. במופס ב' (מספרו 18298) הנוסח "כהא לחמא" והמסגרת מסביב לתיבה "כהא"

אחר ברכת המזון כדי שישאר מעמו בפינו". וכן הוא הסדר בעוד מופס בלתי־שלם שבר טוב יצ"ו" ברבר החוספת מחרושי אלשיך על סדר קרש ורחץ "ושמנו אותו יצו" על ג' עמורים ועמור ר' מחחיל "אמר הצעיר אברהם בכ"מ"ר שלמה חיים אף ואח, טופס א' מחחיל קונטרס ו, א ב,סרר ברכת המוון כמנהג קק ספרר

בטופס ב' חסרים ר' עמורים אלה באמצע ההגרה. רק בסוף צרפו ר' עמורים,

השער המקושם. (על שנויי רפוס בהגרה זו, ראה מצמרי בקרית ספר II, שנ"ם, שנם היא "נרפס לחשוקה כמר שלמה חיים ובנו יחידו", הנמצא למעלה בראש עם אוחם הציורים והקשומים, בסוף סרר הגדה של פסח, ויניציאה ממקמני מנים "כנכני נימוו, ולמונ נ, "אלמעכטינער גאמ" – ממש כמו שהם מצויים,

עובעישנ"ט נומרת בפרוריה: "חסל סדר של פסח כהלכתו כאשר הבטחנו

הנכבר הזה כן יוכנו האל יחב לחח לנו כה להוציא לאור ספרים אחרים כאשר בטטעט סבר הנכבר הזה ככל חקחו וככל משפטו וכאשר זכינו להשלמת הסדר Va' 88, aa' 12).

עם לבבנו העתירו בערנו. אלו דברי הצעירים שלמה חיים ובנו אברהם חבר

מוב יצו".

גם בהגרתישס"ג (א. יערי: קונטרס ההגרות, מס' €), שהיא ההוצאה השלישית של משפחת חבר טוב, נרפסה ברכת המוון לחור, מחוץ לפנים ההגרה, עם שער מצויר מיוחד (כמו שער ההגדה), אשר כראי להעתיקו כאן בהיותו בלתי-

מרה ברכת המוון (נרפסה ההגרה לתשוקת / הגכבר כמר שלמה חיים ובנת אברהם הבר מוב / יצ"ו / גרפס שלישית בחרש תמוו / שנת השס"ג / בבית זואן
די גארה / בויניציאה /

בב. אורים ותומים, ל"ר מאיר ערמה, ויניציאה, שם"ג.

לפני ארבעה אכזמפלרים, אשר שלשה מהם נברלים חר מחד בקשומי השער והמסגרות שמסביב המלים "חזון ישעיהו" בעמור ב/ב – הברלים שקשה ליחרם ולפרטם מבלי לוית צלומים. בכל זאת אנסה לתת גם סימנים אחרים כדי לזהת את השנים העקריים.

א. מופסדו לצבר גר: על השער גרפס inoped? 'A sinsoil no.D הקרמת המו"ל ר' מנחם יעקב בכר אליעור יהורה ברף ב' ע"א היא באותיות רש"י, המתחילה "הפעס אורה" ומחויקה 24 שורות. החובף העניני שבשולי הגליונות ברף ב ע"ב, ג ע"אוב' ור' ע"אוב' נשמט לגמרי.

ב. מופסיא ד ל ד ו ד מ ש ש: על השער גרפס i bb בוחוססון no. inotions הקרמת המו"ל היא באותיות מרובעות, מתחילה "הפעם אורה" ומחויקה 25 שורות התוכן העניני מצוי על שולי הגליונות ג ע"אוב וד' ע"ב.

ג. מופסיע ניע ל אוו: המשפט הרומי על השער, שמסגרחו נברלת בהחלט משלשה המופסים הנוכרים, הוא כמו ב', אלא נרפס באותיות יותר גדולות. ההקרמה היא כמו ב', באותיות מרובעות ומחזיקה 25 שורות, אלא מתחילה "הפעם הורה" ונשחרבבו בה שבושידפוס כמו "וחנו כיס עיניכם" "אשר הוית בתחלה" במקום "וחנו בכיס עיניכם" "אשר הייתי בתחלה" – שהם לוכון בשאר המופסים. החוכן העיני שבשולי ג ע"א נרפס גם בר' ע"א ובאותה השניאה עצמה "כיון שהוא מורכח" במקום "כיון שהוא מוכרח", שהוא לנכון במופסי ב'.

המוצא־רבר בשולי הגליון ב/ב "פ' אין צריק בארץ וגו" "נרפס בטופסי ב'

ובאותו מופס ג' (ענעלאוו) גרפסו המלים "ציון" "ושבר" בג' ע"ב בשורות י"א-י"ב מלמטה בפסוקים "ציון במשפט הפרה" "ושבר פושעים" באותן האותיות כמו אותיות מרובעות "ושבר" – אותיות רש"י. ששענים כער התורה וכמה ההורחות יבתור ביוקרם הדיבא בי אפילו למיחש לא מבעי רק על משמרתו במתריק שהחתור על עבתו הן חומרות בחשמעו ולת מן ליה ואם כן החכם יההר רפחל בוידחל כל חותן בשקנוקט בוובשועשולו ושושום כל כול שעבש לע ביועוכל שון שנישוויבים למחום א הם ולקבל ביורת ורבריהם ביוםם כוה וביום סטו מדי ברושים שלו מליליה שם כן שנין מבתיולה יותון מנפלו הכי תלתי מבי ביווני פולם محر ساره جدساسا دارد برسادات درو . به حا مدر דחבתינו זכרגם לכרכם דרמו מפון זה על למון מרע שכעוב פעמב עבוב מכט בכפו ככעב של מק דכ לוונו ששונו בעוונים ו נוס. נמנו מום מולב כוונו להמתו בקולת ם למונס בכקר ולה עוד דחם כן מחה מורהלפרטי והבי חוח להו לחעבר להנהו תלקי מבי לא במשלם שבם הרב רבו משה בר מיימין זברונו לברכה יבמולא ישטרפו ולא יקללפו וכו וחם יית חמן מה מבחבתי מופבניושן במבים ששבשעי לפול בושני יכול לא לירובא והלסרב רבי ממחבר מיימין וביונו לברכה בעו שבשו כן בכריקים בישניקן מנ בקון לשומי ונניקם ושטרפין אותו בפניו ותקללין אותו פר שיחווי לתיטב שור בו בבתר מבלימין לותו ברבים ומפרסמין משלו ברברים שבין אדם לחבירו אבל ברברי שמים אם לא מקיה קחק מכטם כחו מכקל הרתכם בפ המכר ברא בי היה בכח ולאל ידם לצפות זחת כחו פהצירו בעצמם קבן תוכחת אם כן היה לה לביימו ולפרם קלומ ברבי द्धित हिने जादाता हुई बदम मित्त वजादाता मेला बर बदम हिने ואבשה שירעו בחה וה ח'ו דמכו מומעניה וכמרו המכלה בבני קומו ששוביק בכם מכנו מנטו עלעו סכי שלשו ארם למקום נהא העפה חוור על הלאו: البح حا زهد ארסלחבירו אבל ביקרא דלאו אוירי ברברום מבין בתי רהה בלא הלא חשבא נכלל גם כן הרברים מבין לו בון חבל בבמונו לחובות ביוחה וכו וחם כן נותו בשוחשא אים מחבו לאים ולא בשור בלבביבי ולא בחשוב ובו בר ונכנם בביווי וח ממכיח קכתימ לקבתימו באבות מכתב חל תכוח רה היא מכונו למוכיוו החומא של במיתך ונווכן מבוחר בהריח ברבריו במפר מנין מוכה מכוה להחורו למיטב שנאחר הוכיח תוכוח ואחר כך כתב הרואה חבירו מחמא או מאלך בדרך לא מכום בליולהוריבו וכו מכחתר הוכיח קובים און במיתך וול כשיחשא אים לאים לא ישמתו וישתוק וכו ער אלא הבקיב בקרים ללההתבם מחבל בכלל מהרי בקב מס בלב בל כך וראים לוח מברי בפמה רחוכים תוכים ובו כן רברים מבינו לבין חבירו מחמור גם כן למנחתו חלאחייב להוכיחו אא מההחבם מל סבכלל לאו וה גם מלבן שבשע שבן שונם מובימנו שמור למניחוו בלב הרי סלא התירו למכחתו חלא לחיור מחינו ורקבל קובחה מכוה למכחקו ובו כרחיקה בערובי פמחי ורוקא מהוא רביך בתורה ובתכו אבל אדם רמב מאינו אחר כגופו שבאחר ואחבת לרפיך כמוך וכתבו ההגמות הלחבם שכתב שם וול תנוח בל כל ארם לאחב את כל וכו מסעבע ברפוע עוועין מס מכעה: מס מק נבנו לשיאחובלב אלא לאחר שיוביחנו וחינו מקבל חובחה

endra cuchafurement nen al espriar dan eder anna estra de contra al entra el espera el

CONCTINE anterest of marine conlawle has immers in the balls marine medic heree is ulcides through an early

יונים למבת רמתי בקברה . וחותר: ובלם כים ממני למוו דבקי בנרון זה והכה לאפה הפנאר שדיוונים שכן ושיונין שלמוכן בשוון בטולין ונומים . שכמום במוכובם ועושבום מעול לפכרות בין מם בע eccio nac nap ap que gen deca nac Lo com מוכה היורמים ומבת בתבת מנרחה לך דברי מהרם מכלמתנברים זה לוח מהרם מחיוב היורםי ומהררי מש ותמובת מהדרי כין מקרחקה מי הותמוב הגאנים מרשום אבי אבינו והיא משובת מהרש לוריח זכל םי" ומיורמים ממיבים בכץ ירומה ליח לך מידי כי אכו בקוום לדבי נקובל שמוו ובני כשב לו במושול ובנקונ. והחתן תובעתביתו גם בירומת ימקב כי אתר מהם והנה מת ראובן בחני ימקב אביו וא'חב מת יפקב אביו בכל דבר הן באו הן מוחוק יהיו נפטרים מן החוב הכל עפון ביר היורפים מחם ירבו לחק לחתכו הבי חלק זכר משיעור שלף ושו ממוויבים וונמוו למלם על בכרונם שביוליים וכתן לחתכו מער מחייב לבתו ונחתמ חלף מחבי כת לפיין בריב הראיבן הפייל חח בתו בפו ישקב ובשנושם שוביב עבנפם יבווקכשקם. עובוש מצ ספשק

edics. מניהו תמוס רחין בה מעל ברחוי כו פרומיול יל רוקה ויין אבתי מאי פריך ולימרואביך ובין ובי דלמא היינו רשבי של לפנין חורת התפוליורי וכיותקפו התומפות מכר איירי דודאי המכר אינו מכר מעם דחין אדם מקב מאירדעירם דהאי מימרא דבן ממכר וכו לאלמנין ברתוכח מם בקומפות בקדיח דכתבו מם במס די בל אינו גובה משפם דחל מכח חבוה דחבה קה התיכה בבחולפילו לי ואמריכן רבח גובה מן הרחי מת הכל בא לאנבי בכהג והחלפנין חדית הרמים חינו חלא בכן בק מכט עבי עביו שכען שכט בכניון נוסיקו להחור וכן השור בפי ריח והתן שעם לרבר חמום דבן וכתבו התומפות והרחם דחפילו הדמים חניוב באחר התם רמבי אתר אבח מכח אבוה דאבא קאתיכא ומת בנו מוכיול מיד הלקומות מהלכת 'פכוק היול ממצם בפרימי ממת דף קנה כן שתכר בנכםי חביו בחיי חביו ותהפוסקים רההול תיתר דחית" RWIER משער מקומכם מקופרמים

בר' רפים הראשונים (קונטרם א') יש למצוא עור שנויים קלים שונים וברי, שאותו הקונטרם נסרר ונרפס מחרש לא־אחת.

+€. חלקת מחוקק, ל"ר משה אלשיך, ויניציאה, שם"ג.

שתי השורות האחרונת מפנים הפירוש בסוף הספר (רף ק"ב ע"ב) נרפסר בטופס־ענעלאוו בחלוף האותיות הראשונות – שנם הן אותיות רש"י – בארבע המלים האחרונת כזה:

#### ושובע שמחות השמחו ישמים

בעול וארץ

ובסוף רף ק"ג ע"א ורפסה המלה "לוח" לנכון. ואלו בטופס־ולצברגר ורפסר שתי השורות האחרונות לנכון וארבע האותיות הראשונות בר' המלים האחרונות הן מרובעות:

ישמחו השמים ותגל הארץ

ובסוף רף ק"ג ע"א נרפסה המלה "לו" במקום "לוח". אחרייכן בא לירי עוד טופס וולצברגר כפול, הרומה לטופס ענעלאוו. כמו כן משובש הטופס באוסף הרבי מליובביץ. כנראה שמעטים הטופסים המחוקנים שבהם.

פנ. שו"ת מהר"ם מלובלין, ויניציאה, שע"חום.

ר' רור פרענקיל ז"ל מצא, על סמך שו"ת כת", "וקני יהורה" ל"ר יהורה אריה מרוינא, כי בסימן י"ג משו"ת הנוכרות, המסחיים רף יר/בי, חלו ירי מבקרים שהשמימי קטע שלם והרפיסי אותו הרף מחדש. (על ים לביבל יוגרפי ה ול קורות ישראל, וינה חרצר/ה, שנה א' עמ' בוו-11), סימן זה רן קולמוסים נשתברו" בה, במליצה מורינא. ואכן בכחביו נשתמרו כמה מכחבים במחלוקת שפרצה בין הרב אשר גראסיט והרב ר' רפאל צוידאל "על אשר כמה במחלוקת שפרצה בין הרב אשר גראסיט והרב ר' רפאל צוידאל "על אשר כמה במחלוקת שפרצה בין הרב אשר גראסיט והרב ר' רפאל צוידאל "על אשר כמה במחלוקת שפרצה בין הרב אחר והרב יה והרב יה והרב אריה ממודינא, מערק המחלו במה מכחבים מרחבים היהוש אלי מארץ אשר מחר"ם באני מחר"ם ב, הוד ה אריה ממודינא, מצור אות הארי שומען היהופין היהופין המענין אח נפש שרמען".

כאשר בא בנו של מהר"ם ר' גרליה איש לובלין, להרפים את תשובות אביו "אשר נתעסק בספר הזה והרבה יגיעות יגע" – כאשר מעיד עליו המניה ר' אברהם גם שאלה יג, כמו שהיא יצאה מחחת עמו של המחבר. ועל זה באו לערער בני ר' אשר גראסיט "אשר בסופה היה ממיח רברים ונותן רופי והפלה רבה באביהם".

בנגאי צורכא מדרבנן אחרי מוח קרושים בעט ברול", הרי הדברים נשחקעו היורשים טענו: "מה לאיש הלו לשוב כיום להיות חוור ומעיר מחלוקת זה ולספר

בטונה השתרלנו לחזור ולהרפים הרף הנ"ל ולהשמיט "אשר ע"ב" – רושם ריא"ם בקובצו "וקני יהודה" – "יחד עם עמיתנו אלופי ונשתכחו "והמות הפריד ביניהם וישתקו גליהם".

שהיה בירו מהספרים הנ"ל שיביא אותו דף י"ד ויחליפנו וימיד מל בעשובה הנ"ל כל רברי רופי מרובר על החכם הנ"ל וגורנו על כל מי

שהודפסו מספרים בנגאי במוחר"ר אשר הנ"ל אנחנו מודיעים לו את אשר נגוד ואם בזמן מן הזמנים ימצא ביר מי שיהיה "אחר מהרפים הנ"ל מהראשונים אוחו רע בטוב".

ר"ר פרענקיל מביע חקוה, שבוראי נשחמרו מופסי מספר עם הרף המקורי, ואשם". ללין מאחנו להיות למאכולת אש לסבות האמורות וכל המחויק יחמא

ואכן הודיעני ידידי ד"ח ליברמן, כי באוסף הרבי מליובביץ נמצא אמנם יטופס

יקרדמציאות, מן הראוי להעתיק כאן את שמונת השורות וחצי למשמרת: וכיון שהרף המקורי והשלם מרפוס ראשון הוא, מפאח נוירת השריפה והשמרה,

וניפא ליו וכל ישראל יהיו נקיים מנסילו עליו חבמי איטלייא יצ"ו עד שיוד' על פשעיו ושב מוכטו דכט, באונייט, ויטולו על ראשו כל אוטן העונשיי יוסר המצופת ויורם עטרה מראשו באם כן הוא שהיה לבי ועטרת מלכו ולהולמה בראשו בכן מדה כנוד מדה עלמיד בתשובת הרשב"א סי' ח"ם ובהיות שרצה לפרוק כל שכמי נואני איימליא יצ"ו בר נירוי הוא כמעשי דההוא צמע והל רבו שלמרו חכמה בניכר מכוחלי הכתבים של וניאיש הגראסי"טו המוציא דבה על הקרושי' אשר בארץ

העבירו שש שורות מן העמוד הימיני. ובכולם מתחיל עמוד שמאל בשורה זו: בכל הטופסים חסרות השורות האלה מראשית העמור הכפול משמאל, ובמקומן

טוא משורות אלה, השמיטו עוד קודם לכן במוי כמו "ואם כן לפי דברי אותו "מחוייבים לשמוע אליהם ולקבל גוירתם ודבריהם".

ההמשך עם העמוד הסמוך מעבר לרף. ועוד. ויצא שראש דף יד וסופו נשארו ללא שנוי בשתי המהדורות ולא נפסק לפירוש רש"י במקום: מורה לפרש"י. זכר צריק לברכה במקום: זכרונו לברכה. המצוח שכחב וזה לשונו במקום: בספר מנין המצוח שכחב וו"ל. מודה בכרי למלא את החסר ברף זה, השלימו ר"ה או הוסיפו מלים ובטויים כמו: בסרר חחום: "אני הוא המרבר באמח ובמשפט ובצרק לכבור ה' וחורתו הקרושה". במקום "אני הוא המדבר באמת וצדק לקנא קנאת יי צבאות ותורתו הקרושה", המוציא רבה" וחקנו: "ואם כן לפי רברים אלה". אפילו סגנון החתימה החליפו.

# .36. שו"ת נחלת יעקב פאדובאה, שפ"ג-1622.

מז ע"א ופרשות

מז ע"ב עשרה

מח ע"א כראשה

מח ע"ב ראה ראיתי

בספרית הסמינר שני טופסים שעמוריהם נרפסו בסדר הנכון, ואילו באוספו של הרבי מליובביץ מצוי טופס בהפוך אמהות־הרפוס.

# סדר הדפים בטופסייהסמינר: טופס־ליובביץ: מה ע"א להביא מה ע"ב נתקדש' מה ע"ב עשרה מו ע"א דידן מו ע"א כראשה מו ע"ב רק ער אחד מו ע"ב רק עד א

מו ע"ב רק עד אחד מז ע"א ופרשות מז ע"ב נתקדש" מח ע"א דירן

מח ע"א דירן מח ע"ב ראה ראיתי

מופס־שוח"ה (וליובביץ):

לסכם בקצור יוצא, כי בטופס ליובביץ סדר הרפים הוא:

מה ע"א+מז ע"ב – רף מה. מח ע"א+מו ע"ב – רף מו. מז ע"א+מה ע"ב – רף מו. מו ע"א+מח ע"ב – רף מח.

אבל גם טופסי הסמינר נבדלים אחד מחברו, ביחור בשאלה שהריץ בעל השו"ת ר' יעקב היילפרון להרב ר' אביגדור ציוידאל בויניציאה בענין "איך קצת הישובים אשר סביבותינו נוהגי' התר גמו' בחלב שחלבו גוי ואין ישראל רואהו. וגם פה אתנו בתוך העיר יש אנשי לבב עושים כאלה" וכו'.

הרי שתי הנוסחאות בחמש השורות האחרונות בסוף דף כ/ב':

#### טופס־זולצברגר

שלא הוכשרה יש להטרי' כל כליהם. לפני מכ"ת אתחנן יוורני בדרך אלך לאסור ולהתיר כל הרברי' האלה ועפ' מכ"ת להשיב רבי' מעון כי הדבר צרכי צבור והדו' הפרוץ מרובה על העומר וכך דרכו של

שלא הוכשרה יש להטרי' כל כליהם. ומה אעשה שאין בי יכולת לאחוז בכנפות הארץ לנער רשעים ממנה לכן לפני מכ"ת אפיל את תחינתי יורני בדרך אלך לאסו' ולהתיר כל הרברי' האלה כי זה הרי מתחלק

שומר העמוד "מתחלק" אין לו שום קשר עם העמוד הסמוך, המתחיל בנ' הטופסים לנכון "יצר הרע היום אומ' לו עשה כך" וכו'.

דומני, השמטת המשפט החמור "ומה אעשה שאין בי יכולת לאחוז בכנפות הארץ לנער רשעים ממנה", אין בה, בהשמטה זו, לא רק הבדל סגנון כי אם גם הבדל בנוסח החיים והגבת הצבור...

וב. שבילי אמונה, אמשמרראם, שפ"ו.

להדביק ולכסות את השער המשובש (אגב: שבו גם "נדפס בבימ" במקום "בבית"). פונשיקה להרפים שער אחר, שחאריכו הוא: "בחורש ניסן שנת שפו' לפק'", כדי פה... בחודש שבת שנת שפו' לפק'", מה שהכריח את המדפים דניאל די להבין את ההכפלה הואת. בשער דפוס ראשון נפלה מעות נסה בתאריך: "נדפס מופס הספריה כולל שני שערים. נרכש בחלוף מופס עם שער אחד. נקל

ששי כ"ר לראש חדש אב שנת השפ"ו לבריאה". בטאריך המדויק לצאח הספר מבית הדפוס הוא: "וחהי השלמחו היום יום

אבל חוץ מהברל התאריך, השער השני ח דש גם מבחינה מיפוגרפית ביחם

התפארות המניה, כי הספר הזה הוא "ראשית תבואת הרפוס בעיר הזאת", למסגרות, קשוטים, אותיות, סרור הפנים ותכנו.

דפוסו של מנשה בן ישראל (ראה: יעקב רא סילוה רווה, אלפי מנשה, היא, כירוע היום, התפארות-שוא, כי קרמו לו, באוחה השנה, שלשה ספרים מביתו

המקרים הם, אמנם, נרירים, אבל שכיחים, ביחוד בספרים מחקופה מאוחרת.e אבל ראשון הוא אולי בין הספרים העברים בנסיון להדביק שער על גבי שער. אמ"ר חרפו, עמ' פ).

(קרית ספר, שנה י'ב, עמ' 198). בפרוטרוט מקרה רומה עם ספר חדושי הרשב'א, על מסכח שבועות, לבוב חקמ"ה רוכש הספרן יצ'ו אשר נרבה לבו ליחן מנה יפה במחיר הספר יברכהו ה"). י. ונה תאר שני השערים נדפס: ,רב ברכוח להנביר המנושא הקצין החורני וכאן רוח להכנים שמו של צבי הירש, אמשטרדם הצ'ב וקהלה משה, נומ' 188. חמוה שלא הוכיר ווינער, כי על א שמואל ווינער העיר על הספר א סיפת הכהן, אשר אסף ר' משה ב"ר אהרן

מענין, כי בשני המקרים, יש ענין של סדר־היחש עם ר' שאול וואל. שני הספרים עם

השערים המדובקים ישנם בספריתנו.

# בשימה אלפא־ביתית

חלב בינמוב חבילי אמונה מארית יוסף (שו"ת) מו, ע בנ, מבמני ניכניו מנית מביר"ם מלובלין חוש ב, בני ל, עדיב XLL GLLL פבלי אבות GLIMID YLMI GILLA LYE" au,t נעלת יעקב (שו"ת) נביאים ראשונים ממנני עוננני amy. מחבי מם פירוש קב ונקי מלוג נונים מסכע עובול מסכט ביובגוע מסכע בבא מציעא מסכע כעובוע ageu diriail מסכע באש השנה alla LEL מאור עינים May עכלע מעולל עונותו נותול מעובתב א עונע מל פסח ב, בטיי על התורה NOL MEL באמננע ובבהנע איפור והיתר אורים ותומים אגרת רופי הומן

פירארא, שיו-שיו, פוא NOWOLTHO, WEI, TE לראקא, שן, 72 וניציאה, שנב, 92 ועיציאה, שעה, פּבּ ויניציאה, שכה, 82 GILNLN' MIL' 81 ונניציאה, שה, זו קושטרינא!, רפ"ה!, ווא מנסובני בגני ז שונצינו, רמט, פ פארובה, שפנ, 88 שונצינו, רמו, פ מונגנני בני ד 4.LN' al' 82 מבננילי נפד' 6 מנמובה, שימ, סב ויניציאה, רפו, פו בהערה. LILENT' LEI' 81 ומיציאה, רצא, פו ויניציאה, רפו, פו ICIXINL' LE' 8 MY LENGTH LENG FI לושטרינא, רעב, ז מנסובני מגני פז לושטאנדינא, שכו, 12 נתיציארו, שמנ, וה ויניציאה, רפג, 11 32 , אסש, שמא, 28 GULL' LOI' 9 ותיציאה, שמא, וג קושמאנטינא, שכב, 22 פיררא, שמר, פו נתגאט" מסנ' פצ ויניציאה, שנח, סג

שערי דורא לובלין [שלד], 26 שערי צדק ריווא דטרינטו, שכא, 21 שרשים נאפולי, רנא, 5 שרשים סלוניק, רצב/ג, 16 התרומה ויניציאה, רפג, 10

### רשימה ע"פ מקומות הדפוס

- ו אמשטרראם 37.
- . 35 ,34 ,33 ,32 ,31 ,30 ,29 ,23 ,17 ,15 ,14 ,13 ,12 ,11 ,10 ,8 ויניציאה 2
  - .26 לובלין 3
  - .28 לידא 4
  - .25 מנטובה 1, 20, 25.
    - 6 נאפולי 5.
    - .36 פארובה 7
      - 8 פיורו 6.
  - 9 פירארה 18, 19, 19א.
  - .24 ,22 קושטרינא 7, 11א, 22, 24
    - .27 קראקא 11
    - .21 ריווא דטרינטו 12
      - .4 ,3 ,2 שונצינו 13
    - 14 שלוניקי (סלוניק) 9, 16.

#### בית כנסת בקיסריה וכתובותיו

מאת

#### משה שְׁנַבָּה

בין המציאות הרבות שנתגלו בקיסריה — אגב סיורים ובמקרה, או על"ידי חפירות באקראי, שטחיות וחלקיות, ולא הודות לחפירות שיטתיות — אין עד כה אף מציאה אחת המרשה לנו לקבע בבטחה מקום בית־כנסת אחד מבין הרבים שהיו בעיר הזאת במשך ההסטוריה הארוכה מייסוד העיר בימי הורדוס המלך עד בואם של הערבים. אמנם נתגלו כותרות עמודים בעלות קשוט מנורה אך מקום המצאן לא היה מספיק כדי לקשר אותן עם מקום מסוים בתוך שטח העיר הרומית, אותה העיר קיסריה המוקפת חומה בצורת חצי מעגל בערך. כן גם לא ניתן שום חלק בנין אחר, מבין הרבים שהתגלגלו בשטח העיר, לפי צורתו וקשוטיו, להקבע כחלק מבנין בית־כנסת. נם בין הכתובות היהודיות — ומספרן אינו קטן — אין אף אחת הניתנת להתקשר עם בית־כנסת. רובן של הכתובות הן כתובת־נדבה בבית־כנסת."

בדצמבר 1945 הביאו גשמים חזקים לידי גלוי שרידי פסיפס בקרבת החוף, צפונית מקיסריה המושלימית־בוסנית של היום, שהיא בתוך חומות העיר הצלבנית, קרוב לקצה הצפוני של בית הקברות המושלימי בקרבת השביל המוביל למעיין, הנקרא בפי הערבים עין־אבו־עוואד. העדרים, בעברם יום־יום במדרון אל המעיין, שברו במשך הזמן חלק אחרי חלק מפסיפס זה. אנשי שדות־ים, הקבוץ היהודי הקרוב, ידעו על פסיפס זה שהיה נראה בחתך לעומדים במורד לפני שטח הפסיפס מערבה. חלקי בנין אחדים מונחים, כנראה, למטה, בצר

ב באוקטובר 1945 הובאו חלק מהאבנים שהיו מתנלנלות בשטח העיר העתיקה וסביבה ע"י הצבא למחנות־צבא שנבנו בסביבת קיסרין. בחלק מהאבנים, וביניהן חלקי בנין ידועים, השתמשו לשם יסודות לצריפים ולבנינים אחרים. לפי ידיעתי, הובאו רב האבנים למחנה הצבא הגדול שבצפון פרדס־חנה, וחלק קטן למחנה שהיה בצפון קיסריה. הבודק בעתיד את בית־הכנסת שאני דן עליו ושמקומו. כפי שיראה, ודאי, יצטרך להתענין באבני המחנות האלה. עד כמה שהן עוד בנמצא.

יתכן שיש כתובת יהודית הבאה בחשבון לפי צורתה ככתובת סימון מקום מושב של אחד מנכבדי הקהלה בבית־כנסת אחד. אך אפשר לדון עליה רק בקשר עם כתובות אחרות ממין זה ואין כאן מקום לכך.

מערב לפסיפס, בקרבת החוף, וזו ראיה שהבנין אשר אליו שייך הפסיפס היה תופס שטח יותר רחב גם לצד הים, ובהשפעת הגשמים והים נתערער ונתגלגל במורד לצד הים במרוצת הזמנים.

פסיפס זה היה בלחי ירוע עד אז, אך עשרות מטרים דרומיתימורחית לו, מחלקו הכיל כחובת נתונה במענל והוא בתוך פָּנָל מרובע המקושט פרחים אז עלים. כשנראה חתך הפסיפס המערבי יותר בשנת 1945 לא היה ברור אם יש קשר בין שרירי הפסיפס שנתגלו בשנת 1892 לבין החדש. מר עורי שחפר, בפקורת מנהל מחלקת העתיקות, את השטח של הפסיפס האחרון קבע כי לפנינו פסיפסים של אותו בנין במשך תקופות שונות.?

חפירתו של מר עורי, שהחלה במקום שבו נתגלה הפסיפס על-ירי הנשמים והעדרים היורדים אל המעיין, חשפה קודם-כל את שמח הפסיפס אשר התכו נראה לעין והוא הקרוב ביותר לים. אַת-החופר פינתה שמח פסיפס, שריד של הפנימית שבמסגרות ממולאת במרובעים בעלי דגמים שונים, השונים בממנות הפסיפס.\* בשניה מבפנים סרט קלועי ובשלישית סרט של משולשים.\* את כל אלה סוגרות עוד מסגרות שתים בלי דגמים, וכל זה נתון בתוך שמח רחב יותר מאבני פסיפס לבנות המוקף קו שחור בעל אבן פסיפס אחת.

בקרבת פסיפס זה נתגלו על-ירי מר עורי שרירי פסיפס אחר הנמצא בשטח נמוך יותר, מספר סנטימטרים מתחת לשטח הפסיפס הראשון. הוא, אסרכן, קורם לו בזמנו ושייך לחקופת בנין אחרת, שלפני זמן עשית השני.? מר עורי לא

<sup>8</sup> הודות לאדיבותו של מנהל מחלקה העהיקות של ממשלת א"י, מד המילמון, היהה לי רשות להשתמש בחמר הארכיון של מוסד זה ולפרסם את הכתובות החדשות שנתנלו. הנני מביע לו את הודהי הרבה. כמרכן הייב אני תודה למלומדים אחרים העוברים במוסד, ביחוד לד"ר בן־דור, מנהל ספרית המוויאום הממשלתי, ולמד מ. אביויונה. עזרחם האדיבה של חברי אלה בשמיש החומד המדעי שברשותם היחה השובה מאד בשבילי.

+ Maying dwd thatin an thinasing are than event edges and an experimental entire A and A are the second and the sec

מס' 1 ל ופיגורות ניאומטריות אחרות שאינן נוכרות אצל אבייונה שם.

אבייונה שם.

אצל אבייונה דומה A.

כתובת.

ל לראבוני איני יכול לחת מספרים מרויקים במקרה זה. וכן לא, באשר למרחקים בין חלקי הפסיפסים, גם הבדלי נובה'הקרקע בחקופות השונות אין בירי לציין היות ולא נמצא דו"ח מרויק על הרברים האלה, וכן אין הכנית מכל מה שהתנלה בחפירה בארכיון מחלקת העתיקות. במסבות הומן הכלתי רנילות אין אפשרות להשיג את היריעות החסרות הללו. גראה בתצלים שבארכיון מחלקת העתיקות (מספר 1845) קצה של פנל בעל מסגרת פסים ממולאים ברנמים. הפנימי הוא רנם מס' 13, השני ממולא ברנם רומה ל-13, השלישי ברנם רומה ל-13, אך לא בכפילות כפי שציין אצל אבייונה. יותן שחחת הארמה שמכסה חלק מהפגל שלא נחפר כולו נמצאת גלה את כל שטח הבנין של תקופה זו וגובה זה. רצוי מאד לברר על־ידי חפירות יסודיות שטח זה, שאולי אף הוא אינו הקדום ביותר בתולדות בנין זה, אלא יש תקופה עוד יותר קדומה. דרומית־מזרחית יותר נמצא שטח רצפה, בחלקה רצפת פסיפס, שאליו שייכת אותה הכתובת הנתונה במעגל פסיפס, אשר חפר וגלה אותה מר מח'ולי בשנת 1932 ופרסמה אבי־יונה8 והיא כתובת II. הקומפלכס הוה נמצא בשכבת קרקע הגבוהה יותר משטח הפסיפס שבה הכתובת מס' 1 הנתונה במרובע. שוב איני יכול, מהטעמים הנ"ל, לקבוע את מדת גובה שטח זה מעל שטח הרצפה הקודמת. מתקבל על הדעת כי החומה הנראית בתצלום מס' ו, כשהיא עוברת מעל שטח הפסיפס שבו הכתובת המרובעת, היא חלק מאותו בנין שאליו שייכת רצפת הפסיפס בעלת הכתובת הנתונה במעגל (מס' 11). כפי שיוכר בתצלום מס' II. הכתובת היא בלתי שלמה, נתונה במעגל הנכלל במרובע - פרטים עי' להלן - ועל יד המרובע ניכרת רצפה מרוצפת אבנים יותר גדולות. שטח הרצפה הזאת הוא לפי התצלומים שבארכיון מחלהת־ העתיקות די גדול, וחלק אחר ממנה נתגלה גם ברחוקימה מהפסיפס. בכווו לדרום־מזרח בערך, כשמאריכים את הדיאגונלה של המרובע, אשר בן מעגל־ הכתובת, מגיעים אל הקיר המזרחי של בנין זה שבתוכו קבוע על עצם הרצפה לוח אבן־סיד ועליו כתובת, היא כתובת III. שתי כתובות אלה הן באותו נובה ושייכות לאותה התקופה.

היות ואין בידינו מפה ומדות של שרידי הבנינים שרצפותיהם נשתמרו לנו. אין אפשרות לברר את תולדות הבנין הזה לפרטיהן. אך מסקנה אחת מן החמר הבלתי־מלא מותרת: בנין אחד לפנינו ששלוש תקופות שלו לפחות ניתוות להקבע בבטחון: תקופה ראשונה שאין ממנה עדות אפיגרפית. טליה מטיד פסיפס יפה שקשה, כידוע, לקבע את זמנו; תקופה שניה שמתוכה מדברת אליוו כתובת הניתנת בערך לקביעה (מס' 1); ותקופה שלישית ששתי עדויות אפיגרפיות מעידות על זמנה, כפי שנראה. חלקי הרצפה משלוש התקופות מונחים לפנינו כך שהם משתרעים דוקא מצפוןימערב בכוון לדרום־מזרח. לאותה התקופה השלישית משתייכים כנראה שרידי הפסיפס הנראים בגובה מסויים מעל לרצפת הכתובת מס' I, לצד דרום (עי' תצלום מס' I). ברצפה זו נכרים כפי שאני לומד מחברי אבי־יונה מקומות פנויים לעמודים. בגובה קטן מאד מעל רצפה זו נראים שרידים של פסיפס גס מאד, המונח ישר על הרצפה הקודמת. לאותה תקופה שייכת גם שורה של אבנים העוברת מצפון לדרום מעל למקומות הפנויים ברצפה הקודמת. יסוד זה של קיר ורצפה גסה זו משתייכים איפוא לתקופה רביעית מאוחרת יותר. יתכן שאין זה אלא מקרה, ושהפירות מתחת לחלקי הבנין שנשתמרו תוכחנה כי שרידי כל התקופות ניתנים להמצא בכל השטח. עיון בכתובות עצמן מרשה לנו להגיע לידי מסקנות יותר בטוחות כלפי הבניו וחולדוחיו.

<sup>8</sup> עי' אבי־יונה. שם מס' 340 עמ' 69. על הכתובת הזאת אדון להלן בפרוטרוט.

## כעובט מם, ו (גי, עגלום ו רווו)

הכתובת הראשונה, בת חקופת הבנין השניה, היא כתובת פסיפס מקומעת שנתגלחה בשנת 1942 ונחפרה ע"י באיכח מחלקת העתיקות, מר עורי, באותו של רצפת פסיפס גדולה, מרובעת כנראה, שחלקה הצפוני נעלם. כפי שלומרים מחצלום מס' I, נשתמר חלק גדול של החלק הדרומי של רצפת בנין שהוא, בפי שיחברר להלן, בית-כנסת. מערבה מהכתבת, באותו גובה של הפסיפס שאנו דנים בו, נמצא חלק אחר של רצפת פסיפס המוכיח כי חלק הרצפה אשר בו נתגלחה הכתובת מהווה חלק בלבר של רצפת בנין יוחר גדולה הנמשכת לצר מערב ודרום. באותו הצלום רואים שריר של חומת אבני גביל שכוונה ממורח למערב, שחתכה בהמשכה את עצם הכתובת והבניות ישר על רצפת הפסיפס שייכת לחקופת הכתובות מס' II ומס' III. מדות הפסיפס, הכתובת ושרירי הייכת למקופת הכתובות מס' II ומס' III. מדות הפסיפס, הכתובת ושרירי הבנין ניכרות מאותו התצלום.

בכתובת עצמה נראים שרידי חמש שורות. השורה הראשונה שלמה היא ובה שש אותיות. אורך השורות במוח מתוך שו' א'. בסופה ניכר שריד מסגרתה הפנימית של הכתובת, שהיא עצמה עשויה מאבני פסיפס שחורות על גבי שמח של אבנים לבנות. המסגרת הפנימית עשויה אבנים ארומות ורחבה אבן פסיפס אחת. מסגרת זו היא בת 55×55 סגט'. גובה האותיות בשו' א' הוא 7 סגט', ובשו' ב' 9 סגט', בשו' ג' 9 סגט', בשו' ר' 9 סגט', בשו' ה' יש רק אות אחת בלחי שלמה. הכתובת מוקפת על-ידי שלשה פסים הממולאים בדגמים שונים שפורטו לעיל וגוסף על-כך על-ידי פס לבן פשוט שמסביבו מסגרת בעלת שתי אבני פסיפס ארומות (עי' הצלום 1 ר' 111).

והנה מה שנקרא בכחובת

441

| $[\cdots sp]_{\dot{Q}}$                                            | V      |
|--------------------------------------------------------------------|--------|
| [om son]i                                                          | Ī      |
| [οπ \ s ] ου                                                       | ON     |
| $[\epsilon]_{\mu\dot{\delta}\dot{\delta}\dot{\delta}\dot{\delta}}$ | ELEVM  |
| siynoI.                                                            | ZIVTOI |
|                                                                    |        |

ההשלמה במוחה, כשמשווים את הכתובות של הפסיפס). מלבר המספר החסר ההשלמה במוחה, כשמשווים את הכתובות של בית-כנסת אפאמייאה שבסוריה.?

Mayence, La quatrième campagne des fouilles à Apamée, Bulketin ''y 9 des Musées Royaux d'art et d'historie (Bruxelles), 3e série, 7e année, janvier-fevrier 1935 (=L'Antiquité Classique, t. IV (1935) p. 200 sq.; ib. t. VIII ou ''y :(1939) p. 201 sq. (=Bull. d. Mus. Royaux, Bruxelles, 1938 p. 98 sq.)

בבית־כנסת גדול זה נתגלו 16 כתובות ורובן נותנות ידיעות על השתתפות חברי הקהלה בנדבות לשם עשיית הפסיפס. אזכיר רק שתים מהן הקרובות מאד לנוסח כתובתנו:  $\delta a \sigma i \lambda i \delta a s$  |  $\epsilon \dot{v} \dot{s} \dot{a} \mu \epsilon \nu$  |  $\delta \dot{s} \dot{a} \mu \epsilon \nu$  |  $\delta \dot{s} \dot{a} \dot{a} \kappa \dot{s}$  |  $\delta \dot{s} \dot{a} \kappa \dot{s} \dot{a} \kappa \dot{s}$  |  $\delta \dot{s} \dot{a} \kappa \dot{s} \dot{a} \kappa \dot{s}$  |  $\delta \dot{s} \dot{a} \kappa \dot{s} \dot{a} \kappa \dot{s}$  |  $\delta \dot{s} \dot{a} \kappa \dot{s} \dot{a} \kappa \dot{s}$  |  $\delta \dot{s} \dot{a} \kappa \dot{s} \dot{a} \kappa \dot{s}$  |  $\delta \dot{s} \dot{a} \kappa \dot{s} \dot{a} \kappa \dot{s}$  |  $\delta \dot{s} \dot{a} \kappa \dot{s} \dot{a} \kappa \dot{s}$  |  $\delta \dot{s} \dot{a} \kappa \dot{s} \dot{a} \kappa \dot{s}$  |  $\delta \dot{s} \dot{a} \kappa \dot{s} \dot{s} \dot{s} \kappa \dot{s}$  |  $\delta \dot{s} \dot{s} \dot{s} \kappa \dot{s} \dot{s} \kappa \dot{s}$  |  $\delta \dot{s} \dot{s} \kappa \dot{s} \dot{s} \kappa \dot{s} \kappa \dot{s}$  |  $\delta \dot{s} \dot{s} \kappa \dot{s} \dot{s} \kappa \dot{s} \kappa \dot{s}$  |  $\delta \dot{s} \dot{s} \kappa \dot{s} \kappa \dot{s} \kappa \dot{s}$  |  $\delta \dot{s} \kappa \dot{s} \kappa \dot{s} \kappa \dot{s} \kappa \dot{s}$  |  $\delta \dot{s} \kappa \dot{s} \kappa \dot{s} \kappa \dot{s} \kappa \dot{s}$  |  $\delta \dot{s} \kappa \dot{s} \kappa \dot{s} \kappa \dot{s} \kappa \dot{s}$  |  $\delta \dot{s} \kappa \dot{s} \kappa \dot{s} \kappa \dot{s} \kappa \dot{s}$  |  $\delta \dot{s} \kappa \dot{s} \kappa \dot{s} \kappa \dot{s} \kappa \dot{s} \kappa \dot{s}$  |  $\delta \dot{s} \kappa \dot{s} \kappa \dot{s} \kappa \dot{s} \kappa \dot{s} \kappa \dot{s}$  |  $\delta \dot{s} \kappa \dot{s} \kappa \dot{s} \kappa \dot{s} \kappa \dot{s} \kappa \dot{s}$  |  $\delta \dot{s} \kappa \dot{s} \kappa \dot{s} \kappa \dot{s} \kappa \dot{s} \kappa \dot{s}$  |  $\delta \dot{s} \kappa \dot{s} \kappa \dot{s} \kappa \dot{s} \kappa \dot{s}$  |  $\delta \dot{s} \kappa \dot{s} \kappa \dot{s} \kappa \dot{s} \kappa \dot{s}$  |  $\delta \dot{s} \kappa \dot{s} \kappa \dot{s} \kappa \dot{s} \kappa \dot{s} \kappa \dot{s}$  |  $\delta \dot{s} \kappa \dot{s} \kappa \dot{s} \kappa \dot{s} \kappa \dot{s} \kappa \dot{s}$  |  $\delta \dot{s} \kappa \dot{s} \kappa \dot{s} \kappa \dot{s} \kappa \dot{s} \kappa \dot{s}$  |  $\delta \dot{s} \kappa \dot{s} \kappa \dot{s} \kappa \dot{s} \kappa \dot{s} \kappa \dot{s}$  |  $\delta \dot{s} \kappa \dot{s} \kappa \dot{s} \kappa \dot{s} \kappa \dot{s} \kappa \dot{s} \kappa \dot{s}$  |  $\delta \dot{s} \kappa \dot{s} \kappa \dot{s} \kappa \dot{s} \kappa \dot{s} \kappa \dot{s}$  |  $\delta \dot{s} \kappa \dot{s} \kappa \dot{s} \kappa \dot{s} \kappa \dot{s} \kappa \dot{s} \kappa \dot{s}$  |  $\delta \dot{s} \kappa \dot{s} \kappa \dot{s} \kappa \dot{s} \kappa \dot{s} \kappa \dot{s}$  |  $\delta \dot{s} \kappa \dot{s}$  |  $\delta \dot{s} \kappa \dot{s} \kappa \dot{s} \kappa \dot{s} \kappa \dot{s} \kappa \dot{s} \kappa \dot{s}$  |  $\delta \dot{s} \kappa \dot{s} \kappa \dot{s} \kappa \dot{s} \kappa \dot{s} \kappa \dot{s} \kappa \dot{s}$  |  $\delta \dot{s} \kappa \dot{s} \kappa \dot{s} \kappa \dot{s} \kappa \dot{s} \kappa \dot{s} \kappa \dot{s}$  |  $\delta \dot{s} \kappa \dot{s}$  |  $\delta \dot{s}$ 

מוצאים אנו, איפא, אותו מנהג לנדב חלקי פסיפס של רצפת בית־הכנסת על סמך נדרים בקהלת א"י ואותו אופן ונוסח של עדות פומבית על הנדבה בכתובות הרצפה. המנהג הזה שהיה ידוע לנו כמנהג נוצרים בכנסיותיהם נהגו בו — כפי שאנו למדים כעת — גם יהודי ארץ־ישראל וגם יהודי הגולה. השם,  $Ioύ\lambda\iota s$  הוא כנראה לעין קצור של  $Ioi\lambda\iota s$ , שם מקובל אצל יהודי אברופה. בו  $Ioi\lambda\iota s$  נוסח רגיל הן אצל יוונים,  $Ioi\lambda\iota s$  הן אצל יהודים והן אצל נוצרים.

את המספר החסר אין להשלים, אך ניתן לקבע בודאות־מה שהוא היה בן שלוש אותיות, כי כל יתר השורות הן בעלות 6 אותיות. באפאמייאה ציון מספר הרגל נמצא ב־12 כתובות והשטח שנדב מנדב אחד הוא מ 35 עד 150 רגל; בס"ה 1150 רגל פסיפס נדבו חברי הקהלה הבודדים. יש להסיק מתוך נוסח כתובתנו, כי היו גם בקיסריה, כשתקנו בתקופה שניה זו את בית־הכנסת, מנדבים רבים ורק אחד נודע לנו על-ידי כתובתנו.

הכתובת תופסת, כפי שניכר מן התצלום, מרכז של שטח פסיפס רחב למדי, כי היא נתונה בתוך שטח פסיפס פשוט, חדגוני ורחב ועוד קו מסגרת, בן שתי

מאמרי שבהם דנתי על כתובות בית־הכנסת של אפאמאייה. ידיעות ג' (תרצ'ו) עמ' 137 ואילך, וכן קדם א' עמ' 87 ואילך. כל הכתובות של בית־הכנסת נמסרו ע"י Mayence לרשותו של המנוח Mayence שלו. החלק השני של ה־. Corpus Inscr. Jud. בשביל החלק השני של ה־. לרספר שלו. החלק של הספר שפריי הספיק להדפיסו לפני מותו נמצא ברשותי, היות והשתתפתי בא־אלו דברים בהכנת הכרך. עצם הפרסום הסופי של בית־הכנסת טרם הגיע לידינו.

.812 כרך ב' יהיה לכתובת זו מס' 212. מי אצל פריי מס' 213. מים אצל פריי

יי יהיה אצל פריי שם מס' 814.

Comte du Mesnil du Buisson, Mélanges de l' Université ני עי' נם מה שמביא עם עם יי עי' נו מה אפאמייאה, השוה  $St.\ Joseph$  t. XV, 5 p. 208 sq. נם סוקניק קדם א' עמ' 85. - כחובות נדבה כאלה מאותו בית־כנסת שבאפאמייאה עי' במאמרי קדם א' עמ' 88 ר 90. אמנם הנוסח שבהן רחב יותר בשלוש כתובות אלה.

ישם נוכר (מרומי) ששם נוכר Frey, Corp. Inscr. Jud. יעי יאס במס' 10 $\dot{v}<\lambda>\epsilon$ נסי אורי. מס' 636 מוכיר יהודי ששמו הודי משם במס' 533 מראה (Castel Porziano קוראים שם במס' 533 מוכיר יהודי ששמו במס' 10 $\dot{v}$ ג השם משמש, אם־כן, כ־nomen סתם וכ־praenomen. אותו השמוש אצל לאייהודים עי' למשל כתובת Neapolis ב־10 $\dot{v}$ ג פפירוסים עי' 10 $\dot{v}$ ג אותו השמוש בפפירוסים פפירוסים עי' 10 $\dot{v}$ ג אותו השמוש בפפירוסים. לדעתי יש להדגיש כך. 'Io $\dot{v}$ ג הדרי ולפירוסים. לדעתי יש להדגיש כך.

SEG' ב השוה למשל כתובות כסאות אבן שנתגלו בסבסטיה בא"י מהמאה השניה אה"ס ב עוד השוה למשל כתובות למשל כתובות פס' 126 (עי' הערה קודמת), שם מס' 126, 129 (עי' הערה קודמת), שם מס' 120, 120

אבנים כהות, סונר ומקיף את הפנל שבחוכו נמצאת הכחובת. מעבר למסגרת זו שוב משחרע שמח פשוט ובהיר. אין לרעת את צורת שמח הרצפה כולה שבבית-הכנסת, אך לא נמעה בהניחנו, כי הסדור של "שמיחי" הפסיפס היה כוה שכל אחד מהם היה בבחינת יחידה, כפי שהדבר נראה בפסיפס של אפאמייאה. 22 מבט על פסיפס זה מלמד כי כחובות מסיימות הן מרכזי-יחידה כואת, ביחוד מלה הנחנות במענלי פסיפס. 22 הכחבת . לדא צמלולה במל מהו"ל מהווה מרכז יחידת "שמיח" כואת ונחנה גם היא בתוך מרובע. יחד הכחובות הנוענות לנדבות הלקי פסיפס כאלה באפאמייאה מצאו את מקומן לאורך יחידות "שמיח" כאלה, אחת על-יד חברתה. כחובתנו היחה, אם־כן, מרכז יחידות גדולה ורק היא אחת על-יד חברתה. כחובתנו היחה, אם־כן, מרכז יחידות גדולה ורק היא מסונת המצומצמת היחה רבנונית, בו בזמן שרוב שמח היחידה הווה רצפת מסונת מסגרת שני. לדאבוננו, אין לנו יכולת לקבע את יחד פרטי רצפת הפסיפס שבקיסריה, לא את צורת היחידות ולא באיוה מקום היו כחובות יחד המנדבים של חלקיה. יחכן כי המנדבים כמות קטנה יוחד צויינו בכחובות שהיו בקצה שמחי יחידות כאלה.

את תארוך הפסיפס של אפאמייאה אנו לומרים מאחת מכתובותיה, והוא יום הרל לינואר 195. עצם הרמיון לנוסח כתובתנו מרשה לקבע בערך לאותו זמן את הכתובת אשר אנו רנים בה, לשליש האחרון של המאה הד' לספיה"ג. גם המכניקה של עבורת הפסיפס ניתנת להיקבע בזמן זה בערך. יתר על כן, יש המכניקה של עבורת האותיות. אותו המפוס המרובע של 200, ב V הקו הפנימי רביון רב בצורת האותיות. אותו המפוס המרובע של 200, ב V הקו הפנימי כפוף במקצת באותו אופן, ה A וה D מראים שויון בפרטים קטנים. ה"ב מראה אופי רומה. מותר, איפוא, לקבע את בנין בית־הכנסת שבקיסריה, בתקופתו השניה, בבמחון מה, לחצי או לשליש האחרון של המאה הרביעית.

#### כעובע מם, 11 (לו, עגלום 11)

מחקופה יוחר מאוחרת של בנין בית-כנסת זה — החקופה השלישית — נתגלו שתי עדויות אפינרפיות: אחת כחובת פסיפס, והשניה כחובה על לוח אבן. הראשונה נמצאה על-ידי מפקח מטעם מחלקת העתיקות, מר מח'ולי, בשנת 1952 ונתגלתה שנית בהזרמנות הפירתו של מר עורי בשנת 1945. אז יכולתי גם אני לברוק את הכתובת ולהעתיקה על כל פרמיה, עד כמה שניתנו להכר. הכתובת היתה ערוכה בתוך מעגל שהקפו הוא מסגרת ברוחב של 22 סנט'.

צו עו' סוקניק, קדם א' עמ' 88, ציור א'.

אי עי' שם בפגל השמאלי ובימיני למעלה; במענל האחרון נחונה בחובה צולגי פילבו. שצטטחי

לעיל: או הורב את המספר הגדול ביותר של דגל פסיפס מכל הגדבנים.  $^{72}$  מח'גלי ראה או דק חלק של הכחובת וצייר את החלק הוה. מר עודי גלה אותה בולה עד כמה שנשתמדה וצלם אותה.

עצם המעגל נתון בתוך מרובע שרחב מסגרתו הוא 16 סנט'. בפנת המרובע נראה קישוט. קטר המעגל הוא בערך 1 מטר. 12 עבורת הפסיפס בשטח זה הנה הרבה יותר נסה מהקודמת והאבנים הן גדולות וגסות יותר (19 מהן באות על 10 סנט' מרובעים). צבעי הפסיפס הם לבן, שחור, אדם וצהב. אבי־יונה, לפי החמר שהמציא מר מח'ולי, קרא

ΕΙΥΠΟΜΕ ΛΑΖ**ઝ**ΣΙΩ ΦΟΡ

ההעתקה שעשיתי בשעה שהכתובת היתה גלויה בעקב פעולת החפירה הראתה את השרידים האלה:

EΙΤΠΟΜΕ ΟΝΤΑΙΣ

ΛΛΑ2**∀**ΣΙΝ

ΦΟΡΛ

Λ

 $\begin{array}{ll} \epsilon \dot{i} \; \dot{v} \pi o \mu \dot{\epsilon}[\nu] o \nu \tau \alpha \imath s \;\; (=\,<\!o \dot{i}\,>\, \dot{v} \pi o \mu \dot{\epsilon}[\nu] o \nu \tau\,<\!\epsilon\,>\!s) \\ [\tau \dot{o} \nu \; \vartheta(\epsilon \dot{o}) \nu \; \dot{a}] \lambda \lambda \dot{a} \xi o \nu \sigma \imath \nu^{\imath g} \; [\dot{\imath} \sigma \chi \dot{v}] \nu. \end{array}$ 

לפנינו נוסח ה־LXX של ישעיהו מ', ל"א: "וקוי ה' יחליפו כח." הנוסח של consensus הפסוק המופיע בפסיפס מתאים בדיוק לנוסח הנמסר ב-LXX לפי בפסיפס מתאים בדיוק לנוסח הנמסר ב-codicum המלה  $\delta \epsilon$  אחרי < השמיט מחבר הכתובת. אין פלא תרגום לו"ו החבור. אין בו צרך בפסוק כשהוא מובא כאן. משום כך אין פלא שמצטטים אותו בצורה זו.

ראש שו' .<oi>  $\dot{\upsilon}\pi o\mu \acute{\epsilon}[\nu]o\nu \tau<\epsilon>$  ראש שר .<oi שו' מצאו את מקומן שחי המלים באים פלים התחלת השו' ב' היתה ב' חסר. הצלומים השונים שבמחלקת העתיקות מראים כי התחלת השו' ב' חסר. לפי אורך השורה, הניתן לחישוב, בערך, מתוך קוטר

QDAP בחל מכיונה, מס' מס' פרסם אבייונה, מס' פרסת מהיה ידוע מכתובת זו בזמנו פרסם אבייונה, מס' 340 ב-QDAP עמ' 51 וב' QDAP ווחו הדבר עי' ב' QDAP שלו עמ' 69, אותו הדבר עי' ב' QDAP עו' ב' QDAP מס' 138 מס' 25.

ים אימה מחלה מחלה מחלה מה בפסיפס. עם בפרט הי מחלה מחלה אנוסח יים א א היי א היים המלה מחלה מחלה מחלה מחלה מחלה מחלה היים אות

המעגל, נראה שלא היה מקום אלא לחמש אותיות בערך. שם ה', אם־כן, היה כתוב בקצור המקובל  $\overline{\Theta N}$ . עיון בכתובת השלישית, אשר בה אנו קוראים  $\overline{N}$  עי' להלן — מחזק את ההנחה הזאת.

כתובתנו מעידה, איפוא, על שמוש טכסט ה-LXX בקהלת יהודי קיסרין במאה החמשית-ששית, הקרוב לטכסט שנשתמר לנו. אין להתפלא על אקטואליות תרגום השבעים בעיר אשר כבר במאה השלישית־רביעית היו נוהגים בה לקרא את "שמע" אלוניסתין — Έλληνιστί".

מה שנשאר מיתר השורות של הכתובת לא ניתן להשלמה. קוראים בברור בשו' נ'  $\Phi$ OPA, היינו  $\varphi$ opá, מלה המופיעה גם בכתובת השלישית (עי' להלן) — ובפעם הראשונה בכתובות א"י — ובסוף השורה ניכר שריד של  $\Pi$  ו־ס בתוכה, הקצור של  $\pi^0$ . אמנם, אין מן הנמנע לחשב על  $\pi^0$ .  $\pi^0$  ממנה הנוכרת במלה היחירה שנשתמרה בשורה זו. אך לפי כל של יהודי, בעל המתנה הנוכרת במלה היחירה שנשתמרה בשורה זו. אך לפי כל הנאמר הפירוש  $\pi^0$  ( $\delta$ as) מתקבל יותר על הדעת. אין בידינו לשער ולהשלים מה היה לפני  $\varphi$ opá (עי' להלן) מרשה לחשב גם כאן על  $\varphi$ opá ( $\tau$ oví) אם נכון הוא הדבר, אפשר היה להשלים — רק על  $\pi^0$ 0 או דבר דומה. אם לפנינו נוסח דומה לזה של הכתובת השלישית, הרי אפשר היה להניח כי ניתן מספר הרגל של כל פסיפס בית־הכנסת, והתרומה היא של הקהלה כולה ופרטים על התרומות הבודרות של הקהלה אינם נרשמים. כפי שיתברר להלן, המלה  $\pi^0$ 0 דוקא עלולה לחזק פירוש זה.

על הכתוב בשו' 1:  $\Pi$  אין לאמר ולא כלום, כי השריד קטן מדי. אפשר לשער להשל ם  $\alpha \tau$  וגם אפשר לראות בשריד חלק של  $\Pi$ ; ושוב יהיה לפנינו במקרה זה  $\Pi$  ו  $\sigma$  קטנה בתוכה? אך אפשרות אחרונה זו אינה מתקבלת על הדעת כלל. עלינו להודות כי מלבד הפסוק והמלה  $\varphi o \rho \alpha$ , הבטוחה הודות לכתובת השלישית, אין לקבע ולא כלום על תכן הכתובת, שלפחות 4 עד 5 משורותיה חסרות.

<sup>&</sup>quot;עי' ירוש' סוטה פרק ז' הלכה א', כ'א, ע"ב.

<sup>22</sup> עי' הערה קודמת. אך השם אינו מצוי בתקופה מאוחרת.

לפי הרושם שקבלתי כשהכתובת היתה גלויה לעיני המסתכל, בשעת החפירה, היה בתוך שמח רחב של פסיפס גס וחדגוני זה רק חלק אחד זה ומעגל זה, בעל צורה מיוחדת ורבגוני והוא היה המרכז של רצפת הפסיפס של ביתיהכנסת.

### כעובע מם, ווו (לנ, עגלום מם, 11)

הכחובת השלישית שייכה לאותה החקופה של כחובת מס' II. היא נקבעה באותו בנין בית-כנסת, שמרכז רצפתו היה, כנראה, הפסיפס המרובע עם כחובת המעגל, על-יר החומה המזרחית של הבנין. הכחובת נמצאת בערך בהמשך הריאנוגלה של המרובע כשמאריכים אותה לכוון דרום־מזרח. היא חקוקה על לוח אבן מקומית, מוכנסת ברצפה עצמה של בית הכנסת. המדות ניחנות ע"י המצלים. באמצע הלוח יש שקע ענול שבו היה אולי קבוע משהו. יחכן שהיה עמוד קמן ובקצהו יחד, ויחד זו הוכנסה אולי ברצפה דרך החור שבאמצע השקע. החלק האמצעי של שתי השורות אשר מעל לשקע נשבר. באבן קוראים:

| APOTOAA | άβουσα                                    |
|---------|-------------------------------------------|
| ОТЕПНМ  | -Μ ήπ <sup>5</sup> ὔο                     |
| VV OT   | $\tau o(\tilde{v}) \qquad \lambda \alpha$ |
| Vd OΦ   | pdod                                      |
| KEB 02  | so [pho] s (orda) y                       |

אפשרי החרגום רלקמן: "ה' עור ויו, נדבת העם בימי מרוחא". שו'  $1: \overline{XX}$ , אחת הרונמאות המעמות בכתובות יהודיות ששם ההויה מופיע דרך muibnoqmoo. הנמיה לא לכתב את השם הביאה את היהודים לידי שמוש בקונמרקציו דוקא בתרגומים יוניים של התנ"ך והנוצרים קבלו מנהג זה מהם. בה הכתיבה דרך קיצור נותנת מקום לחשוב כי הכוונה לצימט מכתבי הקרש. הנוסחים המקובלים במורח המיוון, ושמאות דונמאות מהם נמצאו במ, שונים הם מהנוסח שלנו. על-יד ע $\overline{\omega}$  שני מופיע אצל הנוצרים גם sòbpod ò .% ...  $\overline{\omega}$  על בנוסח שלנו בלחי הנוסח שלנו בלחי הנוסח שלנו בלחי הנוסח במעל אום  $\overline{\omega}$ 

 $^{\rm EP}$  השוח (1907) בא Sacra (1907) בא החוחס, הי בשוא בע בעיר הוא לשמוש העיי בכתובת מורמומה (160 on LIO, ניסיד) ששם קוראים  $\overline{\rm YM}~(=u(olyu)M)$ . גם כחובת נו מהמאה הששיח.

29. '93 '74, αυ '14' κα' τας τας τας (11' αυ '17' αυ '17' αυ '14' αυ '19' εξε συντία (Princ. Exped.) Div. III, Gr. α. Lal. Inser. 8008: εξε ό θεώς Τοβείη ω.

od Americ. Arch. Exped. to Syria. Gr. a. Lat. Inser. ed. Prentice man 26

.294 ,223 ,209

מכל הפסוקים קרוב ביותר לנוסח כתובתנו הוא ישעיהו נ', ז' ותהלים כ"ח, ז'. והיות שהכתובת הקודמת פסוק מישעיהו בראשה, מתקבל על הדעת, כ" גם כאן פסוק מישעיהו. בטחון אין, כמובן. על כל פנים מסייעת לפירוש זה העובדה שנוסחנו רחוק מן המקובל. כשם שבכתובת השניה שינה מחבר הכתובת את נוסח הפסוק על-ידי השמטת המלה  $\delta \hat{\epsilon}$ , כך כאן הוא משמיט את המלה  $\omega$  או  $\omega$  או  $\omega$ 

בי מצטט את הפסוק בהתאם ל-LXX נם מחבר ה־6, 46. Hebr. 13, 6 כך מצטט את הפסוק בהתאם

עי' מאמרי בבטחה, עי' מאמרי הכוונה לננטיווס בבטחה, עי' מאמרי געה הערי העמרי אי' מובר אילד. אילר. בכתובת בבטחה, עי' מאמרי בידיעות י'א חוב' ג'-ד' עמ' 26 ואילד.

<sup>.</sup>Hypereid. in Athenag. 11 השוה 30

יב את החמר הנונע לשמוש המלה אמלה במובן קהלה אספתי ופירשתי בידיעות כרך יב את החמר הנונע לשמוש המלה  $\lambda a \tilde{\omega}$  אמ $\tilde{\omega}$  אמ $\tilde{\omega}$  אואילך. יש להוסיף חמר אפינרפי חדש המכיל את הנוסח האילך. יש להוסיף חמר אפינרפי הרש המכיל את הנוסח ב.L. Robert, Hellenica III p. 103 sq.

נו .Theophanes Confessor ed. C. De Boor p. 80.23; 82,19,22; 85,9 'ע 32

לשם זה יש עדות אפיגרפית גם בכתובת ארמית־יהודית מארץ־ישראל עצמה.<sup>33</sup>. בכתובת פסיפס של בית־כנסת של נערן קוראים:

דכי

דיר לטב מרות [----ק]טינה וכו'.

ובכתובת שניה: דכיר לטב מר . . . בר וכו'.34

היות ובשש כתובות אחרות מבית־כנסת זה נמצא אותו הנוסח ובכולן בא אחרי "דכיר לטב" שם־פרטי, אין ספק שיש כאן להשלים בכתובת הראשונה מרות[א ובשניה מר[ותא. ה־Mapoud מוא, אם־כן, לפי פרוש שניה מר[ותא. ה־הכנסת או ראש הקהלה, אשר בימיו, ואולי ביזמתו, נעשה בקהלה זה, ראש בית־הכנסת או ראש הקהלה, אשר בימיו, ואולי ביזמתו, נעשה בקהלה המעשה שעליו מעידה הכתובת. נדמה איפוא, אם מקבלים פירוש זה, כי חברי הקחלה בתרומותיהם הקימו את העמוד — עמוד מתכת או עמוד אבן קטן שהיה קבוע בתוך שקע המעגל. קוטר המעגל הוא 11 סנט'. העמוד היה דק. עובדה זו מרשה לנו לחשב כי היה ממתכת. מה היה על עמוד־הברזל קשה לשער; האם אפשר לחשוב על מנורה שהיתה קבועה מעל העמוד? האם יתכן לחשב על על עמורה בצורתה המסורתית היתכן להביא בחשבון אפשרות הנעה. מלבד המנורה בצורתה המסורתית היתכן להביא בחשבון בצורה זו שהלוח משמש יסוד לה, אינה מצויה — עד כמה שידוע לי —, ואולי בצורה זו שהלוח משמש יסוד לה, אינה מצויה — עד כמה שידוע לי –, ואולי דוקא היא מסייעת להשערה כי על העמוד היה מכשיר־מאור איזה שהוא? אולם אין להגיע לידי בטחון.  $^{36}$ 

Socrates, שבארמניה נקרא שבארמניה ( $Martup\acuteo\pio\lambda\iota s$ ) שבארמניה נקרא שבארמניה ( $Martup\acuteo\pio\lambda\iota s$ ) שבארמניה . $Hist.\ Eccl.\ 6,15,9$ 

33 על זה העירני בטובו חברי פרופ' סוקניק. ועל ידי כך מתפרשת אמנם הכתובת באפן פשוט, אך עי' להלן.

Sukenik, Anc. עי' ספר הישוב א' עמ' 110 ח' וכן ט' והספרות המובאת שם. עי' נם 34 אילך. אין ספק כי בכתובת הראשונה של נערן המצוטטת לעיל יש לראות Synag. בשלוש האותיות הכתובות מעל דיר תקון טעות. אשוב לדון על הופעה זו במקום אחר.

.Krauss, Synag. Altert. p. 371 'vy 35

36 על מנורות שנדבו לבתי־הכנסת עי' קראוס שם עמ' 312. אף אנטונינוס קיסר נתן במתנה מנורה לבית־כנסת, עי' שם עמ' 313. בירוש' מגלה ע'ד, ע'א קוראים: העושה נר ומנורה לבית־ הכנסת... כהדא אנטונינוס עשה מנורה לבית־הכנסת.

36a אחרת דעתו של האדריכל ד"ר מ. כהן, אשר הואיל להביע לפני את דעתו על האבן ושמושה בבנין בית־הכנסת. אני מביא את דעתו משום שנראה לי, כי דעת ארכיאולוג ואיש־בנין מנוסה זה ראויה לשקול. ד"ר כהן אינו מאמין שבתוך שקע קטן זה שבמרכז האבן יכול היה לעמד עמוד. הוא מניח כי במקום המעגל ובמקום השקע שנכר, היה איזה קשוט שהוא, למשל, מעגל אבן ועליו חרות ציור או קשוט איזה שהוא. לדעתו, האבן היתה שקועה ברצפה ומרכזה היה ציור זה, שסביבו סודרו אותיות הכתובת. הופעה זו רנילה. ד"ר כהן מעורר את תשומת לבי על כך שבתוך החור שבאמצע ובמקום השבור בגובה שתי השורות הראשונות רואים שרידי לבי על כך שבתוך החור שבאמצע ובמקום השכור כי החלק האמצעי של האבן שעליה תערובה, שהן בגובה שטח האבן. הוא מסיק מכך שיתכן כי החלק האמצעי של האבן שעליה

אפשרות אחרת של פרוש שו' 4/5 של הכתובת תינתן אח"כ, אחרי שנדון על זמנה של הכתובת.

באשר לזמן שתי הכתובות האחרונות, קל יותר לדון מנקודת מבט פליאוגרפית על כתובת מס' III, כי היא חקוקה באותיות ברורות ודי עמוקות באבן, בו בזמן שאותיות הפסיפס אינן ברורות ביותר בצורותיהן. כשמשוים את צורות האותיות של לוח האבן עם אלה שבכתובות גרסא, לפי הטבלאות של  $^{37}$ ,Velles מניעים לידי מסקנות אלה: אפי הכתב הוא לונרי ביזנטי. ה־ $^{38}$  בעל הקו הקטן בהמשך החלק העגול, המהווה זוית חדה עם הקו המאונך, הנו סימן בולט ונדיר הנמצא בגרסא רק פעם אחת בכתובת מהמאה החמשית.  $^{38}$  ה־ $^{38}$  שבכתובתנו הדומה ל- $^{38}$  רומית ויש לה צורת  $^{39}$ , נמצאת בגרסא בכתובת אחת בלבד מהמאה הששית.  $^{39}$  לצורת ה־ $^{39}$  שלנו קרובה ביותר הצורה שבכתובת גרסא אחת מהמאה הששית.  $^{39}$  לצורת ה־ $^{49}$  שבה הקו המאון עובר את קוי האובל לשני הצדדים יש חבר בכתובת מכנסית פרוקופיוס משנת 526 בערך,  $^{49}$  ובכתובות מכנסית קוסמס בכתובות גרסא. על כל פנים, כל הנאמר מרשה לקבוע את הכתובת לסוף המאה החמשית לפחות, וביתר בטחון למאה הששית עצמה, ועליידי כך נקבע נם הזמן של כתובת מס'  $^{41}$ .

האם יש רשות להטיל ספק ביהדות הבנין וכתובותיו? אין להעלות על הדעת כי המדובר בכנסיה נוצרית. אין כל סמל נוצרי. הנוסחים שבכתובות אינם מראים את הסננון הנוצרי המקובל שבתקופתן. ההתאמה הגמורה בין כתובת מס' I וכתובות בית־כנסת אפמאיה מסייעת להנחה כי קהלת יהודים לפנינו. האונומסטיקן אינו סותר בשום דבר את זה שהיה רגיל אצל יהודי התקופה. הפסוקים שמצאנו אינם המצויים דוקא אצל נוצרים, ביחוד הנוסח  $K(\dot{\nu}\rho\iota o)s$  הנו בננוד לנוסחים שנוצרי הזמן משתמשים בהם. ובעקר הבטוי  $\beta o\eta \vartheta os$  הוא בטוח ומוכח כבטוי יהודי בתסליה.

היה הקשוט נשבר או נתקלקל ונסו אולי להשלים את החלק השבור ע"י מענל אבן שהכניסו במקום החלק שעליו היה הציור. היינו, חלק זה הוכנס כתקון החלק שנשבר. ועוד מסקנה הוא מוציא שהיא בנדר אפשרות: היות והתערובת מכסה גם חלק מהמקום שבו האבן לקויה, יש להסיק כי השתמשו באבן בפעם השניה והחומה, שעל ידה נקבעה האבן, מאוחרת יותר מאשר האבן עצמה. איני מעיז לקבע דבר בשאלה זו. יש, על כל פנים, יסוד להתחשב באפשרות שהאבן לא היתה קודם לכן ע"י הקיר הזה שהוא כנראה שייך לתקופה מאוחרת יותר.

עמ' 359 עמ' Gerasa של Gerasa עמ' 359 ואילך.

אם: 285. כתובת זאת היא דוקא זו של בית־הכנסת שבנרסא, קוראים שם:  $^{36}$  אצל וולס מס' 285. כתובת זאת היא דוקא זו של בית־הכנסת  $\tilde{\tau}\tilde{\eta}$   $\sigma \nu \nu \alpha \gamma \omega \gamma \omega \gamma \omega \gamma$ 

39 עי' מס' 353, כתובת נוצרית. צורת ה-Y הזאת נמצאת בה שלוש פעמים.

אמנם מה־A' מס' 284, עי' לוח CXXXI c ולא b, כפי שוולס מציין בטעות. אמנם מה־A עי' מס' 284, עי' אחר משיש לראות בתצלום.

יו עי' שם מס' 304, לוח LXXIX a.

<sup>.316-311</sup> עי' שם מס' 42

ולכן, כוחרת ואת שייכת לחקופת הבנין השלישית, על כל פנים מאוחרת, ולאותו כמקום גלויה של הכוחרת, אגב חפירת קבר, הרי היא היתה בערך באחר. מאוחרת יותר מאשר הראשונה. לפי המקום שצוין במכחבו של אדון עודי ופחות מפותח מאשר הראשונה הנ"ל (v') מצלום מס(V) ונראית כבת תקופה בקיסריה. 24 במקום זה עיינתי בשניהם. הכוחרת מעוברת בעבור פחות יפה כוחרת שיש. שני האחרונים הובאו לגווסטרא של המוזאום הממשלתי הקטן על עמוד שיש עם שרידי בחובה בחוך stasns sluds דועל מציאה אחרה — מר עורי מיום 15 ליוני 1492 הוא מדבר על "פסיפס שבאופן פרוויוורי גולה", בשנת 1491, לרגלי בקוד מנהל המחלקה בקיסריה, כפי הנרצה. במכחבו של כוחרת שניה בעלת אותו קשוט — היינו מנורה — אמנם רק בצר אחד, נתנלחה קשום. בנראה, היא כוחרת אומנה. סמל המנורה מעובר יפה מאד. ++ העברית והמקושטת בשלוש מנורות מצרה האחר. הצד השני הנו בלי לאותה הכותרת היפה אשר היא היום רכוש ביתרהנכות היהודי של האוניברסימה כוחרת שיהרוחה היחה בולטת מאד לפי הקשומים שלה. יש להניח כי החכוון השטח שבו נחגלו הפסיפסים והכחובות הנ"ל. אני בטוח שפרופ' קליין ראה הקברות הערבי, שמאולה לשביל המוביל מקיסריה לנהר החנינים". זהו בערך הכוחרת במלים אלה בדיוק: "הכוחרת נמצאה כ-100 מטרים צפונית לבית-(היינו, לקיסריה של היום). 34 כוחב המכחב קובע אח"ב את מקום המצאה של המחלקה על בוחרת של בית-בנסת המונחת על קרקע של הפיק"א, קרוב לקיסריה העתיקות מודיע מד ס. נינסברג שפרופ' קליין עודר את חשומה לבם של אנשי בירינו המוכיחות שמצאנו בית־כנסת של קסרין. במכתב אחד שבארכיון מחלקת אך אין צרך להסחפק בהוכחות פילולוניות. גם עדויות ארכיאולוגיות

אי היא פורסמה ע"י בנבנישחי ב.ציון, ידיעות החברה להסטוריה ואחנורפיה", שנה א' נליון ר' עמ' S. בנבנישחי שוקל את האפשרות לקביעת מקום ביחיכנסת כאן, לפי מקום מציאה וו, אם כי מרניש שהמצוי אינו מספיק לכך. ברור שעל סמך הידיעות שהיו או, אי־אפשר היה לקבוע את המקום. הצלום מאוחה כותרת עי' ספר היישוב א' לוח י'ו, 2 ועמ' 146 מס' 36. כוחרות עם סמל זה מבתייכנסת אחרים עי' המישל "אוהלה", לוח י'ו, 2 ועמ' 146 מכפר נחרות מחמרודר, ום היא מביתיכנסת (ר' 20 במתיל אחריפי וווע) וכן כותרת מחמרודר, ום היא מביתיכנסת (ר' 20 במתיל אחריפי וווע).

הבנין שמעירות עליו שתי הכתובות האחרונות. 4 בהתחשב עם המציאות לאותו הבנין שרצפותיו על כתובותיהן נתגלו לנו, ונוכל לאמר בבטחה, שנלינו בית־כנסת אחד מרבים, שיש להנית, כי היו בקיםריה. 4

(עי' לעיל) נמצא כנראה יותר בכוון לצד דרום־מורח. וקרוב יותר למודר שעל יד החוף. גם הרציף הגם, שריד התקופה הרביעית שככל שהבנין מאוחר יותר הריהו שואף להחרחק מהמערב, שהוא צד הים חקופה מאוחרת יותר כסו וחופפו על בניני החקופה שקרמה להם. אך נראה הדרומיימורחי של כל שמח הבנין. אין בידינו לקבע בדיוק באיזו מדה בניני שהיא בת התקופה השלישית; הפסיפס השלישי והגבוה ביותר נמצא בקצה בגובה בין שריר הפסיפס הקרום ביותר ובין שרירי הפסיפס המאוחר יותר — מזרחית של השמח שנחפר, שרירי החקופה השניה נמצאים יותר לצר דרום-מזרח התקופה הראשונה התגלה במקום הקרוב ביותר למודד — בפנה הצפונית. נראה כי הבנין הווו, הועבר והתפתח בכוון מצפון־מערב לדרום־מורח. שריר שרירי הבנין וחלקיו לכל פרטיהם, ניתנת להיקבע העובדה כי במשך הומן החמשיח, והרביעית, בעלת הרצפה הנסה (עי' לעיל). אם כי לא נחקרו שחלה בחצי השני של מאה זו, השלישית שהיא מהמאה הששית (או סוף המאה או ארבע חקופות: הראשונה, הקודמת לחצי השני של המאה הרביעית, השניה ארבע — הרצפות שאחת גבוהה מהשניה בשמחה, כי יש להבריל בבנין שלוש אנו למדים, איפוא, מחוך כל הנ"ל ומחוך הסחכלות בשדידי שלוש — או

מחברי פרופ' רייפוברג למרחי, כי יש יסוד להניח שהארוזיה — הסחב — החוקה, שאת פעולותיה אפשר לראות היום באפן ברור בחוף קיסריה, התחילה כבר בתקופה הרומית. אמנם בוראי תמכו במורד כשבנו בנין מעל החוף על הגבעה, \*\* אך נראה שהיה קשה לעמוד בפני כחות המבע. \*\* יתכן שבמשך מאות בשנים, בכל פעם שתקנו את הבנין או הקימוהו מחדש, בכרו להתקרם פנימה, דרומה־מזרחה או מזרחה, כדי להיות במוחים בשמירת היסורות בעתיד.

אחור אל העמוד בעל הכחובה איני יכול לדון עתה מתוך מסבות שהומן גרמן. אחוור אל עמוד זה כשתהיה הודמנות לעיין בו מחדש.

48 אפשר ללמד מחומת-המשען הרחבה העומרת עך היום בקרבה התאטרון ובשמח שלפניו מערבה, שאדריכלי קיסריה ירעו לחמך מורדים כאלה ע"י בנינים ענקיים. גם שרירי חומת-המשען השניה בנובה הקצה השני של התיאטרון נראים יפה עד היום.

(WO YO' ESE). מאוחר. תכניתה ניכרת באפן ברור במפת תצלום מהאויר אשר פרסם רייפוברו לחומה זו, מהחקופה החלמודיח, שהיחה כנראה מרכז היישוב היהודי בומן הוא בתוך השטח הכלול בחומת הירוריס, ולא בשטח העיר הדרומית, שמחוץ שנה, מותר להניח כי הוא נמצא במקום זה אף בתקופה קרומה יותר. נוכר כי בנין ביח־הכנסת שהלך ונבנה מחרש לפחות שלוש פעמים במשך יוחר ממאחים שיש שרירים המעירים על חקופה בנין הקודמה עוד לחקופה I שקבענוה בערך. פרטיו של הבנינים יש לקווח שנדע יוחר על חולדות מונומנט חשוב זה. יחכן ע"י קברים. על-ידי הפירה ובדיקה מדוקדקה של כל הפרטים וכל השמח על להמשיך ולחפר בכוון לבית הקברות הערבי ולבדק את השמח שלא נתפס עדין עם הכוחרות ששייכותן לבנין בית הכנסת נראית במוחה. יחד עם בדיקה זו יש הכנסת מתקופות שונות. ראויים הם לבריקה ארכיאולוגית מדוקדקת, בהשוואה שנתנלגלו למטה במשך התקופות, ויש להניח, כי רובם הם חלקי בנין בית-כשמבישים במורד שעל־יד מקום בית־הכנסח, רואים חלקי בנין אחדים

בזה אל הפרוש השני, שדברנו על אפשרותו למעלה, של השורות 2/4 של זהירה את בית־הכנסת שמצאנו עם אחד הידועים לנו ממקורות תלמודיים. נשוב לנו מחוך ספרותנו. אך שקולים ידועים מרשים אולי לנסוח לוהוח בדרך השערה ההירוריאנית. 60 יראה נועו לנסות ולקשר את בית־הכנסת שמצאנו עם אחד הירועים ביחיהכנסת אשר בגללו וממנו התחיל המרד הגדול היה בתוך העיר

עליו נמצאח בירוש' בכורים ס"ה ע"ר שו' 14 ובמדרש שמואל פרשה ו'. אעמיר מיוחד, הקרוב לשם הנמצא בחוך הכחובת השלישית; הערות החשובה ביותר בספרות התלמודית בנוכר בית־כנסת אחד מבתי־הכנסת של קסרין בשם כעובע מם, וווי

. Llaga.

את שני המקומות אחד על יד חברו.

בא ב, יצחק בר לעור בכנישתא

מדרחא דקיםרין.

עונם יעקב איש כפר נבוריא חד (לפי הוצאח ש. באבער) alla mains

בכנישתא מרודתא דקיסרין. עבי יצחק ברבי אלעור פסוק בכנישתא מרודתא דקיסרין . . .

ביוונית היחה allstab שניה בשם, הרי טבעי הוא הדבר, שהיא נעלמת לפני צורח השם מרודחא קרובה מאד לשם שנחגלה בכחובח־גילטיסקגואו. אם

מחברר מעל לכל ספק מחוך דברי יוספום, מלח' ספר ב' סעיף 285 ואילך. ר־104 .p בי בית הכנסת שממנו פרץ המרד הגדול היה בחוך העיד ההירוריאנית, os ut entrector at group ying: . Allert. Heric: Lynngogonge ya' tos mit

יו בקשר לעדויות המלמודיות האלה יכולתי להנות מידיעתם של חברי המלומדים יהושע

נוסמן ולורא מלמד.

שָנית שניה. בירושלמי השם מופיע בצורת מדרתא. אין ספק שהמדובר הוא באותו בית־כנסת שבקיסרין.

צורה שלישית של שם אותו בית־כנסת נמצאת במדרש איכה רבה לפרק א' פסוק ג': ר' אבהו היה יתיב ומתני בהדא כנישתא מדוכת א דקיסרי. (ובהוצ' באבער ל"ב ע"א: מודח יתיה.) בירוש' ברכות פ"ג, ו' ע"א (במיר פ"ז, נ"ו ע"א) אנו קוראים: רבי אבהו היה יתיב מתני בכנישתא מדדת הבקיסרין. נ"ו ע"א) אנו קוראים: רבי אבהו היה יתיב מתני בכנישתא מדדת הבקוס קושטא): וכן בסנהדרין פ"א י"ח סע"א. וכן בבמדבר רבה פי"ב-ג' (בדפוס קושטא): כנישתא מדדתה (בכת"י אוקספ': מרדתא). ובד' חדשים הוגה ע"פ מתנות כהונה: מדוכתא. רואים אנו, איפוא, שיש ארבע צורות: מדודת א, מדוכתא. רואים אנו, איפוא, שיש ארבע צורות: מדודת אבכתובת. מדוכת א, מדדת או מדר תא, שמולן עומד הים מרכזיים והחשובים ברור שבית־הכנסת שהתלמוד מדבר עליו היה אחד המרכזיים והחשובים שבקיסרין. רבי אבהו היה חי בימי דיאוקלטיאנוס, ור' יצחק בר' אלעזר באמצע המאה הרביעית. התלמוד מעיד, אם־כן, על קיום בית־כנסת מרכזי אחד בעל שם דומה בזמן המתאים לאחת התקופות של בית־הכנסת הנ"ל שנתגלה בקיסריה. השם מדוכתא (מודח יתיה) הוא שיבוש ברור ואין להתחשב כלל בנוסח זה.

לאמתו של דבר, נראה קרוב שאין בין מרדתא ומרודתא אלא שינוי כתיב. ואם כן הוא הדבר, הרינו מגיעים, — בהתחשב עם ההתאמה שבין עדות הכתובת השלישית והצורה Μαρουθα ובין הנוסח מרודתא, לידי הנחה כי הצורה מרודתא היא הנכונה והבטוחה יותר מכל הבחינות. שתי עדויות אלה מסייעות אחת לחברתה. השמטת ה־Δ בנוסה היווני לפני ה־Θ נכונה היא, מבחינה פוניטית, ומוצדקת ביוונית שבמזרח. ושתי הצורות נראות אידנטיות, למרות כתיבן השונה. מרורתא פירושה מורדת. עובדה זו שקבענו מעלה על הדעת את הרעיון שלפנינו עדות על אותו בית־כנסת שממנו התחיל המרד הגדול בקיסריה ושיוספוס דן עליו בפרוטרוט במלח' ספר ב' (XIV, 4, 5, סעיף 284 ואילך). מתאורו של יוספוס ברור כי בית־כנסת זה נמצא בתוך העיר ההירודיאנית והמקום בתוך החומות היה, כפי שמתבלט מתאורו, צר כבר בשנת 66. מהקונפליקט על המגרש הריק שלפני בית־הכנסת התלקח המרד בארץ כולה. כי בית־כנסת זה, אשר עליו מספר יוספוס (שם סעיף 285) היה גם אז מרכזי, יוצא מהבטוי הכולל שמשתמש בו יוספוס שם: "כי היהודים שבקיסרין שהיה להם בית־ οί γάρ ἐν Καισαρεία) כנסת על־יד שטח קרקע שבעליו היה יווני איש קיסרין 'Ιουδαΐοι, συναγωγήν έχοντες παρά χωρίον οδ δεσπότης ήν τις , היינו, בית־כנסת זה היה של היה ודים שבקיסרין, Ελλην Καισαρεύς. של הקהלה כולה. כמובן, יתכן שבתי תפלה אחרים היו בעיר, אך כאן מדובר על הגדול והרפרזנטטיווי ביותר, ודוקא בסביבתו הפגינו יווני קיסריה את התנגדותם ליהודים. בית־הכנסת שמצאנו וקבענו לפי המציאות הארכיאולוגיות והאפיגרפיות יתכן שהוא הוא זה שיוספוס מדבר עליו. אם פרושנו זה של עם מתקשר ששם הדעת על הדעת הרי מתקבל על הרותא הוא נכון, הרי מתקשר ששם ה $-\mathrm{Mapou}\vartheta a$ ספורו של יוספוס על המרד והתחלתו, והוא הוא בית־הכנסת "המורדת" — כנישתא

מרורחא. כי הצורה היא muigioidad, אחרת היה צריך לבתב "רמרורחא". הצורה שהמסורת שמרה עליה, מיר ויר תא או מרוחא אינה יכולה להתפרש אלא כיmuvidolibs, כפי שאנו למרים מהפסוק בעזרא ד', י"ב קריחא מרדתא (שם מ"ו קריא מרדתא). בסורית הצורה הנכונה היא מרורתא. אין תימה בכך שהמרוסקריפציה היוונית מסתפקת ב' alistabb אחת, אך מפליא שהalisoov שבסורית מוצא את תמורתו ביעס ביוונית. אולם הכתיב המשובש והבלתיימרויק של כתובת מס' II ומס' III שהרושנותו לעיל, אין פלא שהוא מופיע נם בשם זה. מחבר הכתובת אינו מצטיין בריוקו הכתיבי, (וכן יתכן שהalisoov כשהוא בלתיימומעם ומקוצר יכול היה להינתן בומן זה בכתיב עס). הוצ

על כל פנים, ברוד על ממך כל העדויות כי כנישחא מרודחא נקראה בשם וח גם במאה הרביעית וגם במאה החמשית-ששית. השם הזה — אם פרישנו נכון — אינו שם של הזמן המאוחר בלבר, כפי שצריכים היינו להניח בפירוש הראשון של הכחובת השלישית. יחכן כי בינתים השם מרוחא — 256000,000 כשם פרטי היה נעשה מצוי יותר (עי' הרוגמאות שהובאו לעיל) ומן האפשר הוא שהעם הצורת מרודתא"מרוחא רק את היותויוקסיק חפותסת הארמיהמורי ולא הבנישחא מרודתא" ולא ... "רמרודתא" מרשה להניח אותו במפרות התלמודית וה בקצור מרודת א, היינו, המור להניח כי היו קוראים לביחיכוםת מחברר גם הבטוי ב6000,000 (הדי לפי פרישנו זה "לשם מרודתא", לשם בית- הכנסת הנקרא כך. שמיש זה של להי לא קשה למצא לו חבר בספרות היוונית המאוחרת ובי(מיטט). <sup>28</sup>

בנסיון זה של פרוש פרטים בנוגע לשנוי שם בית-הכנסת ישארו פרטים בלחי ירועים ובלחי ברורים. אך אין ספק שהופעת השם מרותא בכתובת ומרורחא בחלמוד מחייבים אותנו לראות בהם כתיבים שונים של אותו הרבר. לא יוכל להיות כאן מקרה. יהיו השנויים, בכתיב ובהוראת המלה בתוך העם, אשר יהיו, יסוד אחד להם. בית-כנסת זה הוא אותו בית-כנסת, כך נראה לי, והפירוש השני הזה הנו, לרעתי, המתקבל על הרעת יותר מאשר הראשון.

וכך עומרים אנו, כנראה, לפני אחר מבתי-הכנסת ההסטוריים של תקופת החלמור, שבו למר רבי אבהו. הפירה שטחית בלבר תוכל להרחיב את יריעתנו. אשמח אם תמצא אפשרות בהקרם להפירה זו העלולה לבהן לסתר או לאשר את מסקנותי.

πιο εωνάς παιτη παιτιπνιταία ως πωο παιγαία γιο πετι πίεςτ ατία ατίας.  $^{1}$ ες γι  $^{1}$  λπό εαιες ένα γι' ππαι ααναρ  $^{1}$   $^{1}$  Ν.  $^{2}$  .  $^{1}$  Λασιον, W γιγ  $^{1}$  λπό.  $^{1}$  είπτι γα'  $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$  Ααγίακι αγιί αεπε νι πνασία εί,  $^{1}$  είπτι γα'  $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$ 







III

H

T





V

 $IV_1$ 

# ב, אליהו הכהן האיתמרי והשבתאות

UNU

ונתם חבום

יחסו של ר' אליהו הכהן מאיומיר, בעל ס' שבט מוסר ומררש הלפיוח, אל התניעה השבתאית, נחשב בספרות לרבר שאינו בגרר שאלה כלל. מקומו בין גדולי הממיפים לחסירות ופרישות ירוע, ובענייני היאולוגיה שבספריו איש לא התעניין. נוסף לכך היחה כאן שאלת ספר מריבה קורש, כתב הפולמיס החריף נגד קארדות מאיומיר, וגם אני נתפסתי לרעה זו לפני עשרים שנה. ז ממילא מובן שאם בעל שכמה חוקרים חישבו כאפשר שמחברו ר' אליהו הכהן אינו אלא הרב הרחש שכם מוסר חיבר באמת את ס' מריבה קורש, אין כל צורך לבירור נוסף על עמרחו שאמנם כן יש כאן בעיה מלאה המיהוה – צייך לצאת מס' מריבה קורש. אליהו הכהן מאיומיר האם אפשר לענות בהן או לאו על השאלה אם ייחכן שר' אליהו הכהן מאיומיר

היחירי שניסה לשקול מקצה המענות בשאלה זו, הוא שמואל זֶרְסָּס במאמרו על "ר' אליהו הכהן מאיומיר"2 – והן ולאו ורפה ביהו. מצר אחד הוא מוען (בצרק):8 "לכאורה המנה הדבר: הרי ר' אליהו הכהן ספוג הוח הקבלה, מהחבט בשאלות ואף באחד מספריו... לא נוכר החיבור "מריבות קורש", אם כי הוא מרבה להביא בהקרמות את רשימת ספריו הנמצאים אתו בכ"י". אך לעומת זה הוא מביא מענות בהקרמות את רשימת ספריו הנמצאים אתו בכ"י". אך לעומת זה הוא מביא מענות גוריות; מצר אחד את "ירירות" עם רורף השבתאים ר' אברהם יצחקי מירושלים אשר בפקורתו הוכרח פרנסי איומיר לשרוף את כתבי קארדונו שהיו נפוצים בעיר, גוריות: מצר את העוברה שהוא (ורסס) קובע: "מתוך המכסט של [ס' מריבת קורש] מתבר ר שמחברו הוא מתושבי איומיר, מכיר את אנשיה ורחובותיה". פענה שניה זו חשובה מאר, ועשיה לסיים את הויכוח כי חושב איומיר

ו בערך קארדווו באנציקלופדיה יודאיקה, ברך חמישי (1850).

ב גרפס ביבנה, מאסף שנחי, ספר שני (ח'ש), עמ' קנו-קענ. 3 שם, עמ' קסא.

אוורסס לא פירט את דבריו, ואיני יודע אם בכוונה סחם ולא פירש למי הכוונה. במסה על הדרשן הגדול היה צריך להביא גם חומר כוה ביחר דייקנות, אבל גדול כח השיגרא והמשמוש. בהמשך דברי אוכיר שמוח של הבמים כאלה שהובאו בספריו.

בשם ר' אליהו הכהן הנחשב בין הלמידי החכמים של הקהילה בשנת הס"ו (שנת היבור הספר) – לא יוכל להיות אלא בעל שבט מוסר. אבל רא עקא: העוברה שקבע ורסם בקיצור נמרץ, אינה עוברה כלל, ואיפכא מסתברא: חושבני שאפשר להוכיח בבירור שר' אליהו הכהן מאיומיר לא היה מחבר הספר שנתחבר אווי החם אחר השנה המיני שאפשר

דבר זה מחברר מכל הצדרים, מצד תוכנו, צורתו ופתיחתו בשער כתב היד,

עומנים המדוייק של המאורעות המסופרים, אבל אין להשוות כלל אירויוקים אלו שכנראה הכיר אותם מקרוב. יש אולי פה ושם בספרו בלבול וערבוביה בסדר בלשונן או מחוך ידיעות ששאב מחעודות כאלה או מחוך שיחת חלמידיו בקושמא יריעה אחת בספר הנוגעת לאיזמיר שאינה מחבארת מחוך תעורות המועתקות כאן ורורושטו בחיי קאררווו וכל מה שבא אחריה, מתואר כאן בקיצור רב. ואין אף ספק שהוא היה קרוב למקום המעשים. לעומח זה, כל מה שקדם לחקופת קושמא הכוחב על כל המחרחש בשנים אלה הן אינטימיות כל כך ער שנם מצד זה אין ורורושטו, ותיאור השנים האלה בחיי קאררווו מהווה רוב רובו של הספר. יריעות לובה מוצני יריעה מדוייקה מאד בכל קורות קצורווו בשנות שבתו בקושמא באונו בשפע גם בעצם סיפור המעשים והמאורעות. ייחר על כן: בעל מריבת קושטא וסביבותיה. וידיעות אלו אינן כלולות באגרות שהעתיק בלבר, אלא הן ואברבה, ידיעות מפורטות בטופוגראפיה מקומית יש למחבר באמת – אבל רק על שמודות כאלה שהמחבר מעתיקי ואין מהן כל ראיה על יריעות המחבר עצמו! איומיר ואנשיה שורסס ביסס עליהן את מסקנתו המוטעית, כלולות כולן בתוך ומבם שנחפרסמו בעיר ונראה שנתנלגלו לידי הכוחב. הידיעות על רחובות העיר בשעת שבתו של קארדווו בקושמא היתה שריפה בביתו וניירות רבים נתפורו בהוצות, בוא מספר לנו כיצד הגיע ליריו חלק מן האגרות הרבות והחשובות שהובאו בספרו: מאר, אבל הן מוכיחות שהמאסף אותן לא ישב עצמו באיזמיר אלא בקושמא. והרי אנרות שתלמידי קארדווו שלחו מאיזמיד אל רבם בקושמא! תעודות אלו וכבדות שמעבר בקושי עשר שורות, ושאר יריעותיו אינן אלא העתקות מתוך פעולחו שם, שהיו צריכות להיות ירועות בפרטיהן לבן המקום וברהומן, הקריש על פעולתו של קארדווו באיומיד (בערך בשנים חל"ה עד חל"ם או ח"ם). לשנות אם בודקים את תוכן הספר בדיוק, מתברר שאין למחבר כמעט כל ידיעה ואין כל מקום לבלבל אח הפרשה.

פ לנייני שבחי צבי, עם' פו שורה בו-22.

<sup>0</sup> an' ka' +2-82.

ז שם, עמ' סו-וו.

<sup>9</sup> פיין למשל בעמ' 11, 22, 22. חיאורים מרוייקים אלו נכתבו בלי ספק ע"י איש קושמא. 9 קשה להלום את סדר הומנים בסיפורי המאורעות בקושמא מתחלת שנות השמונים של

המאה הייו שבאו כאן באריכות רבה ובצירוף דוקומומאציה עשירה למדי, אלא שלצערנו השמים המעחיק את התאריכים. מכיון שם' מריבת קורש נתחבר כעבור עשרים וחמש שנים אחרי המאורעות וכנראה גם על ירי מחבר שהיה או ילר, אין פלא באייריוקים אלו.

ל העדר ידיעה מפורטת בשאר פרשיות חייו של קארדוזו. מעשרים תעודות ויותר שהועתקו בספר, רובן המכריע הוא מחוגו של קארדוזו בקושטא או אגרות שנשלחו לקושטא. אגרות שנשלחו לאיזמיר, לא הועתקו כאן בכלל, ורק במקום אחר נזכרו אגרות כאלה: "בימים ההם – הכוונה לתקופה מיד אחרי ההמרה של ש"ץ, תכ"ז עד ת"ל – כתב גם כן אגרות פלסתר לחכמי עיר איזמיר ודי בכל אתר ואתר לחזק האמונה בש"ץ... בטענות סכליות". 10 אבל אגרות אלה היו ידועות בהעתקות גם במקומות אחרים, ונראה שקארדוזו עצמו בלהט אמונתו שלח העתקות מהן ל "כל אתר ואתר", ובאמת נשתמרו לנו בכמה כתבי"יד איטלקיים מסוף המאה הי"ז, כגון כ"י האלברשטאם 40, ואין מהן הוכחה שרק תושב איזמיר יכול לדעת אותן. לעומת זה רוב האגרות המועתקות בספר אינן תעודות "רשמיות" כאלה אלא מכתבים אינטימיים, פתקאות ודברי חזון שלא נועדו כלל להפצה ברבים.

מסקנא זאת מתאשרת מתוך שער הספר בכ"י גינצבורג שערותו לא הובאה בחשבון ע"י החוקרים. שם נאמר, לפי ערות המו"ל אהרן פריימאן: "ספר מריבת קורש... מעשה ידי ה"ר ן' הכה' אליה כהן וועוד י"ב שורות של שילוב השם בצירופים שונים פנים ואחור!ן בקושטאנטינה קרית מלך רב... שנת ועבד"י דו"ד נשי"א עליהם לעולם". מכיון ששער הספר "נראה כאלו נדפס"יי חשבו כנראה (ועל כל פנים אני טעיתי בשעתו להבין הדברים כך), ששם המקום היה צריך לציין את מקום הרפוס. אבל אין כל יסוד להשערה זו. שערים שנכתבו בסידור יפה "כאילו נדפסו" נמצאו בכתבי יד רבים, והעובדה שבאו כאן שורות רבות של צירופים ושילובי השם אליה כהן, מוכיחה שלא בשביל בית הרפוס נכתב השער הזה. ואם כן, נאמר כאן בפה מלא שהספר נתחבר בקושטא. והרי ר' אליהו הכהן ישב כל ימיו באיזמיר, ואין לנו כל סיבה שהיא להעתיק את מקום מושבו בשנת תס"ו לקושטא כדי שיחבר שם את ס' מריבת קורש. גם בעל התוספת בראש הספר, בין יום טוב בן יצחק רומאן, ממשפחה ירועה בקושטא בא, וגם הוא מעיד שישב זמן רב בכפיפה אחת עם קארדוזו, ר"ל בקושטא, והוא קורא למחבר "יריד נפשי", ואין בכל אלה אף רמז שיכריח אותנו לצאת מפשטם של דברים ולחפש את המחבר לא בקושטא שהכל מורה עליה אלא באיזמיר.

נוסף לזה יש שלש טענות המוציאות את הדרשן מאיזמיר בהחלט מגדר מחבר מריבת קודש. אביו של ר' אליהו נפטר באיזמיר באלול תי"ט (1659), ולפי עדותו של ורסס נמצא בס' ידו בכל לר"א הכהן לא רק נוסח המצבה אלא גם השיר שהוא חיבר בשביל המצבה. מלבד זה הוא מרבה להזכיר מנהגי אביו ר' אברהם שלמה הכהן ודרשותיו וברור שהכיר אותו יפה. מכאן מוכח שהיה בזמן פטירתו לכל הפחות בן י"ד או ט"ו שנים, ויש איפוא להקרים את זמן לידתו לכל הפחות עד

ו שם, עמ' פ,

<sup>11</sup> אהרון פריימאן במבוא לס' ענייני שבתי צבי, עמ' א.

<sup>12</sup> גריץ טעה וכתב שהספר .נערך' על ידו ואין כל עדות לכך בדברים בשבח הספר שהקדים לו.

סמוך לשנת ת"ה (1645) בערך. על מצבתו בשנת תפ"ט הוא נקרא מר קשישא, ובאמת נראה שזכה להגיע לזקנה מופלגת. 13 וכן מעירים ספריו שברקתי שנכתבו רובם ככולם לפני סוף המאה השבע עשרה. בשנות השבעים כבר היה נוהג לדרוש, והספדו על רבו ר' במימין מלמד שנפטר בכסליו תל"ח נדפס בראש ס' מדרש אליהו שלו. מכאן שבשנת תס"ז היה ר' אליהו למעלה מבן ששים – ואילו בעל מריבת קודש קורא את עצמו בהקדמת ספרו "נער", ונראה שהיה תלמיר חכם צעיר שניסה כחו בפעם הראשונה "למשוך בשבט סופר" וגם בעל ההקדמה יום צעיר שניסה כחו בפעם הראשונה "למשוך בשבט סופר" וגם בעל ההקדמה יום טוב רומאן אינו קורא אותו בכנויי כבוד אחרים מלבד "האי צורבא דרבנן".

ועוד: ר' אליהו הכהן מאיזמיר עשה ספרים הרבה ואין ביניהם אף ספר אחד שנכתב בסגנון ס' מריבת קודש אשר מחברו היה מבעלי המליצה המופלגים. ההבדל בין סגנוני שני אליהו אלה עצום, וגם בנסיונות ר' אליהו מאיזמיר לכתוב במליצה בהקדמותיו לכמה מספריו אין בהם כלום מכחו של בעל מריבת קודש בשרה זה. וגדולה מכולם: הרי הדרשן ר' אליהו הכהן מאיזמיר נזכר בפירוש בתעודות שבס' מריבת קודש, ומכר שם כמקורב לתלמידיו של אברהם קארדוזו דווקא! אל עובדה חשובה זו, המשנה את כל הבעיה, לא שמו לב כלל. בסיפורו על חלמידי קארדוזו באיזמיר, ובפרט על מעשי החזן דניאל בונפוס "נביא הבעל" הוא מעתיק מלה במלה תעודה על מאורעות שקרו בחוג זה, ועשרים ושנים איש חתומים עליה כעדים. הדברים נכתבו בין ת"ם ותמ"ב, כאשר קארדוזו כבר היה בקושטא ונדד בין עיר זו לרורושטו. בראש החותמים בא שמו של אליהו כהן, ומכאן שהוא החשוב שבחבורה. החותמים מכירים בפה מלא במשיחותו של "ש"ץ אמיר"ה" כמשיח בן רור ושל קאררווו כמשיח בן אפרים. 14 הם מספרים על גילויי המשיח ש"ץ "ברוחניותו" שאירעו בשתי שבתות ובשאר ימים. והנה, בין יתר הרברים נאמר שם: "גם ביום שבת קודש היה הח"ר אליהו כהן דורש וראה הנביא [דניאל] את אב הדרשן ור' עקיבא ושבעה מתלמידיו גלו לו ןלאביו של הדרשןן את סוד האלהות", דהיינו את הסוד המיוחד שקארדוזו הפיץ בתורת האלהות שלו. וכן עוד פעם שם בסיפור על שבת אחרת: בשעת דרשת ר' אליהו "ראה הנביא לפני ההיכל שולחן ערוך והיו מסובים שם אדם הראשון והאבות ומשה ותרי עשר נביאים". אין כל יסוד להניח שהדרשן ר' אליהו הכהן שבתעודה זו שונה מן הדרשן והמחבר הידוע שדרשות רבות משנים אלו (לפני תמ"ד) נדפסו בספריו. הוא נמצא אז בחברת הנביא השבתאי דניאל המכבד אותו, כנראה, בין ה"מאמינים" ורואה את אביו שר' עקיבא ותלמידיו מזכים אותו בגילוי "סוד האלהות" בעולם האמת. והרי ראינו למעלה שאביו היה תלמיר חכם מפורסם באיזמיר, הידוע מהרבה דברים שבנו מביא ממנו בספריו.

אם ברור הוא, שהדרשן הידוע אינו ביחסים רעים עם קבוצת קארדוזו בעיר, נשאלת השאלה אם הוא איננו בעצמו אותו אליהו כהן החתום בראש התעודה ההיא.

<sup>13</sup> עיין ורסס, עמ' קנו-קנח שלא הסיק את המסקנה מן החומר שהוא עצמו מביא על יחסיו של ר'א הכהן אל אביו ומסתפק בכך לקבוע שנולד לפני תי'ט.

הוא מעיד לא רק על גילויים שנעשו לח' דניאל אלא גם על מה שהוא וחבריו ראו בעצמם באותה שעה. בהמשך בירורנו נראה שאמנם כן יש להשערה זו על מה לסמוך בספרי ר' אליהו עצמו. והרי באמיתות התעודה המעמידה חכם בשם אליהו כהן בראש קבוצת קארדוזו באיזמיר, אין להטיל ספק.

2

נשאלת איפוא השאלה: האם כתביו הרבים של הדרשן הגדול מאשרים או מכחישים את ההשערה שהוא הוא אותו השבתאי הנלהב? הרי נמצאו בידינו גם דוגמאות אחרות שספרי דרוש של בני הדור מכילים חומר שבתאי שאיש לא שם אליו את לבו והמעיד על ההשפעה של המחשבה השבתאית על הכותבים. 15 חסידותו והתלהבותו של ר' אליהו הכהן לתורה ולמצוות אינה מונעת אותנו מלשאול שאלה זו, מכיון שבשנים אלו רובם הגדול של החכמים השבתאים שייכים לאגף זה של השבתאות החסידית, ואין כאן לא סתירה ולא צביעות כפי שכבר הארכתי בסוניא זו במקומות אחרים.

עברתי על אחרים מספרי הדרוש של ר' אליהו הכהן ולהפתעתי מצאתי שיש בהם כמה דברים המאשרים את ההשערה, ומוכיחים מעבר לכל ספק שהדרשן המפורסם מושפע בתפיסתו של ענייני המשיח השפעה עמוקה ובולטת מכחבי השבתאים ותורתם. הוא מבאר דעות שאין להן כל מקור אחר בספרותנו אלא בספרי ר' נתן הנביא מעזה ובספרי קאררוזו, הוא מזכיר מקורות שבתאים בפירוש או ברמז, ויש שהוא משתמש ברעיונות שבאו לו ממחנה זה, אבל משווה להם אופי בלתי־שבתאי ע"י מפנה דרשני המשכיח את ה"עוקץ" השבתאי! בדור זה שסערת השבתאות עוד לא שככה, אי אפשר לתאר שתלמיד חכם מצויין כמו ר' אליהו הכהן לא ידע ולא יבין את טיבם של הרעיונות שהשתמש בהם ושהסכים עמהם. ואם נרצה לומר שמא אותו "אליהו כהן" החותם ראשונה בין תלמידי קארדוזו באיזמיר, אינו מחכמי העיר אלא סתם בעל בית נכבר ומשתגע, הרי באה עדותו של קארדוזו עצמו וטופחת על פנינו. בסיפור קארדוזו על ההמרה הגדולה בשאלוניקי שפרסמתי במקום אחר 16 נאמר בפירוש שהזהיר את תלמידיו ("למי שכבר ידעו אלהותו של הקב"ה") על הסכנה של התגלות רוחות שקר בעולם. "ואני ירעתי דבר זה ואז כתבתי אגרות לאזמיר ליד חכם אליהו הכהן וחבריו וכו'". וכי לא תתעורר כאן ההשערה שהדרשן הנוכח בשעת הגילויים 2בית הכנסת באיזמיר והחכם בעל אותו השם החותם ראשונה על העדות, אחד הם? ועתה נפנה לספרי ר' אליהו ונראה מה יש ללמוד מהם.

ב"מדרש תלפיות", בערך אותיות משיח, נאמר:17: "ובזוהר בכמה מקומות משמע

<sup>15</sup> ראה, למשל, מה שכתבתי על האופי השבתאי של ס' בני יצחק לר' יצחק חנון, אחד מתלמידי נתן העזתי בשאלוניקי, ב.ציון" שנה ששית (תש"א), עמ' 201.

<sup>16</sup> ציון שנה שביעית (תש"ב), עמ' 16.

<sup>17</sup> אני מצטט לפי ההוצאה הראשונה (איומיר תצ'ז), דף ל'ג ע"ד.

הרי לפנינו דרשה שבהאית אופיינית, גם כי לא ירובר בה על שבחי צבי אלא לא נקר א בווהר "בלקוט ועל הזוהר משקף את הפרשנות השבהאית: המשיח לא נקר א בווהר "בלב מוסרח" אלא משה רבינו בהופעתו בסוף הגלות בין עמי הארץ העשירים (הנקראים שם "ערב רב"), ורק השבהאים פירשו מאמר זה של הרעיא מהימנא (ח"ג רף קב"ה ע"ב) על המשיח, כפי דרכם בכל הדרשות הללו של הרעיא מהימנא על משה. אבל "מקובל אדיק המתגוד בחריפות לבל שמין הרעיא מהימנא על משה. אבל "מקובל אדיק המתגוד בחריפות לבל שמין הרעיא מהימנא על משה. אבל "מקובל אדיק המתגוד בחריפות לבל שמין את ררשות השבתאים אבל אינו הולם לגמרי את פשמי של מאמר הילקוט המרבר את ררשות השבתאים אבל אינו הולם לגמרי את פשמי של מאמר הילקוט המרבר את ררשות השבתאים אבל אינו הולם לגמרי את פשמי של מאמר הילקוט המרבר את ררשות השבתאים אבל אינו הולם לגמרי את פשמי של מאמר הילקוט המרבר את ררשות השבתאים אבל אינו הולם לגמרי את פשמי של המחרפים והמגרפים. וענין את ררשות השבתאים אבל אינו הולם לגמרי את פשמי של המחרפים והמגרפים. וענין את ררשות השבתאים אבל אינו הולם לנמרי את פשמי של המחרפים והמגרפים. וענין החורה על סנור "המעשים הורים" שלו הירוע בכל ספרי השבתאים מכחבי נחן החורה על סוד "המעשים הורים" שלו הירוע בכל ספרי השבתאים מכחבי נחן החורה על סוד "המעשים הורים" שלו הירוע בכל ספרי השבתאים מכחבי נחן החורה על סוד "המעשים הורים" שלו הירוע בכל ספרי השבחאים מכחבי נחן החורה על סוד "המעשים הורים" שלו הירוע בכל ספרי השבחאים מכחבי נחן המורה על סוד "המעשים הורים" אורים ברי הונים בריע בינונה בהניע המרוב בה על המינה בחור אל מיחר בחור מלחים המכונה המביע המביע

וכן רבריו ב"מררש האיחמרי" שלו: אים לחוש הראות, ועם כל זה אומר שרי "לרמו שעתיר להחויקו בזיו שרי כבהם' השרה לחרפו ולגרפו מהר ברים המכוערים ומעשים הנראים לחוש הראות, ועם כל זה אומר המבוער העמי הוא שגאמר וויו שרי עמרי", וביחר אריכות בררוש שלאחריו, פי אגב עתירין לחרפו ולגרפו כרי לכפר עון הגיבה שנול מן העץ ואכל שכן משפט הגונב רבתיב לא יבווו לגנב כי יגוב למלא נפשו כי ירעב, ואם אינו למלא נפשו כי ירעב, כו משפטו לבוותו, ולכן עתיר מלך המשיח להיות בזוי ושסוי בפי כולם ולהחויקו המבוערים בראיחא בח"ל ובזהר הקרוש, ווהו המעם שלא יאמינו המבוערים שעשה בחוש הראות אומרים היאמן שוה המכוערים שעשה בחוש הראות אומרים היאמן שוה ימלוך, ער שיניר הקב"ה עליו וכיו אומרים היאמן שוה

שעתיר המשיח לעשות דברים נראים מכוערים. ילקים ישעיה האומר הקב"ה על המשיח מעיר אני בו שהוא צריק". והרי הדברים תמוהים מאר: רק בספרות השבתאית בלבר פירשו כמה מאמרי זוהר על פי דרך זו, ואין זכר לדבר זה לא בזוהר עצמו (לפי "פשמו") ולא בספרי קבלה שנכתבו או נרפסו לפני תכ"ו. ואין מקום למעון ש"חלמיד מועה" הוסיף את ההערה הזרה ההולמת את תורת המשיח של השבתאים, שכן חוזר המחבר על רעיון זה ביתר אריכות בכמה מקומות. העזתי ואילך. והשאלה המתעוררת היא רק זאת: האם הוא מתכוון לשבתי צבי או האם שינה את רמות־המשיח שלו בהשפעת השבתאות מבלי לחשוב על שבתי צבי דווקא? לשאלה זו יש בספריו תשובה עם פנים לכאן ולכאן. הוא אוהב לרבר על ביאת הגואל כדבר השייך לעתיר והרבה מדבריו בסוגיא זו אינם הולמים את מעשי שבתי צבי כפי שכבר עברו ונודעו. אבל קשה לחשוב זאת לטעם מכריע, כי אפשר מאד שהוא מדבר על שני גילויים של המשיח, שהראשון כבר עבר אבל אינו נחשב לגילוי האמתי שיהיה רק בגילוי השני, דעה מצויה מאד. והרי גם שבתאים מובהקים כגון קארדוזו עצמו או ר' בנימין הכהן כתבו ודברו בצורה זו ויכלו לדרוש על מה "שעתיר להיות" בביאת הגואל מבלי שדבר זה גורע מאמונתם בשבתי צבי.

ובאמת מצינו עדות מפורשת בכיוון זה גם ב מדרש האיתמרי", בדרוש הקודם לאלה שהבאתי. כאן הוא מביא דברים שיכול היה להביאם מן הפסיקתא, כמסורה בעל-פה מפי "רבו הקדוש" ונותן להם מפנה ההולם בכל את השקפת השבתאים הסבורים שאנחנו בתקופת המעבר בין הגילוי הראשון והאחרון, האמתי, של המשיח. וזה לשונו על דברי הגמרא בפסחים נ"ד ע"ב בדבר ז' דברים המכוסים מבני אדם ופי' רש"י שם: 20 "אמנם (ענין ג' חלוקות של הגאולה) יבא היטב עם מה שקבלתי מר' הקדושו בסדר ביאת הגאולה שתחלה יתנלה המשיח ויסתתר ואח"כ יבואו השבטים ואחר בואם יתגלה [שנית] באיזה זמן שיהיה וילחם עם האומות ע"כ וכפי זה יום הישועה שהוא יום הנחמה בב היא כשיתגלה משיח בעולם היינו ,יום נחמה', ואחר שיסתתר ויבא אחר בואם [של] השבטים, זה הזמן נעלם מבני אדם מתי יהיה, וזהו, ומלכות בית דוד מתי תחזור למקומה' ואחר שיתגלה ויבא המשיח, עדין מכוסה מבני אדם עד איזה זמן יהיה תכלית מלכות חייבת כלומר . . שיעור המשך הזמן שצריך עד כלותם ויהיה במהרה בימינו".

אילו ידענו ש"מדרש האיתמרי" נתחבר בבת אחת ואינו קובץ דרושים מזמנים שונים, היינו אומרים שהדברים נכתבו לפני שנת תמ"ב שכן מביא בתחלת הספר (רף ז' ע"ר) ואחרי הדרושים הנזכרים (ברף נ"ז ע"ב) דברים ששמע "משם הרב כמה"רר אברהם היכיני נר"ו". זהו הדרשן השבתאי המובהק בקושטא שנפטר בשנת תמ"ב (1681–1682).23 הרב הזה היה ידוע למרחקים כמחזיק באמונתו

20 שם, דף נ"א ע"א, בסוף ,דרוש טוב על הגאולה". החלמוד מזכיר את ,יום הנחמה", .מלכות בית דוד מתי תחזור למקומה" ו,מלכות חייבת מתי תכלה" לחוד. (ר' אליהו כותב מלכות חייבת, ולא: מלכות פרס.)

21 קשה לדעת מדוע העלים תמיד בספריו את שם .רבו ומורו הקדוש". בצורה סתמית זו הוא מדבר עליו גם במדרש תלפיות (סוף ערך בגדי כהונה), במנחת אליהו ושאר ספרים. האם כיוון לר' בנימין מלמד או לאחר מבין רבותיו?

22 לפי דברי רש"י שם בפסחים.

23 זמן פטירתו של הר' אברהם היכיני לא נרשם בספרים אבל אפשר לקבוע אותו מתוך שתי ידיעות. בזמן ההמרה בשאלוניקי בתמ'נ כבר היה בין הנפטרים כי לפי עדותו של קארדוזו (ב.ציון' שנה ז' עמ' 19) נמצא בין ה.מנידים' מעולם האמת שבישרו את הנאולה לניסן תמ'ב. אמנם זמן קצר לפני כן כתב קארדוזו אליו אגרת שנמצאה בס' מריבת קודש עמ' 13, והמחבר

דף פ"ו ע"ב, אלא שבעל מדרש חלפיוח שינה מדעחו אח סגנון הדברים. לגבי ההוספות לס' צמח דור שנדפסו בס' צמח דור החדש, פרנקפורט ע"ג מיין חנ"ב, "בכנים מאירעו בעולם" הועחקו ליקומים מס' צמה צריק, והרברים מיוסדים על מאלפה מאד באחד מספריו הבאה לרמה בכיוון וה. במדרש הלפיוח, בערך אבל שעבור המלכיות עדיין נמשך ואין לדעת כמה זמן יימשך. ובאמת מצינו הערה ר' אליהו כהן בס' מריבת קודש. אפשר שמשיח כבר נתגלה בעולם (בפעם ראשונה), דרגות הגאולה נכחבה דווקא סמוך לומנה של התעודה השבתאית בחתימת החכם ביופיו שהוא המלך המשיח חחוינה עיניך" 22 אפשר, איפוא, שהררשה על שלש המשיח בקירון פנים מה שלא זכיחם לראות במשה רע"ה ... [והוא סור] מלך באנגע עמנע מק פאוקום אל נילורעמיים): "לעמיד לבא חובה לראות למלך שר"א הכהן מביא ממנו, הריהי דרשה משיחית דווקא (המוכירה מאמר מפורסם אמיצים בינו ובין קארדווו, כפי שיוצא גם מס' מריבה קודש. 24 אחד הלשונות השבתאית גם אחרי ההמרה ונומה לרעות קיצוניות למרי, ובסוף ימיו היו קשרים [1] agla ULL

"אלפ"י שינשו ישראל מה שינשו", מצויים מאד בספריו, 20 ויש בהם בלי ספק דמו רמוים שאם אין "עת רצון" לא יועיל שום רבר לקרב את הגאולה הסופית,

לא האמין שהיחה כאן באמח החעוררות של משיח, למה שינה מלשון המקור שלו שלו גרמו שלא יאמינו בו, וכן נהפכה השמחה לאכובה, ליללה ובכיה? אם ר' אליהו מאמנם כל "נעולה משיח בעולם" (פשטו במשמעו), אבל ה"מעשים המכוערים" בעולם". וכי אין בניסוח חדש זה כוונה מיוחרת וכל דבריו לא באו אלא לרמוז על משיח כווב). במקום "היחה מעשה גדול עם שבתי צבי" כחב "נחעודר משיח משלו שיש בו גוון חיובי והנמצא גם בשאר ספריו כשהוא מדבר על המשיח וולא השמיט את ההערת ההסתיגות וניסח את המשפט הראשון על שבתי צבי בניסוח בעולם, ה' ישלה לנו הגואל האמתי במהירה בימינו". נמצא איפוא שר' אליהו עואַע עיתה המעשה גדול עם שבתי צבי והיתה מהומה גדולה והיחה מהומה גדולה בעולם". והנה במקורו לא נמצא אלא לשון זה: "בשנה ולבסוף נהפך ליללה ובכיה ... בשנה זו נחעורר משיח בעולם מנט טכ "נ מכנא ב, אליהו הכהן: "נראו שני חיילות זה נה זה ונשמע קול ערב ושחוק

למאורעות שבתי צבי, אבל שוב אינם קובעים את עמרתו: אם ראה בהם גילוי

מל ס' ווי העמודים הוא האבטונדאף של המחבר! ניסן חמ"א עדיין הוא בתחלת מלאכחו. מכאן שנפטר בתמ"ב, (סוף 1801 או תחלת 1801). כה"י לר"א היכיני (אוכספורד 1972) דף י' ע"ד וי"א ע"ב כי חיבר את הספר הוה בשנת תמ"א, ובכ"ה חולדות". השנה לא נוכרה אבל אין ספק שהיא שנת חמ"ב. כי מצאתי בכ"י של ס' ווי העמודים מופיף שלא עברו ימים מועטים והרב יכיני נחבקש לישיבה של מעלה. אנרח קארדווו נכחבה ב.פרשת

יריעות שקיבל מאת קאררווו, עיין בהשקפה הצרפתית לאא, כרך ועוא (1893), עם' 12. אם עניעי שבחי צבי, עם' 13 ויהו. גם באגרת היכעי לנחן העותי משנת חליג כבר נוכרו

באלהי כמוהר"ר אברהם היכיני וצ"ל". 25 גם במדרש חלפיות, בערך כוונה, הביא דברים אחרים ששמע ,משם הרב הגדול המקובל

שב עיין למשל במדרש האיחמרי, דף נ"ב ע"א, לגבי ענין בריכוכבא.

מלא השחמש בסגנון זה כלל?

ראשון של הגואל או לא? מבחינה זאת יש פנים כפולות לדבריו ושערי הפירוש לא ננעלו. ואין גם להוציא את האפשרות שאמנם כן החזיק במשיחיות של שבתי צבי עוד כמה שנים, אבל נתייאש וחזר מדעתו. ואם חזר מדעתו לגבי שאלת האיש שבתי צבי, – דבר שלא באה עליו כל הוכחה –, הרי בודאי לא חזר מדעתו בקבלת כמה עיקרים מתורת המשיח הפאראדוכסית של השבתאים.

ההוכחה החותכת ביותר לנטיתו לתורת המשיח של השבתאים נמצאת בספר הדרשות הגדול שלו על פרשיות התורה, ס' מגלה צפונות. מצאתי בדרושים אלו הרבה דברים תמוהים, אבל לא ראיתי בו דבר תמוה יותר מדרשתו על סוד פרה אדומה שאופייה השבתאי אינו יכול להיות מוטל בספק בשום פנים. וזה לשונו בפר' חקת:27

"דרך שני נראה בהקדים מה שקבלתי מפי סופרים ומפי ספרים על מנשה וירבעם וכמה מלכי ישראל והרומים להם שהיו חכמים מחוכמים יורעים רעת עליון איך בעטו נזורו אחור. אמנם כולם לשם שמים נתכוונו, אך עברו ונענשו משום שנתגאו ליכנס בדרך שאין יכול ליכנס בו כי אם מלך המשיח בלבד כפי רוח כחו שקרמה שתי נמושנו [?אלפים?] קודם בריאת המולם כאחז"ל ע"פ לפני שמש ינון שמו וכתיב ורוח אלהים מרחפת על פני המים דא רוחו של מלך המשיח כאחז"ל והוא שעתיד ליכנס בעמקי הקליפות להוציא משם ניצוצי הקדושה ולהושיעם משם ועל הקליפות להוציא משם ניצוצי הקדושה ולהושיעם משם ועל בו ולהכניעו ולתופסו עמהם. אך כל הנזכרים רצו ליכנס במלאכה זאת ונכנסו בעמקי הקליפות להושיע ניצוצי הקדושה ולהיותם הם משיח ה' ושלא יראו ישראל בעמקי הקליפות להושיע ניצוצי הקדושה ולהיותם הם משיח ה' ושלא יראו ישראל חרפת גלות מעולם. בידי הקליפות כי גבר כחם עליהם ולא יכלו לעלות וכל שכן להושיע הניצוצות ונשבו תחת רשותם ויטו מני הדרך הטוב ונענשו כיון שרצו ליכנס ב"ב הניצוצות ונשבו תחת רשותם ויטו מני הדרך הטוב ונענשו כיון שרצו ליכנס בדבר שלא היה מוטל עליהם ליכנס ע"כ.

והנה סוד פרה אדומה רמז על ענין מלך המשיח שעתיד ליכנס בעמקי הקליפות להושיע משם ניצוצי הקרושה כדי להושיע את ישראל מגלותם ולטהר אותם. ונמצא שמתעסק בישראל שנקראו להושיע את ישראל מגלותם ולטהר אותם. ונמצא שמתעסק בישראל שנקראו פרה... ומכניס [את עצמו] בעבורם בעמקי הקליפות מטמא עצמו ועל ידי שמטמא עצמו מטהר לאחרים, וצריך גם הוא טהרה כמתעסק בפרה אדומה שמטמא עצמו וצריך אה"כ טהרה וגם מטהרת אחרים. ובא צווי הפרה אחרי מעשה העגל משום שקודם העגל תרו' (אולי: חרות) ממע"ה משממת מעוד משומר שוות בפרה אחרי מעשה העגל משום שקודם העגל תרו' (אולי: חרות) ממע"ה משומה בפרה אחרי מעשה העגל משום שקודם העגל תרו' (אולי: חרות) ממע"ה מצי

<sup>27</sup> מגלה צפונות, איזמיר תרכ"א, חלק שלישי, דף כ"ד ע"ג ואילך. הדברים על חובת המשיח ליכנס חוך הקליפות חוורים באותו נוסח גם בס" מזבח אליהו (תרכ"ז) דף ט"ז ע"ג.

<sup>27</sup>º בטוי זה חוזר גם במדרש תלפיות, ערך דוד, דף קי'א ע"ד: אילו היה בא דוד על בת שבע בתיקון ובזמנה, היה הבן הנולד מבת שבע מלך המשיח ושוב לא היו ישראל רואים חרפת גלות בעולם.

<sup>28</sup> אולי יש לתקן: ממלאך המות.

ומה צורך היה מנואל כי [אין] צורך הנואל כי אם להושיענו משעבוד מלכיות ולהציל ממות נפשינו כרכחי' בלע המות לנצה. וכל זה כבר היה. אך אחרי מעשה הענל שחזר שעבוד מלכיות ומיחה צריכים אנו לנואל. לכן אחרי מעשה הענל בא צווי הפרה לרמוז בה למה שעתיד לעשות מלך המשיח ליממא עצמו למהר אחרים. ובוה יבא ע"ג [על נכון] מאמר חו"ל אמר הקב"ה למשה לך אני מגלה אחרים מוד, משום שכיון שמשה הוא מלך המשיח כרברי ה"ל גואל ראשון הוא גואל אחרון וארם דוד משה, אבל לאחרים מוד כי אין כח בהם ליכנם בדרכים הנוברים ודי למבון ונכון"

דרשה נועוה זו אין לה כל מקור ב,,ספרים וסופרים" אלא בכתבי השבתאים

וררשותיהם. ההקבלה בין המשיח ופור הפרה הארומה נמצאת בראשונה בכתבי מיל, הוא מאריך מאד בסוד "חוקי" החורה הנעלמים ובפרש שלו, שנחהבר בשנת בנידינוק, פעמים במפורש ופעמים במרומו. בס' הבריאה שלו, שנחהבר בשנת בנידינוא רמלכא משיחא" שכמה הלקים ממנו נשארו בפנקם שבתאי בספרית קולימביה בנידינוק, פי הוא אומר על הפסוק רחוק מרשעים ישועה כי חוקיך לא דרשו: "והינו מעשי הם בסוד האם הרוחצת צואת בנה שלכן ממהרת את הממאים ומממאה את המהורים ולבן אמר ר' פפא [על המשיח] ייתי ולא אחמיניה, מפני שלא היה מלו שערידים ממנה נשארו בכ"י אדלר 100 בספרית בית המרודה לרבנים בנידיורק יכול לסבול מעשיו, וכעין שאמר ישעיה זה שלכן ממהרת את הממאים ומממאה הלו שערידים ממנה נשארו בכ"י אדלר 100 בספרית בית המרוד". וכן גם בדרשה הלו שערידים ממנה נשארו במשיח העתידה לחקן אותו, וחוק הפרה האדומה רומו ואשר בו נשחרשה נשמת המשיח העתידה לחקן אותו, וחוק הפרה האדומה רומו ואשר בו נשחרשה נשמת המשיח ועל בן "יש בה כמה הפרים". גם שירי הרומה לבניין הכלי הרוחני של פלך המשיח ועל בן "יש בה כמה הפרים". גם שירי הרומה לבניין העותי המפתח את כל הרעיונות האלה, היה בלי ספק בידו של ר' אליהו של נהן העותי המפתח את כל הרעיונות האלה, היה בלי ספק בידו של ר' אליהו

הבהן כאשר אוכיה למטה. גם שני מוטיבים אחרים המופיעים בררשחו, ראויים לחשומה לב: עניין הצרקה מלכי ישראל החוטאים חהוחו של משה והמשיח. לשניהם יש שרשים מסויימים

פפ בכיי של הספריה הממלכתית בברלין, רף נ'ז ע"ב ואילך, גם בדרוש המגורה שלו, בכ"י ירושלים 1911°8, רף קע"ג ע"ב (בקמעים שלא באו בספרי "בעקבות משיח") נאמר שפרה ארומה הוא סור קליפת נגנה ההתרח אל הקרושה נגרבקת אל ספירת המלכות וע"י כחה מטהרין את הטומאה, "כי אין הדין נמחק אלא בשורשו נהיא העברת הטומאה ע"י אפר הפרה שנשרפה בנהר דיגור של הקרושה נצטרפה נתלבנה". "קליפת נגה" הירועה מספרי המקובלים נהפכה אף היא לסמל המשיח בספרות השבתאית כפי שמוכח מאוסף השירים של כת הדוגמה בשאלוניקי שנמצא ביריני.

98 אני מצמט לפי צילום הפנקס הנמצא בספריה שוקן בירושלים. המאמר בא שם ברף

יה עיא.

וג עיין למשל ב.שירות ותשבחות של השבתאים' (שעוברו ע"י מר מ. אטיאס ועל ידי – תל אביב חש"ח, עמ' 11, 11 – ) על שבתי צבי: "נונה הוא בין המאורות | רומה הוא אל האנוו | פרה ארומה – היא חוקה".

ומקובלים בעלי נמיוח שבתאיות בדור ההוא, ובדור שלאחריו. מאונם אומרים כלל מה שמייחסים להם – גם שישה זו רגילה מאר אצל חכמים שם ביוחר. העלמת המקורות האמתיים השבתאים וההסחמכות על מקורות אחרים "ללים", אבל רבי משמעות, בצימאטות ובניסוחים חדשים של רעיונות ישנים, רגילה צבי). מי שעוסק בספרות השבתאית, יודע או לומד מהר ששיטה זו של שינויים כל הנאמר על משה כסמל לשבחי צבי. (מצאו גם שמשה באהב"ש הוא אוחיות מגל שמשיח" הוא כולו שבתאי ומצוי מאד בספריהם ומשמש מעם לדרוש הגלגולים אדם רוד משה (ר"ה אדם), אבל הניסוח הוה ש"משה הוא בירוע נאמר רק "כנואל ראשון כן נואל אחרון", והמקובלים הוסיפו את שלשלת ורומה לוה דרכו בציטאטה של דברי רז"ל "נואל ראשון הוא נואל אחרון". במדרש ספרותי או פרשני זה על הוכרת מקורו האמיתי של ניסוח זה של הרעיון ומפנהו! רעיון שהוא לא הביע כלל. והרי קל להבין שבעל מדרש חלפיות מעדיף חבסים בספרי המקובלים בהשפעה המרמינולתיה השבתאיה ומייחם לבעל עמק המל המל על הפארארוכסים השבתאיים, ורק ר' אליהו הכהן משנה את המרמעולוגיה השגורה הזכר הנקרא חמור", ואנו מבינים יפה, שבעל עמק המלך אינו יורע עריין כלום מכר שהמשיח יבוא על חמור "כרי להכניע את הקליפה הקשה מצר ומכל שכן שלא ירובר שם כלל על ירידה כואת של המשיח! אררבה, שם ולא על ירידה לעמקי הקליפות שהוא ענין אחר ותמונה אחרת, אבל בם, המל שמלך מרובר אך ורק על רצון שלמה המלה "לכוף את הקליפות ק"ה ע"ב גבי שלמה רמטעם זה היה לוקח נשים נכריות . . . שכוונתם לשמים". ולא היה בהם כח לצאת והיו נטבעין שם כמו שכחב שם בעמק המלך דף הקרושה הטבועים ... אך ביון שלא הגיע עריין הומן למחק הקליפות היו יורדין עלילה למרוד בקונם אך היה כוונחם לירד בעמקי הקליפות להושיע משם ניצוצי יאשיהו) ושם הוא מביא כביכול את מקורו! "המלכים שחטאו לא היה כוונתם השבחאים הוא! הרעיון הראשון חוזר אצל ר"א הכהן גם במדרש חלפיות (ערך בספרות שלפני השבתאות, אבל הניסוח שניתן לרעיונות אלו כאן, כולו משל

ובוראי נראה לי, שאין צורך להביא ראיה, לאור יריעותיני, שעצם הרעיון של בניסת המשיח לעמקי הקליפות לשם הוצאת ניצוצות הקרושה משם, כול ו הירוש שב האי הוא המיוסד על מפנה אפיקורסי ברעיון המצוי בקבלת האר"י. ומכיון שהוא מן הרעיונות העיקריים והירועים יותר של השבתאים, וגם (מטעמים מובנים) מאלה שהרגיון ביותר את שלומי אמוני ישראל, הרי קבלה וגם (מטעמים מובנים) מאלה שהרגיון ביותר את שלומי אמוני ישראל, הרי קבלה את ה"מעשים המכוערים" של המשיח, איננו "מחגר בחריפות לכל שמץ של הה"מעשים המכוערים" של המשיח, אינון "מחגר בחריפות לכל שמץ של הה"מעשים המכוערים" של המשיח, אינון "מחגר בחריפות לכל שמץ של הה"מעשים המכוערים" של המשיח, אינון "מחגר בחריפות לכל שמץ של הה"מעשים המכוערים" של המשיח, אינון "מחגר בחריפות להר שבתאיח, שבתאות" אלא להפך: הוא "חשור" מאר על נמיה ניכרת לימורות האמונה השבתאיח, לפארארוכסים הרחיים שבה, וברור של החפשמות רעיונות אלו בחעמולה השבתאיח לפארארוכסים הרחיים שבה, וברור של החפשמות רעיונות אלו בחעמולה השבתאיח לפארארוכסים הרחיים שבה, וברור של החפשמות רעיונות אלו בחעמולה השבתאיח לפארארוכסים הרחיים שבה, וברור של המשוח בעודות המונה בחרימים למונה בחלים מהבים בעודות במבות המינה ביותר במחר ביותר בחרימים להוא הבין בלל מה שקר או שמיני ורא מונה ביותר בחרימים הורים ביותר בחרים המונה ביותר בחרימים מונה ביותר מונה ביותר ביותר אם היינות מחונה ביותר בחרים החידות בחרים החלים החידות מחונה בחרים החלים המונה ביותר בחרים החלים החלים החלים החלים החלים המונה המונה ביותר ביותר ביותר ביותר בחרים החלים החלי

שבחאי נודף מהן, ואדרבה חזר עליהן בכל מיני צורות. שלא נמצא בו כל רמו שבחאי. לנו חשוב לקבוע שלא ראה לגנוו דרשות שריח בס, בשורח אליהו על רוח (בחוך ס' דנא פשרא) שחיברו "בילרוחו" ואין פלא גם כמה דרושים מ,ימי חרפו" שנכתבו אולי לפני תכ"ו, כמו המאמרים המשיחיים שנחחבט ברבר ואינו מן הנמנע שבומנים שונים נטה לריעות שונות, וייחבן שנשמרו המשיח. אין ספק שאפשר למצוא בשאלות כאלה סתירות רבות בספריו. נראה אבי והסוחר גם את הדרוש האחר (שהוכרתיו למעלה) על שלש דרגות של גילוי "עחנלה מיד בפרהםיא", ו-3 שקשה להולמו עם אמונה במשיחותו של שבתי ומקצה דרושים הסותרים אותה לכאורה, כנון הדרוש המבאר שמלכותו של המשיח הדרוש. 30 וכן יש כאן דרושים ההולמים פחות או יוחד גם את דעת השבתאים "תכל לפרשו על מלך המשיח", אם כי המוטיב השבתאי הבולט מימשמש בהמשך התיאור הוה. יש בהם רמוים שבתאיים – את הפסוק דומה דודי לצבי שבשה"ש שרוב דרשוח ר"א הכהן על הגאולה, ובפרט בס' רנא פשרא, הולמוח יפה אח בולטח מדי לדעוח של המאמינים ולא סחירה גלויה להן. והאמת ניתן להיאמר שיש בהם דרפרצופין ואפשר להבינם כפי שרוצים, מבלי שיהיה בהם לא התאמה ברושיו הן במישרין והן בעקיפין. יש לחכות לכך, שיררוש דרושים בענין הגאולה שבחי צבי כמשיח ישראל, אבל יש לחכוח לכך שישלשל דעות שבחאיות לחוך לא חברכנו", בה אין לחכות מדרשן הנומה לשבחאות שידרוש או יכחוב על האיש בומ! שבכני הספרדים נהגו לגבי שבתי צבי לפי הכלל "נם קב לא חקובנו גם בר, במהיהוחו של שבתי צבי או עוב אמונה זו אחרי שנות השמנים של המאה הי"ו אומר: תורת המשיח שלו היא שבתאית, גם אם לא היה במור

۲

באומור עליהם מס' מריבה קורש או על קשריו עם הנביא השבתאי רניאל באיומיר!

על השאלה הראשונה אפשר לענות בחיוב, ובנוראות גמורה. הוא השהמש בספר החשוב ביוחר של הקבלה השבתאית בזמנו, הוא ס' הבריאה לר' נתן העותי. את שם הספר הזכיר בפירוש ברשימת מקורותיו בסוף הקרמתו ל"מררש תלפיות", אבל איש לא שם לב לכך כי רשימה נכברה זו נמצאת רק ברפוס הראשון והושממה

יבה כן מביא ר' היים פאלאני מאיומיר בס' כל החיים, לפי שהעחיק משם ר' היים אליעור שפירא ממונקאטש בס' המשה מאמרות (חרפ"ב), עמ' קכ"ה, כי "קבלה מרבוחינו ואבוחינו הקרושים שלא לדבר מטוב ועד רע על ענין שבחי צבי". כן הובאה מסורה זו באוחו לשון ממקור

18 ס' דנא פשרא לר'א הכהן (שאלוניקי חקניו), בחלק אבן הסהר על שה'ש, רף י' ע'א וב'.

אפ שם, דף ל"ח ע"ב – ל"ם ע"א.

משאר ההוצאות. ר' אליהו אינו מזכיר את שמו של ר' נתן. אבל אין מכאן ראיה לסתור שכן דרכו בכל אותה רשימה לגבי שמות ספרים. ומניין נרע שאין כאן הכוונה לספר אחר בשם זה? התשובה כפולה. ראשית כל לא ידענו על ספר אחר בשם זה בספרות הקבלה. וגדולה מזו תשובה חיובית היוצאת מדבריו בערך "בריאת עולם". שם העתיק כמעט מלה במלה את דברי שבתי צבי שהובאו בתחלת ס' הבריאה. אנב העלמת מקורו! אשים זה מול זה את שני המאמרים.

#### מדרש תלפיות דף ע"ד ע"ג, בדברי המאסף

אם תשים לבך לשאלת החוקרים למה נברא העולם בזמן הזה ולא קורם תבין שאין מקום לשאלה זאת כלל משום שאם היה בורא אותו קורם עריין תשאל ולמה לא בראו קורם לכן מוכרחים אנו לומר שבראו כשעלה ברצונו הפשוט לבראתו ואין לומר ולמה עלה לבראתו בזה הזמן ולא קורם כי רצונו הפשוט הייב כך.

#### ספר הבריאה כ"י ברלין, דף א' ע"ב

... [מהקדמה זאת] מתיישב מה שנתקשה לראשונים על ענין חירוש העולמות שנראה ח"ו בראם עתה ולא קודם אינה שאלה, בראם עתה ולא קודם אינה שאלה, ושמעתיישובה מפי אמיר" ה 35 והוא שאם היה בוראם קודם ג"כ היית שואל למה בראם עתה ולא קודם וכן על זה הדרך אין סוף לשאלה זאת, וכיון שמוכרח שיהיה ראשית, אם כן כל הזמנים שווים, ובוודאי שבכלל יכולתו הוא ליתן זמן להוצאת המחשבה לפועל... וראי שיש התחלה לחירוש העולמות להוציא רצונו ומחשבתו הקדומה שהיה לו מבלי ראשית כדי שלא הקדומה שינוי רצון בו, ואותה מחשבה יצאה לפועל בזמן שעלה ברצונו להוציאה.

ר' אליהו הכהן קיצר איפוא את אריכות הלשון של ר' נתן והשמיט את ההודעה המפורשת של מקורו שטעם זה מחירושיו של שבתי צבי הוא. מכאן יוצא שר' אליהו ידע כי השתמש במקור שבתאי ולא יכול לטעות בו כלל. הוא מבקש להעלים את מקור המאמר, אבל לא עלה על דעתו לדחותו מתוך ספרו מפני ששמו של שבתי צבי נזכר עליו!

אבל גם להשפעת כתבי קאררוזו נשאר זכר אצלו. ב"מדרש האיתמרי" אנו קוראים דברים אלו המזכירים בלשונם ובתוכנם אחת הדיעות החביבות ביותר על קארדוזו וז"ל:37 "כל בניך למודי ה' ... הכונה בזה כי לאומות העולם צריך מלך המשיח לפרסם האלהות כאברהם, אמנם ישראל כבר הם למודי ה' ובאמצעות

<sup>35</sup> שבתי צבי, לפי הכנוי הקבוע בפי ה.מאמינים".

<sup>36</sup> תירוץ זה חוזר גם בדרוש המנורה לר' נתן, ואף שם בשם אומרו, עיין בספרי .בעקבות משיח", עמ' ק"י.

<sup>37</sup> בדפום שאלוניקי, דף ע"ג, ג'.

התורה הם מכירים להקב"ה קרוב לזמן הגאולה כאומרו בזוה"ק שבדרא דמשיחא יתפרסם האלהות וידעו אותו בראיות כל התורה ודברי רז"ל וזהו להם לאות ולמופת". הרי לפנינו טשטוש דרשני של רעיון ראדיקאלי, והלשון האופיינית למושני קארדוזו מוכיחה כי מכאן ולא ממקורות אחרים בספרות הקבלה, באה יניקתו של הדרשן. במקום "סוד האלהות" השגור בכתבי קארדוזו בא כאן המונח הכללי יותר "אלהות" והכוונה אחת: בגלות אין ישראל עוברים לאלהי אמת מפני שאינם יודעים את "אלהותו של הקב"ה", ורק בערב הגאולה יעמדו על זה מכח ההוכחות שיתלבנו ויחבררו מן התורה וס' הזוהר. ידוע הוא שרוב ספרי קארדוזו חוזרים ומדגישים את המוטיב היסודי הזה, ובכוונה מניחים ערפל מסביב לשאלה אם המגלה תורה זו מדעתו השכלית או מכח ראיות התורה (שני עניינים שונים בעצם, המצטרפים בכל זאת פה ושם אצל קארדוזו) הוא גם המשיח. ר' אליהו הכהן משנה את הרעיון וסוטה מדרך קארדוזו: המשיח ותפקידו לחוד, וישראל והכרתם את סוד האלהות לחור. לא נשאר כאן מן היסודות השבתאים המיוחדים במחשבת קאררוזו, כשם שעצם "סוד האלהות" שלו (וכן שאר שיטות שבתאיות בסוגיא זו), דהיינו ההפרדה בין הסבה ראשונה ואלהי ישראל, לא נזכרו כלל בספרי הרב מאיזמיר שאינו מחבר ספרות של מחתרת שבתאית אלא ספרי מוסר ודרוש השוים לכל נפש בישראל.

במקום אחד במדרש תלפיות אפשר אולי לשער שהוא מדבר על קארדוזו. בערך "כשוף" הוא מספר:35 "וגם אני המחבר ראיתי ספר על זה [על מאגיה אסטרולוגית] בלשון נוצרי קורין אותו ספר אדם הראשון ו היה ביד פילוסוף אסטרולוגית] בלשון נוצרי קורין אותו ספר אדם הראשון ו היה ביד פילוסוף ודופ א וראיתי בו דברים מתמיהים בתכלית הבקיאות [בשמות השרים הממונים על כל השעות והזמנים] ... והוא דבר פלא". לא מצינו שר' אליהו הכהן עזב את איזמיר, והרופא הפילוסוף שהתעניין באסטרולוגיה והביא עמו ספרים לועזיים בעניינים אלו (בלאטינית או ספרדית?) – ייתכן מאד שאין זה אלא קארדוזו. אגרת מאיזמיר להולנד, שנכתבה ב־1707, זמן קצר אחרי מותו של קארדוזו, מספרת שהוא האמין מאד בנבואותיו של האסטרולוג המפורסם נוסטראדאמום "שקרא אותן בסאלאמאנקא אשר שם גמר למודיו".39

מן האישים הירועים כשבתאים גם אחרי ההמרה של ש"ץ מזכיר ר' אליהו הכהן לא רק את ר' אברהם היכיני אלא גם את "החכם השלם כה"ר נפתלי א שכנזי ז"ל" ומביא דברים ששמע מפיו בגנות הפרנסים המתנאים על הצבור. 40 והרי זהו ר' נפתלי אשכנזי באיזמיר אשר הכומר קונן (Coenen) מעיד עליו שהוא חיבר את ה"פענוח" השבתאי הירוע של שני הפסוקים הראשונים בפרשת מקץ כראשי תיבות של נבואה על ההמרה: "מלך קרוש צבי שבתי נקרא תוגר ישמעאל מחמט

<sup>35</sup> בדפוס איומיר, דף רי'א ע'ב.

<sup>39</sup> אגרת זו של הקונסול ההולנדי באיזמיר נדפסה רק בהוצאה השניה של Basnage, כרך תשיעי, עמ' 793.

<sup>.40</sup> מדרש תלפיות, ערך דוד, דף ק"י ע"ד.

יהיה מושיע ישראל מהרה וכו' ".41 אין לקבוע בוודאות אם הח"ר יוסף הלוי ששמע את דרשותיו של ר' אליהו כהן והוסיף עליהם, הוא הוא ר' יוסף הלוי, שקארדוזו מזכיר אותו בין ראשי תלמידיו בשנת תמ"ב יחד עם ר' אליהו הכהן. כי לפי דברי קארדוזו נמצא אז ר' יוסף הלוי באלכסנדריה של מצרים ולא באיזמיר, ואולי הם שני חכמים שונים.42

באגרת שבס' מריבת קורש מסופר על הקשר בין הנביא השבתאי רניאל בונפוס ובין הדרשן ר' אליהו הכהן, כפי שהזכרתי למעלה. דניאל זה לא היה רב או דיין באיזמיר אלא שליח צבור, ועניין ה"מגיר" שהיה לו נתפרסם מאר בדור ההוא, ובפרט בין השבתאים המרבים להזכיר אותו, ואת הגילויים והמופתים שלו. האם ר' אליהו הכהן שישב כמה שנים באותה עיר שהרבו לדבר על נביא זה, נמנע מלהזכיר אותו? לי נראה שבדבריו על גילויי ה"מגידים" נתכוון גם אליו, ודברים אלו דווקא מגלים לנו ברמז גם משהו על יחסו לתנועה השבתאית.

במדרש תלפיות (שנתחבר בשנות התשעים של המאה השבע עשרה), בערך "ילד מגיד עתירות", באה הערה המתייחסת לדעתי, כמעט בווראות לרניאל זה. הוא מספר שם: "ואני המאסף ראיתי איש לא חכם ולא טפש והוא בעל מקרא והיה רואה מראות נפלאות לא יסופר ויורדים לו בעל מקרא והיה רואה מראות נפלאות לא יסופר ויורדים לו אותיות מאש באויר וקול יוצא מקוץ האו' ושומע קול מהם ומגיד מה שאומרים והעומדים שם רואים האותיות היורדים לדבר עמו אך הכל רואים זולתו קול שאין שומעין אלא הרואה בלבד ודברים נפלאים כאילו אין להם חקר ומספר ועיני ראו ולא זר, ובחיבור שאלות ותשובות אשר לי הארכתי בענין אלו (!) כיד ה' הטובה עלי". אינני חושב שהיה באיזמיר בעל "מראות נפלאות" שתיאור זה הולם אותו בכל הפרטים יותר מרניאל בונפוס או דניאל ישראל. ב-

<sup>105–105.</sup> תנוטריקון השבתאי Coenen , Ydele verwachtinge der Joden 41 המוטריקון השבתאי הזה חוזר בכמה כתבי יד בלי שיזכירו את שם מחברו שנשתמר בידינו רק אצל הסופר הנוצרי שישב באיזמיר וידע את תנובת ה.מאמינים' להמרת ש"ץ מקרוב.

שב באיזמיר וידע את תנובת ה.מאמינים ההמרת שיץ מקרוב. 42 עיין בס' דנא פשרא דף כ'נ ע'א, וקארדוזו ב.ציון" שנה ז', עמ' 17.

<sup>48</sup> שנות אלו מראים על אישיות אחת, וטעיתי כאשר הפרדתי ביניהם (בקובץ השנתי ציון ספר ג', עמ' 17.3). נמשכתי אחרי ידיעה בלתי נכונה אצל הרב יעב'ץ בס' חורת הקנאות עמ' 65 המספר עליו שהמיר דתו, והוא דבר המוכחש ע'י כל המקורות שבידינו, ואין כאן המקום להאריך בזה. .שני" הדניאלים הם חזנים, שניהם תלמידי קארדוזו, שניהם מראים אותו מין של גילויים מופתים ונפלאות. המקורות על הנביא הזה משלימים זה את זה יפה מאד. הזא היה מילידי שאלוניקי ובא לאיזמיר רק אחרי מותו של ר' דוד חאבילייו, ונראה שנתנרש משם במשך זמן־מה וחזר לשאלוניקי, ואולי זהו מקור השמועה שהיה מן המומרים שם. לפי אגרת הקונסול ההולנדי באיזמיר בא, (דהיינו: הזר) לשם בערך בשנת 1696–1697. דניאל זה היה ניסו של אחד הדיינים באיזמיר בשנת תס'ז, כפי עדותו של בעל האגרת שפרסמתי ב,ציון" הנ'ל עמ' 17, וחבל שלא פירש בשמו. הרי נם ר' אליהו הכהן היה באותו זמן דיין באיזמיר, כאשר מצינו על שער ההוצאה הראשונה של ס' שבט מוסר משנת תע"ב. הוא נקרא שם ,החכם השלם הדיין על שער ההוצאה הראשונה של ס' שבט מוסר משנת תע"ב. הוא נקרא שם ,החכם השלם הדיין לנבואתו או לאישיותו שלא נתפשרו באנרת. אולי תנלה בדיקת הספרים של חכמי הדור ההוא את זהותו של דיין זה?

ראו חלק מהמראות המסופרים שם (חזון שבתי צבי "ברוחניותו" וכיוצא בו)! על התעודה בס' מריבה קודש, ובראשם החכם אליהו כהן, מעידים שגם הם עצמם

שנראה ליהושע, או איסור גמור לחקור (= להרהר) אחריהם, משום שאם השרים ובעת עסקו בחורה ועומד בבית המדרש ומוכיר את השם באוחיותיו כמו האיש חו"ל המספרים בכל אלו העניינים, ובפרט כשמראים לארם להיות עומד בטהרה אמיחיח, שאם השד יכול להדמוח בצורח הצדיק, נופל ספק בכל מאמדי להירמות בצורת רשעים". די והוא מוסיף לטענה זו: "וואח קבלה בעלום כי אין מי שישלום בצלם אלהים לבד ויכולים שום שר או דבר אחר יכול להחלבש עצמו בצורות הצדיקים ולא בהקיץ ולא היכר ירועים. "ואם בא בלהבה ורגליהם רגל ישרה אין להסתפק עליו, גם אין נראים להם בצורת מלאכים או צריקים) ובלהבת האש של הקרושה שיש לה סימני כי שרים נבחנים בצורח רגליהם וועל כן מבקשים להסחיר אוחן לפני אלה שהם של ה,מנירים" ולקבוע אם הם שרים וקליפות או נשמות של צריקים. והוא קובע אליהו ודבריו בפרשה זו מלאים עניין. הוא מבקש מבחן לאמת את חביעותיהם וונוגני מוו: בלוניני ה"מנירים" המתולים לבני אדם הוא מאריך בם' מנחת

להשערה שהמדובר בדניאל בונפוס כי בדומה לוה מסופר עליו בכל החעורות של שמוח קרושים וחשובות לשאלות בתוך נייר חתום הנוכר כאן, אף הוא מסייע ההוא, לרעת ר' אליהו הכהן מראה אמת הוא ולא מצר השרים. עניין הכתיבה ויש כמה ראיות בוה". מכאן מוכח שהמסופר במדרש הלפיות על בעל המניר ומם אם בתוך נייר חתום נכתב השם, מעשה נסים הם, כן, אבל אם האותיות מעצמן מרברים, קודש הוא... והוא מוסיף: "וגם אם מראה באויר שם הויה, עריין יש לחוש שמא יכול השר לעשות בוא מאריך בשאלה זו של הזכרת השם ע"י המגירים ומראה מקורות של מעות, e+ והרוחות נראים בעת שארם מתקרש..., המלאכים ונשמות הצריקים מתי נראים?"

34 צריך שהבודק את המניד ידע להבחין בין קריאת הו"ו לבי"ת הרפויה שכן השדים די ם, מנחח אליהו, שאלוניקי חקפיד, דף ד' עיג.

משנת תס"ג-תס"ו, וכל הערים מספרים על זה כמעשה נסים. 4 על דבר כחיבת

א ראה הסיפור באנרת הנ"ל מאיומיר אצל Spansed. לא מצאתי מי שישים לב לתעודה קוראים לפנינו את שם הויה בבית רפויה!

מבעי צבי בענה הסיון והן מענין דבר נדול שראיחי באיומיר מחכם אחד שיש להראות בכתב הן מעין של חבם קרדום [הוא כמובן קארדווו שניבא בשנה זו את שיבת לחניד למעכ"ת שאם ירצה השם שנחראה פנים בפנים יש לי חירושים הרבה לדבר עמו ונם הכהן כדברים האלה, עם שובו מארצות המורח בשליחות בני ירושלים: ,באתי בשורותים אלה וועי אורח מאח ר' אברהם רוועו שביקר אצלו בשנח חס"ה וכוחב אל חברו וידידו ר' בנימין למעלה. תעודה נוספת על הח' דניאל מצאחי עחה גם בכ"י ירושלים 106, דף קצ"ו ע"ב ספר זה, והתוספות במהדורה השניה נעלמו מעיני. וכן השווה האנרת שפרסמתי ב,ציון" כנוכר חשובה זו כי נריץ לא הוכיר ולא ידע אותה מאחר שלא השתמש אלא במהדורה הראשונה של

השואל חחומה בכמה חוחמות ואינם מנידים לזה השואל שום דבר מהשאלה ועכ"ו כשבאה החשובה לו מניד ונקרא חכם דניאל ושואלים לו שאלה ובאה חשובה מלמעלה ומחויק השאלה של

שם הויה על כרור של אש המתגלגל באייר, שכל הנוכחים בשעת מעשה ראו אצל רניאל זה, מספר גם הקונסול ההולנדי באיומיר בשנת 2011.74

כלל) לא נרחה על ירו. ורבר זה מחוק את התוצאה שהגעתי אליה מתוך ניתוח אמחיים, קשה להמנע מן המסקנה שנם החוכן השבתאי שלהם ושאינו מומל בספק שבחאיים. ואם הנסים שהראה הח' דניאל נחקבלו על דעת ר' אליהו הכהן בנילויים עלך הרוח של המשיחיות השבתאית המחזיקה גם בתעמולתה הכללית ביסודות שנתגלו לבני איזמיר בשליש האחרון של המאה הי"ו, קשורים פחות או יותר עם שלדברים אלו יש משמעות ומשקל מיוחד בזמן ובמקום בהם נכתבו. הרי המגירים מלשיחם ... וה' ברחמיו יגיענו לימים אלו של גילוי משיחנו בב"א". אין ספק ה שק ר . . . ומספרים למטה כדי שיחתקנו מעשיהם ויהיו סבה לקרבה ע"י הכשר חועלת בביאת הגואל ...ומרחקים עצמם בוה מן לספר אמיחות הדברים ממה ששמעו באור... כי יודעים שמגיע להם. בבואם לספר דברי נחמות מענייני נאולה שמדקדקים לאדם כמה דברים שיודעים . . . ומדברים אמת ומבשרים דברי שלום ואמת, ובפרט וגם אם הם רוחות של רשעים המחלבשים בארם הריהם באים לפעמים "ומספרים לרעחו יש להחייהם ל מנירים" המרברים על הגאולה כלמנירים מצר הקרושה! עם נשים וחינוקות שנכנסו בהן רוחות. אבל שוב הוא מוסיף הערה מלאת ענין: בשל מבינונוט בפונבונט באונד ומדבר בחוך גופו" והוא מביא דוגמאוח לכך מנסיונו עצמו ... ווהו אם הוא ארם חכם וקרוש שאם אינו כן אפשר שנחלבש בו רוח של לפניו אינם שומעים כלום... וכל ההגרות הם אמיתיות משום שקרוב אדם אצל דברים, ואופן ההגדה שיוצא קול גדול מלבו ונכנס באונו והוא שומע והעומדים מני ש"שמעתי מפי קרוש מדבר רבי ומורי" – "מכח גורל נשמתו שבאדם ומניד לו ב"א הכהן מבדיל בין מעשי "מנידים" כאלה ובין המנידים המחהווים – לפי

אבל ר"א הכהן מכנים סייג לחוך רבריו בנקורה אחת: הוא אומר (בהמשך האיטאטה האחרונה) "אמנם רע כי עשר אותות באות לעולם קורם הקץ, האות הא הקב"ה משגר שלשה מלאכים בג' רוחות העולם וכופרים בעיקר והם מראין לבני ארם שהם עוברים להקב"ה ואינן עוברים ומכניעין הבריות; כך

הדרשות שלו על הפרארוכסים בשליחות המשיח שהבאתי למעלה.

ביוון לענין הגאולה וה, אמונה". זי עיין Sasnasa שם, עמ' 1967.

<sup>84</sup> ס' מנחח אליהו, רף ה' ע"א וב'.

נוספת אוהרתו בסוף הפרק הבא אחריו הסותרת כאילו רוב רבריו הקורמים ומעירה בעילה העילות על איזה דבר והכל שקר ומרמה". ולאוהרה זו בסוף פרק ד' נם יש רוחות מהאומות כגון מכת יש"ו וכרומה ומראים (ומתראים?) לארם ונשבעים מצאחי, ונראה מזה שאלו מזכירים את השם לבלבל לאדם ובפיהם שקר ומרמה;

מתריין ענין ה.מנירים" מעון ברור, חה לשונו: פו-

והנה מאמר זה נכבר ביותר לבירור שלנו, והוא בא ללמד על המכשלות שחוקר ר חם, לכן הירא מהשם אל יחפחה לבו באומרם כבר נשבעו בשם הויה והם אמח". עשם וכל שבועתם וכונת שאלתם עד "לכרו אחרים ברשת המות או להמיר שהם שלוחים של מקום, והרוחות הארורים האלו אינן מאמינים במציאות EWO RI'T INIAT'O CT WAYLL AR' TIEITH ENIATO ונמבלים למוא ולמלד בכל עולף מבולוע מיכולים במנין המשיח נראים לו רוחות להדריכו במחשבתו ומוא אם אמים לבמלה פן חלכר במצורת המוח ב"מ ובפרט המתעסקים בכחו להסחכל בו ... לכן הזהר והשמר מענין הרוח לפי שמרמה לצורת הצריק ראייה העברה" בעלמאן ולכן חלוי הרבר בכח הנראה אליו שלא יתפחד ויעמוד ייי [ועל כן משחדל השד שהאדם] לא יוכל להסחכל בו מאד (ולא דק "דרך לצורח הצדיק כדי לבלבל לאדם וכמעם עושה דמוח צורחו לצורח הצדיק וניסטכלות הרבה להבחין מאד היטב בצורחם משום שהשד מחקרב מאד להדמות "ובל שכל מה שכחבתי בפרקים אלו שאין שד נדמה לצורת צדיק, צדיך החבונות

בכח המומרים. ודרכו בזה היא ממש דרכו של קארדווו ושל השבתאים המחונים שנלחמו בשבעאית אלא במחנוד לשבתאות הקיצונית של המומרים בשאלוניקי ושל חורותיהם; המקבל של אגרה זו ולמד ממנה ולקח מוסר, אבל לא במחנגד חדיף לעצם האמונה ברוחות אלו, הרי דברי ד' אליהו בס' מנחת אליהו מוכיחים שהוא עצמו לאיומיר אגרח לח' אליהו הכהן ולח' דניאל חלמידיו, להוהיר אוחם שלא ישעו מלה במלה. ואם קאררווו כותב שם, בספרו על הופעת רוחות השקר, ששלח מל ר"א הכהן לקוחים מרברי קאררווו וחתרות עליהם במעם אוחם במקום אחד (מכ"י אדלד 2842). ומשם אנו למדים שכל מענותיו נשטמנו לנו דבריו הארוכים של קאררווו על ההמרה בשאלוניקי וכבר פרסמתי הבנה ונטיה לנביאי השבתאות כמו דניאל בונפוס ודבריו האחרונים. על פי מקרה ב, אליהו הכהן עם קארדתו, ואין כל סתירה בין דבריו הראשונים הרומנים על לאמחו של דבר בא לשון זה להוכיח לנו הוכחה סופית את קשריו של לחופעות אלו, עם כל הסחירה הגראית כאן לדבריו הקודמים באוחו הספר. אבל בענייני המשיח, והיינו באים ללמוד מלשונו על הסחיינוחו, ויוחד מוה: על החנגדוחו החנועה. לכאורה יש כאן אזהרה אנטרשבחאית בפני הסכנות האורבות למסחבכים השבחצות וההיסטוריון צפויים להן במצב הגוכחי של שמירת המקורות ליריעת

6+ WD, TF H' YEI'L.

וכפירות נמרצות", ופ מתגלה בחכמתו ובמרמתו, מביא בתוך בני ישראל מחשבות רעות, אמונות שקר וממנו יוצא עוף שנקרא עוני חסר ממנו מלח אל בעבור רשעוחו, וכשהקליפה הואח ועכל שקר – חירוצו של קארדווו הוא: "עוד יש קליפה אחת הנקראת עוניאל מאב בניבמוט באובט ניבולים, ויש "בוטוט מל ניאומוט, נישבלים בשם לילט העילות דם בעובול בחונ אגלו שיש באמח כח של קליפוח ושרים המצליחים "להחקרב מלאכות להם, אלא שכפרו בשם. וחירוץ זה הוא ממש חירוצו הראשון של ר' אליהו. לשונו בס' מנחח אליהו). והחשובה: אין כאן שרים אלא הם באמח מלאכים, וכח וניבו לוומא כן מאול מבום וכובים כלמוני כל וניכל כמו מסלל ב"א ניכהן בחחלה המפורש, ומחגלים בצורת חסירים וצריקים שהיו ירועים יפה לאלה שלהם נחגלו, רעה קצררווו, ציך יכלו להתגלות רוחות המתגלים בצורות, מוכירים את השם המ"ו (ואולי כוון לאחד מספרי מהר"ל מפראנ). מאמר קרמון זה מסביר, לפי קאררווו אומר בפירוש שמצא כך באיומיר בספר שחכם אשכנוי הרפים במאה הכהן את הגירסא "שלשה מלאכים" במקום "שלשה מלכים" שבאוחות משיח. ההמרה. 60 לא עלה בידי עד עכשיו לקבוע את הספר שבו מצאו קארדווו ור"א לצאת ולכפור בהקב"ה, נוכר פעמים אחרות ע"י קאררווו, וכן גם בספורו על המרה, אינו רמיוני אלא קשור במעשים שהיו. ענין שלשה המלאכים שעתירים להמרה בשנת חמ"ב ותמ"ג, והרמו בסוף לשונו על בוונת רוחות השקר להביא לידי עשוואני בין שני המקורות מוכיחה שר"א הכהן מדבר על מאורעות זרים שקרמו

קארדתו מספר בפרטות כיצר נתגלו לו רוחת אלו בצורת צריקים וכיצר השף" את מהותם האמיתית. ומה שמספר ר' אליהו בסוף לשונו על "המתעסקים בענין המשיח", כולו נמצא בסיפור ההוא של קארדתו האומר: "נגלו לי ולהלמידי ובקישמא) מטמרון ואליהו ומלאכין וגביאים עד אין מספר, כולם בשמחה גדולה נשבעים בשם המפורש שבלי שום ספק יחקיים (דבר הגאולה בשנת המ"ב) כי כן שמעו מפי הגבורה ובשם השם הגדול... אומרים כה אמר ה' אלהי ישראל עשו ברן וכך". גם קארדתו (הרחוק מאד מהלך רוח אנמינומיסטי) קובע בכמה מקומות מאין לקבל "גליים" שיש בהם משום שניי קטן בחורת משה ובחקנות החכמים, ודואה בוה אבן בוחן לרוחות אמת ורוחות שקר. בקיצור: כל חורתי של ר"א הכהן בענין בוה אבן בוחן לרוחות אמת ורוחות שקר. בקיצור: כל חורתי של ר"א הכהן בענין בוה אבן בוחן לרוחות אנה מתגרת להנחה שהוא הלמידו של קארדתו הנוכר ביליי המגידים והרוחות אינה מתגרת להנחה שהוא הלמידו של קארדות הנוכר בילי משיחותי של שבחי צבי שקארדתו מגלה בכמה מרושיו וביחוד באנרתו שאלת משיחותי של שבחי מסביר לנו ום את התמיחה הואת בכחבי הדרשן מאיומיר. אל ר' שמואל ר' פאם, מסביר לנו ום את התמיחה הואת בכחבי הדרשן מאיומיר.

ספ עיין ב,ציין' שנה ז' (חש'א), עמ' סג ומה שכחבתי שם בהערה ס.
זפ שם, עמ' סג-סג, ועיין שם הערחי על מקור השקפה זו ברברי ר' משה מבורנוש במאה
היינ. השווה גם החיאורים המקבילים (אך קצרים בהרבה) של רוחות השקר והקליפה הנ'ל
בררוש ,אני המבונה' של קאררווו שנהפרסם ע'י ברנהיימר ברבעון ΣΟΣ, זפפג, עמ' ספג-ספג
ובאגרה אל ר' שמואל רי פאס בליוורנו שנרפסה ב,בית המדרש' של אייויק הירש ויים (תרכ'ה), נמ' סס.

היו מתלמידיו של קארדוזו שפקפקו במשיחותו של ש"ץ והוא כותב להם שלא יטריחו את עצמם בפרשה זו, כי ממילא יתגלה האמת. הוא עצמו קיבל, כמובן, את משיחותו של ש"ץ, אבל גם בספריו הרבים אפשר לקרוא דרשות רבות על הגאולה בלשון עתיד, ממש כבספרי הדרשן מאיזמיר.

אני מסכם: סבורני שהניתוח הקודם הוכיח שאין ר' אליהו הכהן יכול להחשב בין מתנגדי השבתאות, ואדרבה יש לחשוב אותו כקרוב לשבתאים המתונים (ביחסם למסורת היהודית) ומושפע מהם. הוא קיבל מהם הנחות שבתאיות בהחלט בשאלת גורלו המר של המשיח. הוא היה במשך זמןימה מקורב לאברהם קארדוזו וכמוהו הסתייג מן הגילויים הקיצוניים של השבתאות בדורו. אם הוא עצמו החותם בראש התעודה על החזיונות באיזמיר – ודבר זה קרוב לוודאי, לפי כל האמור כאן, ואין כל נימוק הפוסל הנחה זו – הרי החזיק באמונה במשיחותו של שבתי צבי, סמוך לשנת אם כי בעקיפין ומבלי לקרוא בשמו. דמותו של ר' אליהו כשבתאי חסיד דומה מכמה בחינות לדמותו של הדרשן הגדול בןידורו, ר' בנימין כהן ברג'יו. ואם באולי מתרחק בסוף ימיו מן השבתאות, הרי לא פסל את הדעות שהביע בהשפעתה בככה מספריו, ואין להפוך אותו לרודף השבתאים, דבר שאין עליו כל הוכחה שהיא.

### מאגדות העקדה:

#### פיוט על שחיטת יצחק ותחייתו לר׳ אפרים מבונא

מאת

#### שלום שפיגל

כבר היו הקדמונים תומהים ביצחק, בנו של אבינו אברהם, מדוע נעלמו עקבותיו פתאום אחר מעשה העקדה. בהליכה אל הר המוריה נזכרו האב והבן (בר' כב ו וח) "וילכו שניהם יחדו" זה לעקוד וזה ליעקד, ובירידה לא נאמר: וישובו אל הנערים, אלא (שם פס' יט) "וישב אברהם אל נעריו", כאילו חזר האב לבדו ואין בנו עמו. וענו בענין זה כבר בדור שני לאמוראי א"י תלמידיו וחבריו של ר' יוחנן: ויצחק היכן הוא? השיב ר' יוסי בר חנינה: ראה אביו שנתרחש לו נס, "שלחו בלילה מפני עין הרע", שלא תשלוט בו. אמר ר' אלעזר בן פדת: "אף־על־פי שלא מת יצחק, מעלה עליו הכתוב כאילו מת ואפרו מוטל על גבי המזבח, לכך נאמר ,וישב אברהם אל נעריו' "ב' להכמי בבל פנים אחרות. ר' ברכיה בשם רבנין דתמן: אביו "שילחו אצל שם ללמוד ממנו תורה. משל לאשה שהעשירה מפילכה. אמרה: הואיל מן הפלך הזה העשרתי, אינו זז מתחת ידי. כך אמר אברהם: כל שבא לידי אינו אלא בשביל שעסקתי בתורה ובמצות, לפיכך איני רוצה שתזוז מזרעי לעולם". ועשה יצחק ג' שנים בבית המדרש הגדול של שם ועבר.?

ו ב'ר סוף פנ'ו. ילקוט ר' ק'ב.

<sup>2</sup> מדרש הנדול ס' בראשית כב, יט, הוצ' הר'ר מרדכי מרגליות, ירושלם תש"ז, עמ' שס [-מה"ג].

מרה אם. תר"י בר" כב, יש: ,ודברו מלאכי מרומא ית יצחק ואובלוהי לבי מדרש א שנאמרה דשם רבא והוה תמן תלת שנין". ועי" מדרש הובא בילקוט ר" צ"ח, ומדרש זו היא שנאמרה ברוח הקדש, שהדפיס יעקב מאן ז"ל בס" The Bible as Read and Preached in the [=מאן] עמ" ס"ה ואילך, ומשם במה"נ כב, ח: .זהו מדרש נדו ל שאמרת לאמי", ועי" שם כב, יש: .הלך לו אצל שם בן נח ללמוד", ובמדרש אנדה הוצ" ר"ש באבער: .יצחק היכן הוא? א"ל לבית עבר רבו הולכתי ללמוד תורה". בס" הישר הוצ" אליעזר נולדשמידט, ברלין תרפ"ג, עמ" ע"ה: ,אביאנו אל שם ועבר בנו", ועמ" פ"ב: .בית שם ועבר". על זמנם של שם ועבר עי" סדר עולם, מבכורי עטו של הד"ר אלכסנדר מארכס, ברלין תרס"ג, ספ"א ורפ"ב, ובהערות שם.

דרשו דרושות ופרשו גם פרשנים. ועוד יספו לתמוה, מדוע לא בא יצחק כאברהם לספוד לשרה ולבכותה, ולא דובר בו כל מאומה גם בשליחות אליעזר עד ששב עם רבקה. פתרו חכמי הדקדוק, שלא נזכר אלא אברהם לבדו, שהוא העיקר והראש, הגם שהיו עמו הנטפלים לו כמו יצחק בנו, "ומזה המין בתורה למאות ואלפים". ודומה קצת פרושו של הראב"ע: "והקרוב אל הדעת שהיה יצחק קרוב ל"ג שנים, ולא הוזכר כי הוא ברשות אביו. אחרים שערו: אפשר שנשאר יצחק "בהר המוריה ג' שנים עד שמלאו לו מ' שנה ונשא רבקה". "יתכן כי יצחק היה הולך בנחת לראות מה ידבר אברהם אל נעריו ומה ישיב להם מכל המאורע או אם יעלים מהם, ואולי מתחת הקשר והעקידה נתפעל והיה לו א ה ללכת". "או שמא שלחו אביו "אל חברון בדרך אחר לשמח את שרה ולהסיר צערה מעליה". "ועוד טעמים רבים כהמה.

ויש שחרגו מדרך הטבע להפליג בספור הפלאות: "ויצחק היכן הוא? אלא שהכניסו הקב"ה ל גן עדן וישב שם שלוש שנים". בי ונקשרה האגרה בשבחו של אליעזר, זקן ביתו של אברהם, שעשה שליחותו באמונה ונחשר על חנם, ולפיכך זכה שימנה בין הצריקים שלא טעמו טעם מיתה, והעלוהו מלאכי השרת בחייו לגן עדן: "תמיה גדולה, יצחק יצא מגן עדן חי, ואליעזר נכנס לגן עדן חי". בי ונרמז במקרא (בר' כר סב וסג) "ויצחק בא מבוא באר לחי ראי וגו' ויצא יצחק". מהיכן יצא? מגן עדן. בל נבהלה רבקה "ותפול מעל הגמל" (שם, פס' ס"ר), מהיכן יצא? מגן עדן. בל נבהלה רבקה "ותפול מעל הגמל" (שם, פס' ס"ר), לפי שראתה יצחק שהיה בא מגן עדן, והיה בא כדרך שהמתים הולכים, ראשו למטה ורגליו למעלה. בי וכל כך למה נתעכב בגן עדן? "שעשו לו שם רפואה".

15 פענח רוא, שם.

<sup>4</sup> עי' ר' בחיי לבר' כנ, ב.

<sup>5</sup> יוסף אבן כספי, משנה כסף על התורה, הוצ' יצחק הלוי לאסט, קראקא תרס"ו, ח"ב עמ' 63.

<sup>6</sup> עי' רד"ק פירוש על התורה, הוצ' אברהם גינצבורג, פרעסבורג תר"ב, עמ' ג'ה ע"ב, ואבן כספי שם. שמדבריו הבאתי במרכאות כפולות, ורנ"ה וויזל, אמרי שפר, ליק תרכ"ט. דף ר"כ ע"א.

ז לבר' כב, ג ויט.

<sup>8</sup> ר' בחיי, שם.

<sup>9</sup> מדרשי התורה להקדוש אנשלמה אשתרוק, הוצ' שמעון עפפענשטיין, ברלין תרנ'ט, עמ' 36... 10 אברבנאל לבר' כב, יט.

<sup>11</sup> מה"ג כב, יט. וכן יסד הפייטן בנימן בר שמואל מקוסטני כי עשה יצחק ג' שנים בנ"ע, בקרובה לשבועות "ארוכה מארץ מני ים רחבה". עי' צונץ, ליטעראטורגעשיכטע עמ' 201; ואבדה הקרובה ולא הועתקה מתוך מחזור טורין, עי' ר"י דודוון ז"ל, סדר חבור ברכות, ברבעון בפילדלפיא כרך כ"א (1931) עמ' 252.

<sup>12</sup> ילקוט ר' ק'ט. ועי' ד"ר מיכאל הינר, מסכתות זעירות עמ' 74 ועמ' 130, ומסכתות דרך ארץ עמ' 68. ועי' באוצר הבלום ס' הגדות היהודים לפרופ' לוי גינצבורג ח"ה עמ' 90. דרך ארץ עמ' 68. נעי' באוצר הבלום ס' הגדות היהודים לפרופ' לוי גינצבורג ח"ה עמ' 130 ס' הדר זקנים, בעלי התוספות על התורה, ליוורנו 1840, דף ט ע"ב.

<sup>.</sup> דו ס' מנחת יהודה לר' יהודה בר אליעזר (נדפס עם ס' דעת זקנים) לבראש' כד, סד. וס' פענח רוא לר' יצחק ב"ר יהודא הלוי, טארנאפאל תקע"ג דף כט, ע"א.

זאת, ההופכח משמעות הכתובים. לשון הבלה ומום. 22 דומה כאילו פשומו של מקרא מכחיש ומבטל לאגדה המוהה השלח ירך אל הנער ואל העש לו מאומה" כררו"ל אל העש לו מומה, חיה אמר הפך הכחוב". ונראה שרצה לומר, רייקה החורה (בר' כב יב) "אל "וישב אברהם ולא הוכיר יצחק וכ' והאומר ששחטו ועובו ואח"כ מבוא", בא בנמטריא ג'". הדי אגדה דומה קלט בנדודיו גם הראב"ק:22 ר ש) "באחר ענק מצוארוניך". ונחעכב שם ג' שנים, רכחיב (בר' כ"ר ס"ב) "בא שבצוארו שעשה בו אביו בעקידה כמו ענק, והיינו רכחיב (שה"ש לא היה שם בעיר (חברון יצחק), כי היה בגן ערן לרפואת הרושם עמירים, כפי שהעיר בן הדור ההוא ר' יהושע אבן שועיב: בי גולפי דעת המדרש אליעור . . . אמרתי לו: תנוח רעתך שהנחת את רעתי!" וסמכו לה לאגרה מן שיר שם ער שנשא הנעימה רבקה. ולכן לא נוכר שמו בכחוב במיחת שרה ולא בשליחות כי לא שב יצחק, כי בשכר מה שסבל להשחם, שלחו השם בנן ערן ועמר נימס מבי, כי פגע בי חסיד אחד וקן וגדול, ולוסב וקן גדול בלו לבן, ואמר אלי לספרד בימיו של ד' יוסף אבן בספי. פו "בהיותי בעיר ולנציאה זה שנים היה מחסרי אביו בשהחחיל לשחמו". 1 ונחפשמה האגרה בימי הבינים, שמצאנו גלגוליה ער "מאא מנום" מנחמו יצוק בגו ערן שחי שנים כרי להחרפאות מן החתך שחתרך בעקירה" פּוּ ריב"א, הוא ר' יצחק בר אשר הלוי מראשוני בעלי החוספות באשכנו, דו שנים, לרפאותו עבור אותה החבורה שעשה בו אברהם בשעה אימתי! אחר המעשה בהר המוריה: "והמלאכים הוליכוהו לגן ערן, שם שהה ג'

אגדה מוזרה וסותרה למקרא אומרת דרשני – בכל עת, ולאיכל-שכן בימי הבינים. איך נוצרה נגפוצה בסביבה תורנית תמימתימורשה, הכרוכה לרוב אחר הישן והארוקה כרגיל במסורותיה! מה המריצם לשלומי אמוני ישראל כי פנו ופרשו מן המפורש בתורה ומן המפורסם באומה ובעולם כלו ממעשה העקרה! היחכן שרורות בשרים אלו חדלו להחדשם מדברים כפשומם במקרא!

11 הי בערך בשנות הח"י-תח"ץ (100 בינדות), עי' במבוא לם' ראבי'ה למו'ר אבינדור

אפמוביצר ז'ל עם' פפה. 12 הדר יקנים דף י ע'ב (=בית המררש ליעללינעק ח"ה עם' 121 ומנחת יהודה פ' תולדות

בר, כה, כז. ועי' חוקוני בר' כב, יט. 12 מענה כסף על החורה עמ' 89. אבן כספי מן העיר ארננטיר (עבריה: כסף) בחבל 13 לגרוק בצרפה, ביקר בספרר בעיר וולנציאה בחרש אלול שנה צ'ב לאלף הששי, היא שנת 1952 לסה'נ, כמוכח מס' ה מוסר שצוה ושלה משם לבנו היושב טראשקון, עי' צוואות נאוני ישראל

לד"ר ישראל אברהמם, פילרלפיא הרפ"ו, עם' וגו ועם' וזו.

os cired: va.

וז ם, ררשות, קראקא השליו, חיי שרה, רף מ עינ.

בב בפרושו לבר' כב, ים.

פב ב'ר פנ'ו ז. ועי' רש"י לבר' כב, יב.

K

# בני־נש אלו נותנים דופי בכל ואומרים: אין במעשה העקדה כל גדולה ופלא.1

נשתמרו בכתביו של ידידיה הוא פילון איש אלכסנדריא הרהורי דברים שהיו הבריות בימיו מהרהרים אחרי אבינו אברהם. אמנם ההוגה האלכסנדרי דוחה לטענות ולטוענים, ומוכיחם שהם אנשי ריב ושטנה ומטבעם להעדיף גנות על שבח. מקנאה או שנאה למדות תרומיות ישישו למעטן או לבטלן. במטעם זה ירבו להזכיר ספורי עכו"ם על אבות שהקריבו בנים או בנות אשר אהבו, כדי להיטיב לאומה, או להפיס האלים, או לכפר על הארץ מן המלחמות ומן הבצרות, מן השטף ומן הננף. בלדעתם אין גדלון לאברהם ולא יתרון לקרבנו ממעשי גבורה והתמסרות של שלמים וכן רבים בין אומות העולם, שנתבעו גם הם לנסיונות כאלה ואף חמורים מאלה, ועמדו בהם לעתות בצרה.

הקורא בימי קדם ידע עלילות מסוג זה לגבורים אנשי שם הנערצים בזכרון הדורות, ולא צרך המחבר לפרוט שמותם או פעולותם. במרכזה של אתונא, סמוך לבולי, עמרו צלמי האבות המייסרים, נשיאי עשרת המטות, ובתוכם התנוסס גם פסלו של ליאוס בן אורפיאוס. וספרו עליו שהיה רעב בימיו, וידרשו מענה כן מן המנבאה אשר בדלפי שהבטיחה כי בקרבן אדם יעתרו האלים לארץ. ויקח ליאוס את שלש בנותיו ויעלן לעולה לתת תשועה לעמו, ויעצר הרעב מעל אתונא. ויש שאמרו כי התנדבו הנערות מרצונן הטוב, וילכו אב ובנות יחדו, בלב אחר ובדעה שוה, הוא שמח לשחוט והן שמחות לישחט. ואמנם הפכו עלמותיו של ליאוס משל בפי הדורות ומופת לאהבת המולדת. כיו"ב נשמע גם משאר שבטי יון. בחבל מיפינייא נתהלל אריסטודימוס, איש עשוי לבלי חת ודורש טוב לעמו. פרצה בימיו מנפה, ונפל הגורל על בתו של ליסיסקוס ליקרב על המובח. נמלטו האב ובתו אל ספרטא. אז ירד אריסטודימוס לשער העיר, והגיש בתו נדבה לאלים ופעל ישועה לרבים. מי באלפי יון לא שמע שמעו ושבחו של אגממנון שלא מאן לזבח את בתו את אפיניניא, אלא שהאלילה ארטימים חמלה והחליפה איילה תחתיה,

<sup>.</sup>Philo, De Abrahamo XXXIII 178 1

<sup>.</sup>ib. 191, 199<sub>2</sub>

<sup>.</sup>ib. 178: λυτήρια η πολέμων η αὐχμῶν η ἐπομβρίας η νοσημάτων 3

Pausanias, Graeciae Descriptio I, 5, 2: Λεώς δοῦναι δὲ ἐπὶ σωτηρία 4 . λέγεται κοιν  $\tilde{\eta}$  τὰς θυγατέρας τοῦ θεοῦ χρήσαντος

Hieronymus, Adversus Jovinianum I 41 (Migne, P. L. 23, f. 270): "spon-5"...tanea morte

יחדו (בר' כב, ו' וח') שנזדרזו כאחד זריזות לב עוד יותר מזריזות נוף Philo, ib. 172 6: cf. idem, De migratione Abrahami 166 sq.

<sup>.</sup>Λεω κόραι: Diodorus Sic., Bibliotheca Historica XVII.15 7

<sup>.</sup>Pausanias, ib. IV,9,4 sq. s

ואת הנערה נשאה בעב הענן להיות כהנת במקרשה.® וכן נתפרסם נסו של פריכסוס, בכור בית המלך אתמס מבני איאולוס. בקשו עמו להקריבו בשנת בצורת, והקרהו אלהים איל שהבריחו אף העיפו מבית הזבח, וכשניצל לקח את האיל והעלהו תורה לאלהיו המפלט לו.10

הכירו היונים כדוגמת נסים אלו לא רק באגדה. נודע לתהלה מעשה פילופידס, שנראה לו אל בחלום לילהיי ואמר להנחיל נצחון לצבאותיו, אם יעלה לעולה בתולה אדומת שער. והיה המצביא מהסס ומהפך בדבר ולבו חלוק עליו, והנה סוסה פרצה מתוך הדובר ותישר במרוצתה הלוך וצהול אל נכח אהלו. ובעוד הכל משתאים ליפי רעמתה האדומה, ענה תיאוקריטוס החוזה ואמר אל פילופידס: הנה קרבנך, גבור החיל, מן השמים זימנוך בתולה אדומת שער! בי מיד זבחו לסוסה הנפו באויביהם, כי רצו האלים קרבן הבהמה תחת קרבן האדם.

אכן נודעו בעולם המיתוס והמציאות של בני יון הגדות ומסורות מעין המעשה בהר המוריה, ולא יפלא שנמצאו אף מי שהחליטו כי בספורי נפלאות להם גדולות ובצורות ממה שאירע לאברהם. וטרח פילון להוציא מלבם של קוראיו, שלא יהו מדמים מעשה העקדה לזובחי אדם בין עכו"ם. והוא מאריך ומרחיב שעשה אברהם מה שעשה לא מחמת מנהג אבות, או הכרח השעה, או צרת הצבור, או רדיפה אחר הכבוד – לא היה איש עמו בשעת העקדה לפרסם צדקתו באל עבד לבוראו מאהבה בכל לבבו ולא בשני לבבות, אחר לבנו ליצחק ואחר ליראת שמים. בתתו הכל לאלהיו מתוך משמעת אל דבר קדשו, החזיר לו ה' את מתתו ויחשבה לו צדקה: כי אם אמנם לא הו שלם המעשה עד תכליתו, שלם הוא בתכלית השלמות. בי אם אמנם לא הו שלם המעשה עד תכליתו, של הוא בתכלית השלמות. בי והוא הרות על הלוחות, בספרי הקדש ועל לוח לבם של ההונים בם.

Cypria, ed. Kinkel p. 19; Aeschylus, Agam. 1534; Euripides, Iphig. Aul. 9 1540, Iphig. Taur. 20.30.783; Ovidius, Metamorph. 12,245 sqq. cf. Lucretius, 10 בערה בערה איל לעיל הערה 101: Tantum religio potuit suadere malorum! Apollodorus, Bibliotheca I, 9, 1 sq.; Herodotus VII, 197; Plutarchus, 10 .De superstitione 5

וו עי' רד'ק: .ויאמד אליו אברהם' (בר' כב. א) במראה הלילה אמר לו, שהרי וועי רד'ק: .ויאמד אליו אברהם' (שם פס' ג).

יני' מש'כ פרופ' יהושע פינקל: Plutarchus, Vilae Parallelae, Pelopidas c. 21 וני' Old Israelitish Tradition in the Koran'' (Proceedings of the American
Academy for Jewish Research 1931, p. 15)

13 עי' רד'ק: ,לא היה שם ... אלא אברהם ובנו יצחק... ומי יודיע דבר זה לעולם, ואפילו היה הוא מספר, מי יאמין לו?" תמצא בדברי פילון משהו מהבדלותיו של ס. קירקגארד, בס' פחד ורעדה (קופנהגן 1843): מה בין "נבור טרני" כאנממנון ובין "פרש האמונה" כאברהם.

.De Abrahamo 198 14

Ιb. 177: ἡ πρᾶξις, εἰ καὶ μὴ τὸ τέλος ἐπηκολούθησεν, 15 ὁλόκληρος καὶ παντελής οὐ μόνον ἐν ταῖς ἱεραῖς βίβλοις ἀλλὰ .καὶ ἐν ταῖς τῶν ἀναγινωσκόντων διανοίαις ἀνάγραπτος ἐστηλίτευται

## אברהם, אל תווח דעתך! אתה עקרת מובח אחד, ואני עקרתי שבעה מובחות.!

יסון איש קיריני, כוחב רברי הימים של רור ראשון לחשמונאים, כלל בספרו גם האור גבורי האמונה שקירשו את ה' ברבים בימי הגוירות של אנטינכום מלך יון. לא שרד מן החיבור ההוא אלא סיכום או קיצור שהחקין מחוכו מחבר ספר חשמונאים ב' אשר בכחבי הגווים. ואולי גם יחרי ספרי השמונאים לא נשחמרו אלא בזכות של ערייהאמונה או המרטירים הנררפים ונהרגים על רחם. בספרותנו נחחבב של ערייהאמונה או המרטירים הנררפים ונהרגים על רחם. בספרותנו נחחבב ביותר מספוריו של יסון או של מקצרו מ ע שה בא שה זו' בניה, שסרבו מרשמחוות לעבורה זרה ומחו כלם על קירוש השם. החגורה רוממה גם קשמה את בנוחם ואת בינחם מה להשיב לצוררים ומסימים, ושיווחה על אם ובניה חן ועווו על אמונה חמה, עד שנהפנו רוגמה נעלה לחבוב יסורים על יחוד השם. יחד על גבוריום ומסימים, ושיווחה על אם ובניה חן ועווו של אריינום קיסר, שבקש להשביח ולהכחיר מן העולם האגרה לימי השמר של אריינום קיסר, שבקש להשביח ולהכחיר של המלחמה הנועוה ברומי ומהוד מיחים לקשוחם הקרושה של הרוגי מלכות שהשלימו נפשם על גואל ישראל.

נחבטאה הגוח הרורות ברטותיסטל זו של אשת מכאובות, ששכלה כל בניה על אהבת החורה ומורא המקום, ורברים נלבבים שמה בפיה אגרת רז"ל, להביע רגשי לבבות אין מספר של אבות ואמהות בימי השמר, שהיו מתאבלים ושמחים, מתאבלים משמאל, שנגורה על בניהם ליהרג, ושמחים מימין, שנקרש כבור שמים

t ילקוט איכה ר' תחרכ'ט. t (תורחבו בס' השמונאים ד' הספור באלעור (ה' ד' ואילך) t

Augustinus, De civ. Dei XVIII. 36. cf. Elias J. Bickerman, Der Golt der 4 Makkabäer, Berlin 1937, p. 36; idem, in: Louis Ginzberg Jubilee Volume, . New York 1945, p. 106 sqq.

ז ניטין ג'ז ע'ב (אשה זו' בניה) וכן ילק' איכה ר' חתרכ"ם; סא"ר פ' ב'ח (אלמנה זו' בניה) פי ניטין ג'ז ע'ב (אשה זו' בעיה) וכן ילק' איכה ר' חתרה"ם; פס"ר פ' מ'נ דף ק"פ ע"ב (מרים בת תנחום) וכן ילק' פ' חבוא ב"ו ר' תתקל"ה; מיסיפון פ' י"ט (ו' אחים בני אם אחת ושם האם חנה, ועי' מררש עשרת הדברות (ביה"מ ליעללינעק ה'א עמ' ס", ור"ר ד. ש. לאווינגר בס' ת פא ר ת חיים ס' יובל לכב' הרב היים בעי קיש, בורפשם היים צבי קיש, בורפשם היים אחת היים מי יובל לבב' הרב היים בעי קיש, בורפשם היים צבי קיש, בורפשם היים צבי קיש, בורפשם היים איים דורי מלבות.

בבניהם. "היתה אמם בוכה ואומרת להם: בניי, אל ירע לכם, שלכך נוצרתם לקדש שמו של הקב"ה בעולם. לכו ואמרו לאברהם אביכם: אל יזוח לבך עליך! אתה בנית מזבח אחד, ואני בניתי ז' מזבחות והעליתי ז' בניי עליהם, ולא עוד אלא דיך הוה נסיון ודידי הוה עוברא!"?

לאור המציאות ההיסטורית בימי גזירות השמר הגרול של מלכות רומי, יש שנרמה כי נגרע משהו מהדרו ואימתו של ספור העקרה במקרא: מי יחרד לאחד רחוק בימי קרם שעלה במחשבה לבד לעלות עולה על מזבח, ונחלץ מסכנה ולא נעשה לו מאומה רע, בשעה שלפני עיניך בהוה אבות ובנים עולים לגדרום בהמונים ליהרג ולישרף הריגה ושריפה של ממש.

אדם קרוב אצל עצמו, ועלול להתבעת מן הכמות בלבד, מן המספר הרב של קרבנות. אך עוד יותר עושה ההבדל בין מחשבה למעשה. אינו דומה מעלה בנו לראש מזבח ומוריד למעלה ואינו מוריד עוד לבנו, או מוריד אך לשחת. לא הרי אומר לעשות ולא עשה, שיש תקוה לאחריתו ושכר טוב לפעולתו, כהרי גומר ועושה, שאין עמו מלבד יסורים כעורים ומיתה רעה. שם תוספת חיים לו וחסד, וכאן קברים לו ואנחות. אז בתורה: וה' שב את שבות אברהם ויצחק ניתותר שלם ושלאנן. ועת ה במציאות של הרוגי מלכות: ויגווע אדם ואיו? לשונו עפר תלחך. נוקב עד תהום ההפרש בין מורא שם שמים בכח לקידוש שם שמים בפועל, שהוא הפרש בין החיים ובין המות. והאם באנדתם ז"ל מצאה צמצום ניב לרחשי דור השמד ולתעצומות בניו, שביישו למעשה העוקד במקרא: דידך נסיון ודידי עובדין!

7

# הֵן עַמָּה רַבּוּ מִלְּמְנוֹת הָעֵקֵדוֹת שֶׁהֵיוּ בִּשְׁנֵת מַּתִק״ו וְתַנּוֹ״ת.יּ

"ילאו לבבות לחוות, וידי כל לתוות, כעס והוות": בלשון זה או רומה לזה מתנצלים והולכים כותבי הזכרונות מימי הבלהות של מסעי הצלב. אף הם היו מחבבין את הצרות, והגם שלא היו מספיקין עמלו להעלות על ספר הגזירות

ז ילקוט פ' תבוא כ'ו ר' תתקל'ח. ועי' איכ'ר עמ' 85: אתה בנית מזבח אחד ולא הקרבת את בניך, אבל אני בניתי שבעה מזבחות והקרבתי את בניי עליהם' וכ'.

<sup>8</sup> איכ"ר שם. ועי' בס' תפארת חיים עמ' 42: .לכו ואמרו לא"א שלא יגסה בלבו, אם הוא עקד בן אחד, אנכי עקדתי שבעה".

<sup>1</sup> ר' אליעזר ב"ר נתן (ראב"ן) בסליחתו ,את הברית ואת השבועה" עי' א. מ. הברמן, ס' מירות אשכנו וצרפת, ירושלם תש"ו, עמ' ק"ח [=הברמן].

A. Neubauer et M. Stern, Hebraeische Berichte ueber die Judenverfolgun- 2 בהרמן עמ' קמ'ב. p. 31, [פיש] gen wachrend der Kreuzzuege, Berlin 1892

לצרכי ביח הכנסח, להיוחן נכללוח במחוור החפלוח ונקראות בצבור, כפיוטים כונתם הראשה – לחוק ירים רפות בהוה. ניכר מלשון הרשימות כי נכתבו מעיקרן והרדיפות שבדורותם, אחת, למען תכתב ואת לדור אחרון, ושנית – ורומה שהיא

וכסליחות המיוסרים גם הם על המאורעות שבימיהם. 3

בסופריהם ודמי עוללים ויונקים באימותיהם, ונהרגו ונטבחו על יחוד שם הנכבד ורמי אחים באחיותיהם ורמי רבנים בתלמיריהם ורמי חתים בכלותיהם ורמי חונים וגעקר, עד שנגעו דמים בדמים ונתערבו דמי אנשים בנשותיהם ודמי אבות בבניהם ובבחה ושכן בשכינו וריעו וחחן בכלחו וארום בארוסחו, זה עוקר ונעקר וזה עוקר פשטה צוארה ליניקר על יחור השם, ואיש בבנו ובאחיו ואח באחותו ואשה בבנה נשיהם ובניהם ומפם. הרכה והענונה שחמה ילר שעשועיה... אשה אל אחותה עצמר... ויעמרו כולם, איש ואשה, ושחמו וה לוה... רכי לבב אימצו כה וישחמו פנומה ויבוא וישחוט אוחנו על קירוש יחיר חי העולמים, ואחר כך ישחוט אח מוב מלהקריב קרבן נפשנו.... כל מי שיש לו מאכלה יברוק אוחה שלא ההא רצונו ואשרי כל מי שנהרג ונשחם וימוח על יחוד שמו... עוד אין באלהינו חורחו וציווה להמיח ולהרוג אוחנו על יחור שמו הקרוש. אשרנו אם נעשה אחר ,שמע ישראל' וגו'... אין להרהר אחר מרת הקב"ה וברוך שמו שנתן לנו אלא בהחנצרות, החליטו שלא לעכב יותר. "צעקו כולם בקול גדול לב אחד ופה ולכרו השער". וכשראו שפרצו גרורי הפורעים אל חצר המירה, ואין מנוס מפניהם אל השער להלחם עם החועים ועם העירונים... וגרמו העוונות ונצחום האויבים וחגרו כלי מלחמתם, גרולם וקטנם, ור' קלונימוס הפרנס בראשם ... ויקרבו כולם העיר להחבצר בביח החצר של ההגמון ולהחגוון בפני אויביהם. "לבשו השריונים משנח חחנ"ו על חסירי מגנצה "מנן וצנה לכל הקהלות". בראשונה נסו יהורי עריין אנחנו קוראים בסליחה לערב ראש השנהי שריד מן הכחוב בוכרונות

רנ"ו): ולמעלה הוא כחוב בסליחות על מירת בלוייש". הרי שנרשמו המאורעות בפירושו על צ ה., כבונמא כם, וכיובע כב, אפנים מבונא וניש עם, פם-חברמן עם, קביו ובהערות עם,

י מחלמה: "אנא הבט בצרקת עבריך חסיריך", עי' אוצר השירה והפיוט לר"י דודען ז"ל. המחוור. עי' צונץ, ריטוס עמ' 1961, ורמש"ש, רשימה המבורג עמ' 73.

פ נ.מ המ, ז=שבבמן המ, ב.ני □"8 4a' 882 a' 1528.

ב ניש עם' ד-עם' צפ-הברמן עם' ל'א-עם' ק. עי' פרופ' יצחק בער, במבוא לם' נוירות 9 נ. ם הם, 9 נהם, 29=2524 הם, 2 נהם, ג. ם-ל.

לוכר העקרה בם' יוסיפון: פ' צ'ז נובע כנראה ממקורות נוצרים, עי' אל העבריים י"א הרבה במנלות מימי הצלבנים. ועי' לקח טוב, סוף נצבים: "ולרבקה בו' זה יחוד השם. ואשר חורתו ועל מקדשו עם עבריו הנהרגים על יחוד שמו הנדול". ומצוי לשון וה ונמוטה חפשים בחוך עיר הקודש ולא עבדים בידיכם', ועי' שם פ' ע'א: גמוח על בדיחו ועל ובהיכלו פוב מדמינו. על אלהינו נמוח ונלחמנו, ונחשב לפניו כעולוח וכבשים לרצון לו, ובח לה' בתוך ההיכל ולטבוח טבח לעולה יותר מבשרנו, ואין לורוק בבית מקדשו והות שמהתים. הי יוסיפון פ' צ'ב, חשובהו של יוחנן בשר הפריצים לטיטוס: מין לנו לובוח אחכנו וגופט (עיבומל לם, ג) לל עחפלטו חל ם, יום יפון עלבוי לל כועבי הספורים

השירה העברית לר"ח בראדי ז"ל עם' רכ"ג, ס' הדמעות ה"א עם' ר"ב, והברמן עם' ע"א. 13 "אלהים אל דמי לדמי" לר' דוד ב"ר משולם, סליחות דדלהיים סי' מ"ט, מבחד

ברנפלד ח"א עמ' ר"ט, ובמבוא לס' ראבי"ה עמ' פנו.

TES הערה א, ואוצר השירה לרי"ד ה'ב עמ' נפו מ' נפסו. נרפס בספר הדמעות לר"ש זו שביד מקינה לד' אלינור בד' יואל הלוי (ראבי"ה), עי צונץ, ליטרטורינשיכטע עם' ער"ר חיים שירמן, קבץ על יד ס"ח ס' ג (ירושלם ח"ש) עמ' ל"א, והברמן עמ' ס"ב.

וו סליחה: "ארברה בצר רוחי" ואולי החם המחבר שמו בבית הראשון: אברהם. עי"

הנכבר. (סליחות רדלהיים סי' נ'ז).

צעקר חוצה. ואף כי עחה כמה וכמה עקדות עקדו בניהם על יחוד שמך המובחות וכור. ואת אלה העקרות תראה. כי על אחת הרעיש העולם. והן אראלים סו ניש עמ' 8, פג, בא=הברמן עמ' ל"ב, ע"ה, ק. וכן גם בפליחה גאנא הבט": את אלה

י מפני שמוילים המטר, כמו שנ' (דב' לג, כח) אף שמיו יערפו מל".

היא החמה. רד'ק: "וש מפרשים צר ואור שמש וירח. השמים נקראו עריפים פּ ערה'ב ישעי' ה, ל. עי' רש"י שם: ,ויש פוחרין צר היא הלבנה שנחמעטה, ואור דמי אחים ואחיות, ודמי חתנים וכלות וכ'.

s וכן גם בסליחה הג"ל "אנא הבט": וגנעו רמי אבות ובנים, ורמי רחמניות וילריהן, ונתערבו

אלא שאי אפשר לבני הדור שלא ירגישו כי סבלוחם וקרבנוחם עצמו מכל שעשו אכן לא סף וכרון הר המוריה, שהורה דרך לבאים בהלכות קרוש השם.

לעוְסָפּר אַבֶּע וֹכְאַבְּע מַּגַבּלַעָּר בַאַמָּגוּנּוּ המולני לנהה בלג בר נדר לשמר -צבם למגמו נפגמו גצבע פון מני

לא חש להושיע טבוחים ושרופים על מוקדה. בו בַּמְּה עַמְּה נִשְּׁחְטִים בְּנִים וּבְנִוּת בִּיהוּדְה – تَشْمُرُمُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّالِمُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّا لِلَّهُ مُنْ اللَّالِمُ مُنْ اللَّا لِلَّا لِلَّا مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّا لِلَّالّ מֹנִם בִּיָּה אָוֹלִטִי בִּוֹרַו יִמִידוֹ לְבְּאַלְנַה

וְעַּמְה בַּמְּה נָצֶּקְרִים וְנְכְלֶלִים. וּמַדּוּעַ לֹא הָרְעָישׁוּ עַלְ דְּמֵי עּוֹלְלִים?יו חַסִין יָה שׁוֹכֵן מְעָּלִים. מָקֶּדֶם עַל עֲבַדֶּה צַּחַת צָעַלוּ לְפָּנֶרְ צֶּרְצֶלִים.

בפייטנית של הדור:

שאלות כאלו, שאנות מלב מורתח, חוזרות בכל לשון של דוי ותמהון גם בספרות ושלא חמאו ונפשות אביונים נקיים. העל אלה תתאפק ייו"יו

ונשחמו ביום אחר . . אלף ומאה נפשות קרושות, כמה עוללים ויונקים שלא פשעו לא קדרו וכוכבים לא אספו נגהם וצר ואור למה לא חשכו בעריפהם, פ אשר נהרגו אברהם. אל אחת הרעיש העולם אשר נעקרה בהר המוריה... למה שמים האם היו אלף ומאה עקירות ביום אחר כולם כעקירת יצחק בן והנורא. א. . שאלו נא וראו, ההיחה עקירה מרובה בואח מימוח אדם הראשון. ונתנסו עוקד ועקוד ראשונים. והפייטנים משבחים והולכים לאבות ובנים בימיהם, שקיימו כל שספרו רז"ל בשבחם של אברהם ויצחק, ועשו עוד גדולה מהם:

צַּצְקַת יְלָדִים אֵיךְ גָּדְלָה,
רוֹאִים אֲחֵיהֶם נִשְׁחָטִים בְחַלְחָלָה.
הָאֵם קוֹשֶׁרֶת בְּנָה פֶּן בְּפִרְפוּס יִתְחַלְּלָה
יְהָאָב מְבָרֵךְ עַל־הַשְּׁחִיטָה לְכָלֵלְה.יּ
לְאָמוֹתָם אָמְרוּ יְלָדִים רַכִּים בַּאֲנִינָה:
לְאָמוֹתָם אָמְרוּ יְלָדִים רַכִּים בַּאֲנִינָה:
מְגָרֵי הַפְּלִיל הַקְרִיבונוּ נָחְפַּצְנוּ בִמְשוֹנָה!
מַהֲרוּ וְחוּשׁוּ צֲשׁוֹת רְצוֹן קוֹנֵנוּ!...
נָשְלֵא יְבַצֵּט וִיפַנֵּל שְׁחִיטָתוֹ.
נָחַנוּ בִּלִי עֵקֵד וּ נְשָׁחַט מֵאַהַבָּתוֹ ...

ומתפרשים הדברים בספרי הזכרונות של הדור, המספרים, דרך משל, על חסידי וויבלינקהווא, "אנשים ונשים ושף חתנים וכלות זקנים וזקנות, אשר שחטו עצמם ופשטו צוארם להתיז ראשם על קירוש שם המיוחד בתוך אגמי מים אשר סביבות לכרך. 10 ושם היה חסיד אחד זקן ומלא ימים, ורבנו שמואל ב"ר יחיאל שמו. והיה לו בן יחיד בחור נאה ומראהו כלבנון, וברח עם אביו לתוך המים ופשט צוארו לשחיטה לפני אביו בתוך המים, ובירך אביו עליו ,על השחיטה' והבן ענה אמן', וכל העומדים סביבם ענו בקול רם ,שמע ישראל יי אלהינו יי אחד'. ראו כל באי עולם, כמה גדול כח הבן שב לי עיקוד נשחט, וכמה גדול כח האב כל באי עולם, כמה גדול כח הבן שב לי עיקוד נשחט, וכמה גדול כח האב שלא נכמרו רחמיו על בן יחיד בחור נעים ויפה כמוהו. ומי ישמע ולא ידמע: נעקר ועוקד רעתם שוה פה אחד להחנק. ועליהם ועל כיוצא בהם נאמר (תהל' ני כג) ,זובח תודה יכבדנו' ". 11 "ויהי כאשר שמע ר' שמואל החתן ב"ר גדליה, כי נתרצה חברו מר יחיאל הצדיק אל אביו לשחטו בתוך המים וחשב גם הוא לעשות

<sup>14</sup> שירמן עמ' ל, עי' לעיל הערה 11. עי' תריב"ע ותר"י בר' כב, ט: כפות יתי יאות דלא אפרכס וישתכה פסול בקרבנך. ועי' להלן בעקדתו של רבנו אפרים, טור 14, ובהערות שם. אפרכס וישתכה לראב"ן: "אלהים זדים קמו עלינו", עי' צבי ליכטנשטיין, Zeitschrift fuer die מליחה לראב"ן: "אלהים זדים קמו עלינו", עי' צבי ליכטנשטיין, Geschichte der Juden in Deutschland II (1930), p. 238

<sup>&</sup>quot;der mit Wasser gefuellte Burg- אנמי מים: ¡Wevelinghofen = וויבלינקהווא ; Wevelinghofen אומי מים: graben"; cf. Siegmund Salfeld, Das Martyrologium des Nuernberger Memor-buches, Berlin 1898, p. 420

<sup>17</sup> נ"ש עמ' 11=הברמן עמ' ע"ו.

כן. וקרא למנחם, שהיה שמש בבית הכנסת של קלוניא, ואמר לו: בחייך, קה את חרבך החדה ובדוק אותה יפה שלא תהא בה פגימה ושחוט אותי כמו כן ואל אראה במיתת חברי. ואתה תברך על השחיטה ואני אענה אחריך אמן. ועשו כן החסירים הללו וכשנשחטו ביחד, קודם צאת נפש, תפסו זה את זה בירים שלהם ומתו יחד בנהר וקיימו עליהם המקרא (ש"ב א' כג), ובמותם לא נפרדו'. וכשראה ר' שמואל הזקן החסיד, אביו של ר' יחיאל, הקירוש הזה שעשו, אמר גם הוא למר מנחם החסיד השמש: מנחם, כגבור כבוש יצרך ושחטני בזאת החרב ששחטתי את בני יחיאל בה, ואני בדקתי אותה יפה ואין בה שום פגימה שתפסול השחיטה. ולקח רב מנחם החרב בידו ובדק אותה יפה ושחט את ר' שמואל הזקן, כאשר שחט לר' שמואל החתן, וברך על השחיטה והוא ענה אחריו ,אמן'. ויפול גם הוא מר מנחם, חסיד אלהי מרום, על החרב ונעצה בבטנו וימת שם. כך קידשו את השם הקרוש קנוא ונוקם החסידים האלו בתוך המים. עכשיו בואו כל באי עולם וראו, ההיתה כזאת מ'מות ארם הראשון, יחוד השם כזה!"18

רושמי הזכרונות הרגישו והביעו באנחה ובגאוה, שנתייחר ונתעלה דורם מכל שקירשו שמו הגרול בעולמו "מימות אדם הראשון", ועם כל זה רחף לנגד עיניהם ריוקן העקדה הראשונית כאילו אין למעלה ממנה בקרושה. ואף עושי המעשים שיוו לנגרם תמיד את דוגמת פעלם של האבות בהר המוריה, ונהגו בכל בצלמם כרמותם. בק"ק וורמיישא נהרגו בשני ימים בסופו של אייר תתנ"ו כשמונה מאות נפשות, ומהם יש אשר "זבחו זבחי צדק, ויקחו את בניהם וישחטו אותם על יחוד השם הנכבד והנורא בלב שלם . . . ויהי שם בחור אחד ושמו ר' משולם ב"ר יצחק, ויקרא בקול גדול לכל העומדים שם ולמרת צפורה תיומתום:: שמעו אלי גדולים וקטנים, בן זה נתן לי אלהים וילדה אותו צפורה אשתי לעת זקנתה, ושמו יצחק, עתה אעלהו כאשר עשה אברהם אבינו את יצחק בנו. ותען לו צפורה: ארוני, ארוני, המתן מעט, עריין אל תשלח ידך אל הנער אשר גדלתי ורביתי וילדתי לעת זקנתי. שחט אותי תחילה ואל אראה במות הילד. ויען ויאמר: לא אעכב אפילו רגע, מי שנתנו לנו הוא יקחהו לחלקו ויושיבו בחיקו של אברהם אבינו. ויעקוד את יצחק בנו, ויקח בידו את המאכלת לשחוט את בנו ובירך ברכת שחיטה. ויען הנער: אמן. וישחוט את הנער. ויקח אשתו הצורחת ויצאו יחד שניהם מן החרר, ויהרגום התועים. העל אלה תתאפק יי?"20

נראה שנסתגנגו הדברים בתבנית ספור העקדה במקרא ובלשונו, ודברים כהויתם מה היו? במקום שיש בידנו גם מקורות נוצרים אפשר לאמת בכמה פרטים את עדות מגלות הזכרונות והשירים מן הימים ההם, ולפיכך יש להניח בדרך כלל

<sup>18</sup> נ'ש עמ' 19 הברמן עמ' מ"ה-מ"ו.

<sup>19</sup> תאומתו.

<sup>20</sup> נ"ש עמ' 50 (ועי' שם עמ' 2)=הברמן עמ' צ'ו (ועי' שם עמ' כ"ה): ,מעשה המזירות הישנות' היא אולי הקדומה במגלות, עי' הד'ר ישעיה זנה, בהשקפה הצרפתית כרך צ'ו (1932) עמ' 118 ואילך, ועתה גם מחדש ברבעון ציון שנה י"ב (תש"ז) עמ' 74 ואילך.

בן אברהם". 22 ושפה אחת גם לפייטנים הסלחים והמקוננים שברור: עקר אברהם ליצחק בנו ... תחר"ק עקירות ביום אחר כולם כעקרת יצחק נחנסו בנסיונות עשרה כאברהם אבינו... ואף הם עקרו בניהם כאשר הוקנים", 22 ערי ראיה ושמיעה למאורעות תתנ"ו: "ובני ציון היקרים, בני מנוצה, באברהם וביצחק, כאילו לא היה נסיון מרובה מהם. כוחב שלמה בר שמשון "מפי בתעודות הדור פעמים אין מספר, איך מעקדים ומתעקדים מתעטרים באבוחם שבטי ישראל בדורות השונים". ויי ואם כן אפוא עוד יגדל בעיניך הפלא, בקראך כי "המציאות היחה קרובה לזה במירת הכח האנושי, ויוחר ממה ששמענו משאר

נפשות נקיים. פרשי לחיים. אל מקומם בצליה. יְדֵי נְשִׁים רַחֲמָנִיּוֹת. צַּקְדוּן בְּבְכִיּוֹת. כַּצְּקְדַת מוֹרְיָה.

פומון של קבע הוא, החוזר בכל כחבי הרור, וחמצא הרו גם בפיוטיו של ר' אפרים שוניד נְצְקְם. וְיֵו נִצְקְם. עַל־עַלְבּוּשׁ פּוּרְפִירָיָא. וּצּ

CIEUN:

עַקְרוּ עַבְּרוֹמִיהָם. עַם הַכִּינוּ מִטְבְּחוֹמִיהָם. כְּמוּ יִצְּחְק צָּבִיהָם. פִּמוּ

alth. lips מובחות למאות ולאלפים והקרבנו את בנינו עליהם. רירך נסיון, ורירן שומעים ושוחקים: אחה בנית מובח אחר ולא הקרבת את בנך, אבל אנחנו בנינו הצדקת ההיא, אם על בנים רוטשה, כלפי אבינו אברהם, ועוד יותר כלפי שמים של הזובחים והנובחים או של הקרובים אל החללים מעין נהמת הכאב שהמיחה ואילו חסירים אלו לטבח ניחנו, ורמה חכסה עליהם. איך לא פרצה מלב נעכר כמו יצחק אביהם? לא ניצל יצחק מחורה של מאכלת! ולא הוחזר לאביו חי וממלל!

מעולם שיטענו: אינו דומה השלים ומח לחי שלא השלים. לכל היוחר חראם אין כל רמו וכל זכר להרהורים כאלה בתעורות הימים ההם. לא תמצא

בב ניש עמ' וב-הברמן עמ' מ'ח. ופ פרופ' יצחק בער, שם עמ' ו, עי' לעיל הערה ז.

22 tan ha, e-s-uthal ha, 4.8-4.5

+2 הראב"ן, עי' נ"ש עם' 21-01-הברמן עם' פ"א, ועי' בהערות שם עם' רנ"ב. פורפוריא:

השירה העברית מיסורו של מר ש. ז. שוקן, ח"ו עמ' 11 (הוצ' הברמן). עדמעות ה"א עמ' ר"מ=הברמן עמ' קמ"ט; ר' ברוך ב"ר שמואל ממנוצא, יריעות המכון לחקר יהודה בר קלונימוס, קבץ על יד ס"ח ס" ג עמ" מ (הוצ" ה. שירמן); ר" מנחם ב"ר יעקב, ס" לכ,כ): באכן (גהג שהנש פו): ב, בוב כ,ב מהוכם (גהג שהנש פו' שכנם! הם, ס,ס): ערשימות והסלתנים בימי מסעי הצלב, עי' רבנו אפרים בס' וכירה ניש עם' 30=חברמן עם' מי יני עי' רש"ב עמ' 98, ועי' בראשית רבתי לרח"א עמ' 151. וחביב לשון נחומים זה בפי רושמי מי, ילמדנו הובא בילקוט לחהל, ק"י ו, החס"ט מן ילמדנו, ולפיו יש לפרש גם במדרש חהלים

98 ה, לעיל פרק ב הערה T-8. פב ניש בם=הברמן עמ' ק'ב.

שיש בין העלאה שאין עמה מעשה להעלאה שיש עמה גמר מעשה אכור:

וֹצׁמְן מִנְבִילְ בַּמִׁם מִוֹבִּנוֹ וֹבַּבְּכִי אַף כִּי הַרְבּוּ שׁוֹחֲמִי הַיְּלְדִים... נוטלע לבני במוצר מוצרים ענא באמר ממר למקדים

הב עקרה לר' יואל ב"ר יצחק הלוי מבונא: "ה' צריק יבחן", הברמן עמ' ק"ב.

ו וח, וביחוד השמד לך פן חעוב אח הלו" הגד"ל גינצבורג, פרושים וחדושים ז ה. אווא בספנו הל עובתונו ועוא, א הם, בה,ב) ועב,ל במבוא לפירושו לפריא סיי ום, עאהכול לר' אברהם מנרבונא, הוצ' ר' שלום ור' חנוך אלבעק, ה'א עמ' דב.

צ ברכוח מ'ח ע'ב. בירושלמי, ח'נ עמ' צבב ואילך.

והקרוש". ברוגמת הגדות אלו נתבארו גם כל י"ח ברכות. שלש ראשונות נתקשרו ירושלם, דוד תקן על ישראל עמך ועל ירושלם עידן ושלמה תקן על הבית הגדול להם מן, יהושע הקן להם ברכת הארץ כיון שנכנסו לארץ, דוד ושלמה חקנו בונה מהו ברשות רו"ל על ברכת המוון: "משה חקן לישראל ברכת הון בשעה שירר במקורותינו. בקשו בעלי ההגרה למצוא יסורות העמידה במעשים שאירעו לאבות,

היה לפני הראשונים מדרש על שמונה עשרה ברכוח שבתפלה,= שנתקטע ונתקצר

,אל תשלח ידך', פתח ואמר: ברוך מחיה המתים!!

ויצחק על גבי המובח, ששמע את המלאך שאמר:

על גבי המובח זכות וכפרה להם ולבניהם ולבני בניהם עד סוף כל הדורות ... לם באב במצוח בוראו על בנו על יצחק ועקרו ושחטו ושרפו, ועריין אפרו צבור כנומר המעשה זר מעשהו? ורימו בימי הגזירות שוחמים ונשחמים, כי גם בהר המוריה

הניתנה לשער כי בתורעת הרור שורשה ונתערתה האנדה על אבינו אברהם

נֹאָם בֹּאַנַע נִמְגֹּאַטְ נַנְתִּע אַהֶּר וֹהְבֹּגִּעֹ לְאַבְרְנִים נְרוּגִּע · · · אָע עַבְּרִית וְאָת הַשְּׁבוּעָה לבן בּוֹאַע וֹכִפּׁר אַנוֹ זַאַלְבִינַ

וֹכֹּגַ\_מִּכֹּן בֹּאֵנִן עֹכֹפֹּר הַנְיִנְעוּוּ

מענישים את המספר הגדול של הקרבנות בלי להוכיד כל עיקר את ההבדל העצום

10 ב"ר מיכאל היגער, הלכות ואגרות, נויארק חרצ'נ עם' 27.

פו פריא פ, ליא=ילקום סי' ק'א, ועי' ועי' בר' כב, כב, יב (בשם ר' אלינור)

והיו מקלסין לפניו, פתח ואמר: ברוך האל חק".

פ ס' האשכול, שם: ,ויעקב בשראה את המלאכים עולים ויורדים ושכינה שהיהה עליו א שב"ה שם, ועי' פר"א ס"פ ל"ה: ,וענו העליונים ואמרו: בא"י האל הק".

לו הב"ה אנכי מנן לך, פתח ואם ר: ברוך מנן אברהם".

ז סי' האשכול, שם: ,ראמור רבנן באגד הא כי כשהרג אברהם את המלכים ואמר פ פר"א ס"ב ב"ו. פ עי' הנחומא לך לך סי' ז, ומ"ב שם עמ' וּפּ.

בל והא: לבוש החבלת לר' מרדכי יפה סי' קיב; בית המדרש ליעללינעק ה'ה עם' וה" וישבלי הלקם, ענין הפלה "ה, רש'ב דף ם; הניא, ענין ההפלה סי' ד, קרימונה שכ"ה,

ער מאר" (בראש" כז לג): "אין ארם אומר ,גרולה ער מאר' אלא שהיתה אחרת ניש שבחרו ברגע אחר בעקירה, ונסדר הדרש לפ' "ניחרר יצחק חרדה גדולה

צוארו של ארם, ולא היה חסר אלא חיחוך הראש, אל ימנע עצמו מן הרחמים. מלא נחכוונו לפרוץ גדרו של טבע אלא כמי שאומר: אפילו חרב חדה מנחת על לחיות, ופתח ואמר בא"י מחיה המתים". 21 וערין הרברים מקורבים אל השכל ונרמה ירך אל הנערי חורה נפשר לנופו והתירו ועמר וידע יצחק שכך עתירים המתים פרחה ויצאה נשמחו של יצחק. וכיון שהשמיע קולו מבין שני הכרובים ,אל השלה

ויש שהפריוו פורחא בספור הנס: "ר' יהורה אומר, כיון שהגיעה החרב לצואר המאכלת, וכששבה רוחו אליו, ברך ברכת מחיה.יו

בו ועמד על רגליו ובירך מחיה המחים". רצה לומר, שותעלף יצחק מאימה לשחמו. אמר לאברהם: ,אל תשלח ירך אל הנער'. מיר החירו וחור[ה] נשמחו הסכין על צוארו של יצחק פרחה נשמחו ... מיד אמר הק' למיכאל: אל תניחהו מיר הורה וברך: ברוך מחיה המתים. כיו"ב במדרש עקירת יצחק":01 וכשהגיע ששמע העקוד על המובה את מלאך ה' קורא מן השמים ,אל השלה ידך אל הגער', טטקטע של דרשה קרובה אל המקרא ואל השכל, אולי מעין נוסח ם ' האשכל, ו נמצא טוב ממעשה העקרה לטוות טוי האגרה על ברכת מחיה. יתכן שהיתה ונחיחסה ברכת גבורות ליצחק. ומסחבר מטבע הענין, שמכל שאירע ליצחק לא משלשלה הדורות, כי שניה בסדרן של ברכות הוחכפה לשני בסדרם של אבות, ה' האל הקרוש". א ויש אומרים שפתה הוא עצמו ואמר האל הקרוש. פ מסחבר בשערי שמים והקריש שמו של הקב"ה, מיר פתחו מלאכי השרת ואמרו: ברוך אתה שפחח הוא ואמר ברכח מנן. זכן נחקנה ברכח קרוש "כשבא יעקב אבינו ופגע ראשי' לעולם הבא. וענו העליונים ואמרו: ברוך אחה ה' מגן אברהם". פ ויש אומרים ולעולם הבא, שנ' (תהל' ג ד) ,ואתה ה' מגן בעדי' בעולם הוה, ,כבודי ומרים בכח ידי עשיחי אח כל אלה, אלא בכח ימינך, שאחה מגן לי בעולם הזה בשלום "עמר אברחם והיה מחפלל לפני הקב"ה ואימר: רבון כל העולמים, לא בשנצח לר' המלכים, שפתחו בחרבי וערכו מלחמה ראשונה בעולם. וכשחור מאז בשלשה אבות. ברכח מגן נחקנה בימי אברהם, כשניצל מאור כשרים: או

לפניה... בהר המוריה, כשעקרו אביו ונטל את המאכלת לשחטו, נגלה הקב"ה על המלאכים ופתח את הרקיע, ויצחק נשא עיניו... וראה את הקב"ה ואת חררי המרכבה ואת המלאכים וחרד". ביו ונתמזגו שתי ההגדות כבגרסת ר' יהודה הברצלוני: "צחק אבינו בשעה שנעקד לעולת מוקדה לרצון, ראה אור השכינה ופרחה נשמתו והחיהו הב"ה, וכשעמד בדעתו וידע שכן המתים" אור השכינה על רגליו והודה ושבח לפני בוראנו ואמר: בא"י מחיה המתים". ביו עתידין לחיות, עמד על רגליו והודה ושבח לפני בוראנו ואמר: בא"י מחיה המתים".

ויש שנתקשטה האגרה במה שררשו ז"ל בענין טל אורות (ישעי' כו, יט) או טל תהיית המתים: "מאיזה מקום הוא יורד? מראשו של הקב"ה. ולעתיד לבא מנער שער ראשו ומוריד תחיית טל ומחיה את המתים". 15 וזהו הנוסח במדרש ל קח טוב ונסדר לפ' "אלהי אברהם ופחד יצחק" (בראש' לא, מב) "שפחד על גבי המזבח כשנעקד ופרחה נשמתו והחזירה הקב"ה בטללי תחיית המתים". 10 יש תוספת נס או נוי בשרטוט זה של האגרה על טללי תחייה, אבל עדיין אין כל סתירה בין מקרא למדרש.

עד שאנו קוראים לשון המדרש הקטן על התפלה בס' שבלי הלקט: לכאורה מתלקטים בו לאחד אחד כל קוי האגדה ששנינו ומנינו עד כה, ואולם נתוסף גם משהו חדש, ומעתה הופך כל המדרש פנים אחרות לא שערנו ולא פללנו מן המקרא. "כשנעקד יצחק אבינו על גבי המזבח ונעשה דשן והיה אפרו מושלך על הר המוריה, מיר הביא עליו הקב"ה טל והחיה אותו. לפיכך אמר דוד ע"ה, כטל חרמון שיורד על הררי ציון' וגו' (תהל' קלג, ג) כטל שהחיה (הקב"ה) בו יצחק אבינו. מיד פתחו מלאכי השרת ואמרו: ברוך אתה ה' מחיה המתים". דו

13 תנח' מ'ב תולדות סי' כ'ב עמ' 141, ועי' ב'ר פ' ס'ה סי' י' ל.ותכהין עיניו מראות' (בראש' כז, א) .מכח אותה הראייה, שבשעה שעקד א'א את יצחק תלה עיניו למרום והביט בשכינה וכהו עיניו', ועי' שם פ' ס'ז סי' ב, ועי' מה'נ בר' כ'ז א: .ראה זיו השכינה וכהו עיניו', ועי' פר'א פ' ל'ב. שכל טוב עמ' 61: .כיון שהניעה הרב לצוארו פרחה נשמתו בנ'ע, וראה נשמת אמו שרה שכבר מתה – שהלך סמאל והודיעה ... כבר שחטו אביו, וצווחה ויצאת נשמתה – וכיון שהשמיע הקב'ה קולו מבין הכרובים, חזרה נשמתו לנופו וכ' אמר בא'י מחיה'. 126 פירוש ס' יצירה עמ' 125.

15 פר'א ס"פ ל"ד, ואולי הוא מטדרש על התפלה. ועל טל חיים מן השמים שיש בו אור חיי נפש" עי' תשובת רב האיי גאון, אוה"ג סוכה עמ' 72-15שערונת הבושם ח"א 261.

16 לקח טוב, רש"ב עמ' 161, ותקנתי ע"פ כ"י אדלר 637 בספריית ביה"מ בנויורק. ועי' בס' דרשות לר' יהושע אבן שועיב פ' ויצא: ויש מפרשים פחד יצחק היה נשבע לעקדה והיה קורא אותה פחד יצחק. ועי' הראב"ע לבר' לא, נג: וי'א זה הפחד רמז ליום העקדה, ואיננו רחוק.

11 שב"ה שם, ומשם בתניא, עי' הערה 4 לעיל. בשב"ה ליתא: הקב"ה. ועי' בפרוש התפלה לר' נפתלי הרץ טריווש, טיאנגן ש"כ, שחרית סוף ברכת מחיה: כשנעקד יצחק ע"ג המזבח ואפרו צבור, הביא הק' הטל והחייהו. פתחו מלאכי השרת בא"י מחיה המתים. ועי' זוהר פ' נח תוספתא, דף ס' ע"א: יצחק בשעתא דאתקרב ע"ג מדבחא נפקת נשמתיה דהות ביה דהאי עלמא. וכיון דאתמר ביה באברהם ברוך מחיה המתים, תבת ביה נשמתיה דעלמא דאתי'. ואולי פירשו בטל אורות גם לירוש' ברכות פ"ה ה"ב דף ט ע"ב≕ירוש' תענית פ"א פרט אחרון אולי ניתן להתפרש ממה "שבמהדורות החדשות של ההגדה כל הברכות שבתפלה נאמרו ממלאכי השרת, שכן ,תפלת מלאכים' הוא נימוק חביב לאחרונים"18 ומתרבה על ידי כד חשיבותה של תפלה, שאנו מקלסים בלשוו שהמלאכים מקלסים. בנוסח הקדום של המדרש על התפלה כנראה נתקנו כל הברכות על ידי האבות עצמם, לרגל מאורעות שאירעו להם בחייהם. שמא תאמר, איך ישבח ויברך לפני בוראו יצחק, ולא עוד בחיים חייתו? לא המתים יהללו יה. ואולי מכאן לברכת מחיה שנאמרה מפי עליונים? לאו דוקא. כבר ראינו שלא נתקשו בעלי ההגרה לייחס הברכה ליצחק עצמו בשעה שנתחלחל, אם מפחדה של סכין ואם מחרדת אור השכינה, וכשרווח לו ונתעודר, אמר בא"י מחיה המתים. אפשר תאמר עוד, שלא נחה ההגרה והפליגה בעצומו של נס לקיים האמונה בתחיית המתים ממש, ולא על דרך העברה והשאלה בלבר, ולפיכך צרכה להמית לו ליצחק ולשוב ולהחיותו בטללי תחייה, למען יחזה הוא מבשרו וממנו ילמרו אחרים, שכך המתים עתירים לחיות, ומכאן לתחיית המתים מן התורה. 19 לא הוא. אין ההגרה מעוררת רשם של פולמוס עם כופרים או פוקרים, ואין להכיר בה כל מגמה למודית. ועוד שכר הגדה כזאת עלול לצאת בהפסדה, שהרי המדרש הזה סותר למקרא ולכל המסופר בו בענין העקדה.

ואמנם בדק ותמצא שלא זה עיקר האגדה ולא ממקום זה צמחה. נדמה שחסר משהו או נגנז משהו בדברי המדרש הקצר על התפלה: "כשנעקד יצחק על גבי המזבח" – ומיד: "ונעשה דשן והיה אפרו מושלך על הר המוריה". לא נזכר מאומה ממעשה האב השוח ט. הניתן לשער כי בעלי הלכה, וו שקיימו לו למדרש זה והגיעוהו לידינו, הרגישו בניגוד שבין דברי ההגדה ובין דברי התורה ובקשו למעטו עד כמה שאפשר. במקרא נאמר לו לאברהם מפורש מן השמים: "אל תשלח ידך אל הנער ואל תעש לו מאומה". ואולי מכאן הבלעת הדברים שמצאנו בלשון ס' שבלי הלקט. תלמידי חכמים אלו אפשר בכונה השמיטו מספור מיתתו של יצחק כל לשון של הולכה והובאה בסכין וכל רמז של שליחת יד אל הנער. כאילו בקשו להוציא מלבם של קוראים, שלא יחשדו שמא מרה אברהם את פי אלהיו או סר במאומה מן הנאמר בתורה. ונהפוך הוא. כששמע אברהם "אל תשלח ידך", מיד משך ידו מבנו מיצחק, ואם קרה מה שקרה, לא בו האשם. "ונעשה דשן והיה אפרו מושלך על הר המוריה": מכלל שלהבות האש כבר אחזו בנעקר ממעל לעצים, וכהרף עין הפך רמץ רותח ואפר מקלה...

ומתעשרים גם מתאשרים רברי ההגדה ממקום אחר: "ויעקד את יצחק בנו

ה'א ס'ג ע'ד: ר' יעקב דכפר חנן בשם ריש לקיש: בשעה שעשה אברהם זקינם את רצוני, נשבעתי לו שאיני מויז טל מבניו לעולם. מה טעם? "לך טל ילדותיך" וכתיב בתריה "נשבע ה' ולא ינחם" (תהל' ק"י, ג וד). עי' ב"ר פ' ל"ט ח, ועי' טהעאדאר שם עמ' 370 על "בהררי קדש" מהררו של עולם, ואולי זה הר המוריה.

<sup>18</sup> פרופ' לוי גינצבורג, שם, עמ' 261 ואילך.

<sup>19</sup> עי' פר'א פ' ל'א: "וידע יצחק תחיית. המתים מן התורה". והוא גליון מל' המשנה ר'פחלק.

וישם אתו על המזבח ממעל לעצים" (בראש' כב, ט) במהו ממעל 20? "ממעל לעצים של מערכה". ב2 "מלמר שסידרן כדרך שסודרין עצי המערכה. כתיב הכא (שם), ויערך את העצים' וכתיב להלן (ויקרא א, ז), וערכו עצים על האש "". ב2 במקרא לא נזכרה עריכת האש בעקדה. לא כן במדרש: "וערך את האש ואת העצים". ב20 סברו רז"ל כדרכם, שלא הפיל אבינו אברהם דבר גדול ודבר קטן מתורת כהנים. סדר עולה כיצד? "ונתנו בני אהרן הכהן אש על המזבח וערכו עצים על האש" (ויקרא שם): "עצים על גבי האש ולא האש על גבי עצים". ב24 אם כן, אפוא, עשה אברהם קרבנו כסדר העולה, וסידר כדרך על גבי מערכה, עצים על גבי האש, וישם את בנו "ממעל לעצים": אם שסודרין עצי המערכה, עצים על גבי האש, וישם את בנו "ממעל לעצים": אם לא עשה מאומה לנער ולא הורידו בחפזון מעל העצים אשר על האש המבוערת, הרי כמעט רגע נתלקחה כל המדורה כלה ונשתלחו לשונות האש ביצחק "ונעשה דשן" ואפר.

אם כה ואם כה ברור, שלא בעל המדרש על י"ח ברכות שבתפלה המציא את ההגדה על שריפתו ותחייתו של יצחק. היא קדמה לו, והוא השתמש בה לצרכיו, לבאר איך ואימתי נתקנה ברכת מחיה בתפלה. ולא עוד אלא שבנוסח הקדום והמקורי של המדרש אולי לא נזכר כל עיקר דבר מיתתו של יצחק. נמצא שלא במדרש המאוחר על התפלה יש לבקש שרשה ומוצאה של האגדה על יצחק שנטבח או נשרף וקם מן המתים.

תותסתפל באפרו של יצחק אבינו הצבור על גבי המזבח ותתנהג עם בניך במדת הרחמים".

חשיבות גדולה שיש לעקדה הביאה לבעלי ההגדה כבר בדורות ראשונים לדרש גם באיילו של יצחק. ולא נחו עד שמנוהו בין הדברים שנבראו בערב שבת בין השמשות בשבוע ראשון ליצירה. אלולא תמורה זו שראה לו אלהים תחת בנו של

<sup>20</sup> עי' תנח' מ'ב וירא סי' מ"א וילקוט ר' ק"א.

<sup>21</sup> שכל טוב עמ' 62.

<sup>22</sup> מה"ג כב, ט עמ' שנ"ד.

<sup>23</sup> פר"א פ' ל"א, ועי' הנוסח שהדפיס הד"ר מיכאל הינר, במאסף חורב, ניויורק תש"ח, כרך י' עמ' 195, ועי' פרוש רד"ל סי' ל"ט ונ"ט. ועי' לשון האנדה בס' פרדס לרש"י, הוצ' עהרענרייך עמ' שט"ז: "נעקד יצחק על נבי האש". ועי' להלן בעקדה לר' אפרים טור 17.

<sup>.24</sup> ספרא, הוצ' רא"ה ווייס דף ז סע"א.

<sup>1</sup> תחנה לתוקע, מחזור היידנהיים, וויען 1827 דף פ ע'א⊨אוצר התפלות דף תקכ"ג ע'ב. 2 אבות פ"ה, ו' ופסחים נ"ד ע"א: י' דברים נבראו בערב שבת בין השמשות וכ' ר' יא שיה אימר משום אביו: אף האייל.

כבר בדור ראשון של תנאים דרש ד' חנינא בן דוסא ואמר: "אותו אייל לא היא אגרה תמוחה, כאגדה על תחייחו של יצחק, אם כי קל יוחר לעמוד על ראשיחה. אף הוא שב וחי אחר שנשחט, כי "החזירו הקב"ה להויתו הראשונה". • לכאורה גם אותו אייל שהעלה אברהם לעולה תחת בנו, והרבה נסים נעשו בו, וגדול מכלם: יקרא לך זרע". אלא מכיון שנגאל יצחק, כמו שנגאלו כל ישראל. " לכך נחחבב אברהם, אין ליצחק זרע ואין הבריח וההבטחה מחקיימת (בר' כא, יב) "כי ביצחק

חקע בה הקב"ה בהר סיני, ושל ימין, שהיא גרולה משל שמאל, עתיר לחקוע בה בנים: הונו של אייל היה אור עור במחניו של אליהו; קרניו של אייל: של שמאל יצא ממנו דבר לבטלה, גיריו של אייל אלו עשרה נבלים של כנור שהיה דוד מנון

לעתר לבוא בקבוץ של גליות".

אלא שנעשה בו נס ונתחדש מאפרו. שהיה", כך נוצרה האגדה, כי אמנם אותו אייל העלהו אברהם עולה כליל לה', ובחרו במקום זה לרמות: "אולי גבל הקב"ה עפר (אפר?) קרניו והחזירו למה ולא עלו, או שפקעו מעל גב המובח ולא הוחורו. פ אולם פלפול של רחק הוא, גליות! ויש שנסו ליישב, שהגירים והקרנים פירשו וחלצו מן הבשר קרם העלאה של דוד? ונשרפו גם קרניו, ואיך נחקע בה במעמד הר סיני או יחקע בה בכנוס־ והקרנים והטלפים? אם כן נשרפו גיריו של אוחו אייל, ואיך היו נימין לכנורו ניחוח לה" (ויקרא א, ט)? ושנו ז"ל: "את הכל", לרבות העצמות ו הגירים לא עולה היה? ולא נאמר: "והקטיר הכהן את הכל המובחה עולה אשה ריח מררש זה ואף על פרושו של רש":: אותו אייל שהקריבו אברהם תחת יצחק בנו (שמונו ימי יג) על הד סיני: "שופר של אילו של יצחק היה" פ וכבר הקשו על בהלבוט מבנת זני בפולו ב, אלינור פירש רש"י פ' יחרו "במשך היובל"

ויצחק שמו, ולא הכירו. אמר הקב"ה: יבוא יצחק החת יצחק"... יוסי, אחד אומר: לפי שעה נודמן לו, ואחד אומר: ראש צאנו של אברהם היה, בחיים היה רועה ושוחה מן המים שעוברין תחתיו". 10 ונפלגו בו גם "ר' יהודה ור' מן ההרים בא שהיה רועה שם. ר' יהושע אמר: מלאך הביאו מגן ערן ותחת עץ וכבר היו חנאים ואמוראים מריינים והולקים באוחו אייל. "ר' אליעור אומר:

+ ב, בטיי, ס' יחרו שמוח יט, יג, ומשם גם בתולדות יצחק לר' יצחק קצרו, צירוש, עונית פיב ה"ד ס"ה ע"ד, עי' שרידי הידושל מי לר"ל גינצבורג, עמ' 1770.

פ פר'א פ' ל'א; ילק' ר' ק'א, ור' חל'ו בס' ישעיה כו, יג; מה'ג בר' כב, יג. עי' רל"ג באוצרו הטוב ס' הגרות היהודים ח"ה עמ' 282.

ם רשיי על החורה (ר"א ברלינר מ"ב עמ' פנו).

ג במב, נ' G, יערו שם.

א משנה זבחים ט, ה ובנמרא שם פ'ו ע'א.

להנחק מהם, נחרפו הקרנים לפרוש על נקלה. לפר"א פ' ל"א סי' ע, ובקש לסמוך קצת הדבר, שהואיל וגאחו האייל בסבך בקרניו והיה רוצה פ עלשה הראים ותרץ ראיא גומבינר, עי' זית רענן לילקוט ר' ק'א, וכן גם רד'ל בפרושו

פו ילקוט ד' ק'א.

וו מני, דנ, כב' ינ המ, מניני

וכן "רב ושמואל, חד אמר: מביתו הוא בא עמו ואין מכיר בו, וחד אמר: בין הרקיעים גדל והיו קוראין לו יצחק":21 ונמסד גם בשמו של ד' יצחק: היה לו לאברהם איל זכר, שהיה הולך בראש הצאן, ושמו יצחק, ורץ גבריאל והביאו לפניו והעלהו לעולה תחת בנו":31

"יבוא יצחק תחת יצחק": שמא גם אפרו של יצחק אינו אלא אפרו עליו הכחוב באילו מת ואפרו מומל על גבי המובח". בי צחק עצמו נשרף, ולפיבך עליו הכחוב באילו מת ואפרו מומל על גבי המובח". בי אילו אינו אפר יצחק "לפיבך עליו הכחוב באילו מת ואפרו מומל על גבי המובח". בי אינו אלא אפרו עליו הכחוב באילו מת ואפרו מומל על גבי המובח". בי אינו אלא אפרו

ואמנם חמצא לשון והירה של כאילו מחלווה במקורותינו לאפרו של יצחק, כאילו בקשה להקהות פורחא חודו של בשני ולהחיש חריפוחו, שיהא משל ומליצה בעלמא: ",חכרהי את בריתי יעקוב ואף את בריתי יצחק ואף את בריתי אברהם אזכור' (ויקרא כו, מב). ולמה נאמר באברהם ויעקב זכירה וביצחק לא נאמרה זכירה? אלא רואין את אפרו כאילו הוא צבור על גבי המובח". 10 "בשיהי בניו של יצחק חומאין ונכנסין לצרה, חהא נוכר להן עקרתי של יצחק "בשיהי בניו של יצחק חומאין ונכנסין לצרה, חהא נוכר להן עקרתי של יצחק ותחשב לפניך כאילו אפרו צבור על גבי המובח ותסלה להן ותפרם

אלא שנם כאן יש שנרמה לך, שאין הרברים ניתנים להיררש או להירהת כך על נקלה. שנינו "סדר העניות כיצר! מוציאין את החיבה לרחובה של עיר ונותנין אפר מקלה על גבי התיבה. ר' יורן ביר' מנשה ור' שמואל בר נחמן, חד אמר כדי להזכיר זכותו של אברהם, וחורנה אמר כדי להזכיר זכותו של יצחק. מאן ראמר כדי להזכיר זכותו של אברהם, בין עפר בין אפר על שם ,ואנכי עפר ואפר'

פו מדרש וה"ש ברוה"ק, מאן עמ' ס"ו.

צו נו ע מלום לרשיו מויסיק, עם' ופ.

+ו ס' הישר עמ' פ"א. ועי' דעת זקנים דף "א ע"א: ואחמר במדרש בשאמר לו לפניו אפרו של אייל באילו היה אפרו של יצחק, ונשבע לו וקניה שיחשב ילקוט ראובני (בשם עשרה מאמרות דף ל"ד ע"א): "בשעת העקירה יצאה נשמתו של יצחק ובאה לאייל שנברא בין השמשות, ווה "השה לעולה בני" הוא ממש בני".

פו מעור בר, כבי ים.

axraf". 71

1. וב"ר פ' צ"ד סי' ה: ורבנין אמרי רואה אפרו של יצחק באילו צבור נעי' רש"י לריקרא כו, מב: אפרו של יצחק נראה לפני צבור ומונח על המובח. ועי' רש"י לבר' בהר ה' ירא ה אפרו של יצחק צבור ועומד לכפרה.

זו חגרו' וירא ס"ס כ"ג, ובמקבילוח. עי' ביה"מ ליעלליגעק ה"ה עמ' זפו: בקש אברהם נשרף ע'ג המובח. עי' מנחח יהודה, פ' וירא, רף "א ע"א: חהא נשבע לי שיהא אפרו של יצחק צבור לפניך לוברון לדורות כאילו הקרבחיו.

ברי אנו חשובין לפניך (כעפר ו)אפר, וחד אמר כדי שיוכוד לנו אפרו של אפר בראש כל אחד ואחד? פליני בה ד' לוי בר חמא וד' חנינא, חד אמר אפרו של יצחק באילו צבור על גבי המובח". 18 ובבבלי: 19 "ולמה נוחנין (בראש' יח, כו). מאן ראמר כדי להזכיר זכוחו של יצחק, ובלבד אפר, רואין

לאגרה שהוקרב יצחק עולה וכליל ולא שרד ממנו לבד אפר על גבי המובח, וכר זה לאפרו של יצחק במנהני הענית סמל של ממש הוא, ערות לאמונה או "צחק".

או אינו אלא לשון העברה ופיוט?

בימודא דמדבהא". אטרון גם בתרגום לאותו כתוב ברברי הימים: "אסתכל באפרא רעקירתא היצחק יצחק ראה, שנאמר (שם כב, ה) אלהים יראה לו השה לעולה בני". 20 וכלשון לב, ג) , ויאמר יעקב כאשר ראם מחנה אלהים וה'. ושמואל אמר: אפרו של ירך" (רה"א כא, טו). "מאי ראה? אמר רב: ראה יעקב אבינו, רכהיב (בראש' וכנישטית ראה ה' וינחם על הרעה ויאמר למלאך המשחית רב עתה הרף ואמר בדבר שהיה בימי רור: "וישלה האלהים מלאך לירושלם להשחיתה

ראר ה' " וכ'בב כררשתו של שמואל. בית ראשון בעת נגף מלאך המשחית, ראה הב"ה אפרו לוכרון, רכתיב ,וכהשחית אפרו, הכירו מקומו ועמר[ה] להם זכותו, ובנו המזבח על יסורותיו. וכן נמי בבנין גנוו לעולמים, והב"ה זוכר ומראה לבניו אפרו, וכן הראה להם בבנין בית שני מסרבים להתרכך עוד ולצאת מידי פשוטם. מכלל שהאמינו "שאפרו של יצחק שמונח באותו מקום". ו2 הכא במובח של מטה עסקין, והפעם הרברים בינבול עומד ומקריב עליו. וד' יצחק נפחא אמר: אפרו של יצחק ראו שבנו בית שני, מובח מנא ידעי! אמר ד' אלעור: דאו מובח בנוי ומיכאל השר היכן הוא מובח זה! שמא אינו אלא מובח של מעלה! הא שמע: שבי גולה,

מעט להסכימה עם לשונו של מקרא. המוריה", 22 אם כי נתחבבה בימים ההם בנוסח זה רוקא, הואיל ואפשר היה בלחץ לא בימי הבינים צמחה האגרה, שגנעשה יצחק דשן והיה אפרו מושלך על הר אחה למד, שהאמינו בימיהם שהיחה אפרו של יצחק יסוד המובח. 22 אם כן, אפוא, שמואל ירחינאה, אם לא למעלה מוה. ומחוג חלמיריו של ר' יוחנן, מפי ר' יצחק ממנו לבר הרשן, ויש למצא עקבותיה כבר ברור ראשון לאמוראים, בימיו של אכן קרמה האגדה על אפרו של יצחק שאכלחו האש כדוך הובח ולא נוחר

או משנה חענית ב, א, וירוש' שם ס"ה ע"א. עי' ב"ר פ' מ"ט סי' י"א.

פו חעניח מ"ו ע"א.

ופ ובחים ס'ב ע'א. ועי' פר'א פ' ל"א על אפרו של אייל שהוא יסוד ע'ג המובח ספ ברכוח ס"ב ע"ב.

בב פירוש ם' יצירה לר' יהודה הברצלתי עם' פסו.

<sup>25</sup> שב"ה, ענין הפלה י"ה.

4

אמר לו יצחק: אבא אל תתיירא. יהי רצון שתהא רביפית דם שלי כפרה על כל ישראל.!

"אמרו חכמים זכרונם לברכה: אילולי שנתעכב אברהם לברוק הסבין, היה נשחם יצחק ... ומניין שברק הסבין? ... חשוב אוחיות ,ויקח את המאכלת' (בראש' בב, י) וממצא י"ב כמנין הבריקות שעושין לסבין ... אבל נתעכב לברוק הסבין. מיד נכמרו רחמיו של הקב"ה על יצחק" ואמר למלאך להצילו ,ויאמר אל חשלה ירך' (שם, כב, יב). למה אמר יר ולא מאכלת? נשלו רמעות ממלאכי השרח על הסבין ושחה: ער שעמר על עיקרו ופרח. אמר אברהם: אינו כראי לקרבן, אח כן לחנם באחי לבאן, אעשה בו חבלה, אקיו ממנו מעט לראיה, אוציא ממנו מיפ חירם! א"ל: ,אל חעש לו מאומה', אל חעש לו מומה.

הרי ששנו ושלשו במרדשות מה שפורש ופורש גם במקרא, שאסרו לו לאברהם את השמים אסור ברור וחלומ, שלא יגע ביצחק נגיעה כל שהיא לרעה ושלא יחסר את רמו אפילו מטיפה אחת. לפיכך יגרל הפלא בקראנו במכילתא דרשב"י ראש פרשת וארא: "ר' יהושע אומר: ,וידבר אלהים אל משה ויאמר אליו אני ה' (שמות ו, ב). אמר לו הקב"ה למשה: נאמן אני לשלם שכר יצחק בן אברהם, שנתן רבייעית רם על גבי מזבח, ואמרתי לו: ,בגורל זרועך התר בני תמוחה' (ההל' עם, יא), ואני מבקש להוציאן ממצרים, ואחה אומר לי ,שלח נא ביד השלה' (שמות ר, יגו").

ו נוע שלום עמ' 65=מה'ג בר' כב, ה, עמ' שנ'ג=מאן, עמ' ס'ז=בר' רבחי לר"ה אלבעק

Na. 06

ביר פ' גיו: ל' נמנה ונמיסה, "וחיה שוחה כשעות הוו", "למה נופך שוחה עליך", 3 ב"ר פ' גיו: ל' נמנה ונמיסה, "וחיה שוחה כשעות הוו", "למה נופך שוחה עליך",

ו מה"ג בר' כב, יב. פ נוק"ר פ' ק' ק' ק'. ד'

לי יצחק אחר לקיים מה שאמרת לי (בר' כא, יב) כי ביצחק יקרא לדורע. עי' מררש ה היבן ידו וראה שאין בידו מאכלה, אמר: אינו כדאי לקרבן, ובקש לחנקו'. עי' ביד שם: שלמה לרמים כשר ח"ר עמ' התצ'ו. ועי' מררש הובא בהדר וקנים ובמנחת יהודה פ' יידא רף "ב ע"א: אמר אברהם להקב"ה אחנקנו וא שרי ח אוחד לבקש שרה שחלד לי יצחק אחר לקיים מה שאמרת לי (בר' כא, יב) כי ביצחק יקרא לדורע. עי' מררש החלים עמ' פצי.

6 מכילהא דרשב", רד"צ האפפסאון עמ' + ובמה"ג ס' שמוח, הוצ' הג"ל עמ' 8+. ועי' הש"א ווערטהיימער, אוצר מדרשים כחבי יד, ירושלם הרע"ג, ה"א עמ' ס"ב: "משה, נאמן אני

זה אחד מן המדרשות שיש בו כדי להרעיש כל שנאמר בתורה במעשה העקרה. "רביעית דם" אתמהא! הרי ששלח האב יד ומאכלת אל הנער, ועשה לו מה שעשה להוציא ממנו רביעית דם, שהוא שיעור חיותו של אדם, "כדדרש ההוא גליללא עליה דרב חסדא, אמר הקב"ה: רביעית דם נתתי בכם, על עסקי דם הזהרתי אתכם וכ'. אם אתם מקיימים אותם מוטב, ואם לאו הריני נוטל נשמתכם". מעתה אם נתן יצחק על גבי מזבח רביעית הלוג מדמו, מכלל שלא נתעכב אברהם לעבוד עבודתו נכריה עבודתו, וחבל ואולי גם טבח לבנו במו ידיו. או כלשון הראב"ע בפרושו (בר' כב, יט): עשה האב "הפך הכתוב", "ששחטו ועזבו" ליצחק על המזבח.

ולא זו בלבד. אולי יש להוציא מן הכתוב שדרשו ר' יהושע (תהל' עט, יא):
"תבוא לפניך אנקת אסיר, כגודל זרועך הותר בני תמותה", שהותירו
הקב"ה לאסיר הנאנק, הוא יצחק העקוד, מתמותתו וחייהו בטל תחיית המתים?
ואמנם מה שזה נועל פותח מדרש אחר: "בזכות יצחק שהקריב עצמו על גבי
המזבח עתיר הקב"ה להחיות מתים שנ' (תהל' קב, כא), לשמוע אנקת אסיר
לפתח בני תמותה' ".

יתכן אמנם שהכתובים הללו ניתנים להתפרש גם פנים אחרות: ששמע ה' לאנקת האסיר יצחק, והוא אז אולי שותת דם "מהחתוך שהתחיל אביו לשחטו", פופקר לאברהם לפתח אסוריו ולהותיר לו שארית חייתו. מקצת סמך לבאור זה אולי יש למצוא במדרשים ששרד בהם ולא נגנז רמז משהו לשעור זה של רביעית דם בעקדת יצהק. לדוגמא: "ועקדו על המזבח, ונטל את הסכין לשחטו עד שיצא ממנו רביעית דמו". במדרש הנעלם: "עיני אברהם בעיני יצחק בשמי השמים, והיו דמעות מנשרות ונופלות מעיני אברהם עד יצחק, ועיני יצחק בשמי השמים, והיו דמעות מנשרות ונופלות מעיני אברהם עד שהיתה קומתו משוטטת בדמעות. אמר לו: בני, הואיל והתחלת על רביעית דמך, יוצרך יזמין לך קרבן אחר תחתיך". יו ובמדרש ישן בו נאמרה כל הדרשה בשמו של אחד מראשוני האמוראים בא"י, בן דורו של רבי: ", והאלהים כל הדרשה בשמו של אחד מראשוני האמוראים בא"י, בן דורו של רבי: ", והאלהים

לשלם שכר יצחק בן אברהם שיצא ממנו רביעית דם על גבי המזבח". ואשר לענין תחית המתים לסדר זה (וארא שמ' ו, ב) עי' ילמדנו בתנח' וארא סי' א, ומש"כ יעקב מאן ז"ל בספרו על סדרי המקרא ח"א עמ' 384.

ד שבת ל'א סע'ב, ועי' סוטה ה ע'א: ומה ים שיש בו כמה רביעיות, רוח קימעא עוכרתו, אדם שאין בו אלא רביעית אחת עאכ"ו. ועי' שם תוספות ד'ה אדם: פירש ר' חנגאל הדם הצלול [שבלב] שממנו משתית הלב אין בו אלא משקל כ"ה סלעים שהיא רביעית לוג. וכן גם בס' הערוך ע' רבע. ואולם ידידי הפרופ' שאול ליברמן העירני לטעם שניתן בתוספתא (אהילות פ"נ ב): . אבא שאול אומר רביעית תחילת דמו של קטן', עי' מש"כ בספרו תוספת רא שונים ח"ג עמ' 90.

8 פסדר"כ פ' ל'ב דף ר' ע'ב. אמנם עי' מש"כ ישראל לוי מפריס בהשקפה הצרפתית כרך ס"נ (1912) עמ' 129 ואילך.

9 עי' לעיל פתח דבר, הערה 18.

10 תנח' וירא סי' כג. 12 זו היא שנאמרה ברוה'ק עי' מאן עמ' ס'ה, ועי' מש'כ שם עמ' מ'ה על זמנו של מדרש זה.

נסה את אברהם', אמר ר' יום יבן זמרה: כשאמר לי הקב"ה העלהו לעולה לפני, בא אברהם לביחו (ואמר) לשרה: עד מתן יהיה יצח)ק בנך בחיקך, [א]פנ לא בן שלשים ושובע שונה הוא, לא לביח [המודרש הוא הולך ולא לביח הרב עובחיו לילך, [ע]מרי ושימי לנו צידה לדר [ך] שנלך אני והוא לביח המדרש הגדול. ,וילכו שניהם יחרו (בראש' כב, ח). מה הוא יהרו? אמר אברהם: שמה ישא יצחק רגלי וירוץ [לו]. \*! אמר לו יצחק לאביו: אבה, ,הנה האש והעצים (ואיה יצחק רגלי וירוץ [לו]. \*! אמר לו יצחק לאביו: אבה, ,הנה האש והעצים (ואיה השה לעולה!) (שם 1). מיד אמר אברהם בלבו: מה אומר לו ליצחק בני? מיד הניה יצחק ירו יצחק ירו על ראשו והיה צועק ובוכה במר נפש. אמר לאברהם: אבה, אבה, ווהי מורה שאמרת לשרה אמי: לבית רבו אני מוליכו! מיד היה אברהם בוכה ומתליש משערו ומוקנו. וביון שראה יצחק את אברהם אביו אמר לו: אבה, אל הצער עצמך, עמור ועשה רצון אבין שבשמים, יהי רצון שחהא רביעית היה עלי רבה הל יבה היה אל". \*!

אין לחמוה שבמקורותינו המשכן של כל הדרשות על רביעית רמו של יצחק מחאים ומסכים לספור המקרא. כמובן, אדרבה, יש לחמוה שניתוחר זכר כל שהוא לאגדה הסוחרת לחורה. ואם נובעים הדברים מן המכילהא דרשב"י ואמנם נאמרו נ"ר ו' יהושע בן חנניה, הרי שכבר בדור שני של הנאים ידועה היתה האגדה, שלא נרתע אברהם ולא פרש מן הנער עד שהקיו מדמו כדי רביעית הלוג, אלא שהקב"ה חמל וחנן את יצחק והחייהו מחליו או ממוחו. ואם כך, ישרנישן עיקרה של האגדה, ולא בימי הבינים נולדה.

1

,וכהשחית ראה ה' (דה"א כא, מו). מה ראה? דם עקדתו של יצחק ראה.!

נכפל במכילהא דרבי ישמעאל מאמר תמוה ורב ענין, ולמדו מתוכו בדורות אחרונים שימה בהרחקה ההגשמה ורמיי רמות שיש בהם משום פגימה כלפי כבור של מעלה.: ואולם עוד יש בו להחכימנו גם בפרשת העקרה:

בר, בבני גמ, 30: אבא אל מה"ג, שם. ועי הראב"ע לבר' בב, רבי הי שלא ירניש יצחק ויבר ח 1. יי שאביו הסתיר הסוד ממנו... כי אילו אמר לו... יהכן שיבר ח. 2. יי שאביו הסתיר הסוד ממנו... כי אילו אמר לו... יהכן שיבר ח.

ז מכילחא בא פ'ז ו"ב, רמא"ש ח' ע"א ו"ב ע"א=ריב"ה לויטערבאך ח"א עמ' ז'ז, פארה עין של בהכני האסלאם הלעינו והחריעו, בין השאר, גם על שמוח יב, כג, באילו קצרה עין של מעלה מלראות והיא נוקקת לסימנים מירי בשר ורם. עי' א. שטראום, ררכי הפולמום האסלאמי, פ' הוכרון לביה"מ לרבנים בווינה, ירושלם חש"ו, עמ' ss, מס' ss.

", ורא האח הרם (שמות יב, כג) היה ר' ישמעאל אומר: הלא הכל גלוי וידוע לפניו, שנאמר (הניאל ב, כב), ידע מה בחשובא ונהורא עמיה שרא' הדם"! אלא בשכר מצוה (אחת") שהם עושים הוא נגלה וחם עליהם, שנאמר (שמות, שם), ופסח ה' על הפתח', ואין פסיחה אלא חיים, שנאמר (ישעי' לא, ה) ,כצפרים עפות כן יגן ה' צבאות על ירושלם נגון והציל פסוח והמלים' (רבר אחר") ,נראה את הרם' רואה הוא רם עקרתי של יצחק, שנאמר (בראש' כב, יד), ויקרא אברהם שם המקום ההוא ה' יראה' ולהלן הוא אומר (רה"א בא, פו), ובהשחית בעם ראה ה' וינחם על הרעה', מה ראה! רם עקרתי של יצחק ראה, שנאמר (בראש' כב, ח), אלהים יראה לו השה לעולה'".

נקוב אזרך כאפרכסת הזו ושמע: אולי מכאן אתה למד משמעו הקדמון של פסח, ומועדה הקדמון של העקדה. "אין פסיחה אלא חייס" או הסות, "ואין ובח פסח עם מתן דמו על הבתים אלא מסוג קרבנות חמוי ושמירה. כמו תו זה שהוחווה על מצחות הצדיקים בירושלם, "שלא ישלטו בהם מלאכי הבלה", " בא גם דם הפסח הניתן על שתי המוחות ועל המשקוף להגן ולמלט מפני המויקים. כח אימים ופרות לדם, ויש בו משום להבעית לו למשחית ולהרחיק לו לנורף מן מעון האדם והלאה. דמויים ונמוסים אלו יונקים מתחום הדת האלילית, ושרשיהם נעוצים בהשקפות עתיקות מלפני המקדא ואמונת ישראל.

שבם קרבן פסח בתורה מיוסר על האצלה ושלילה לארחות קרומים מעולם עבר"ם. ואולם נשחייר במקורות ובמנהנות משהו מחררת חג הבכורות הקרמין: בליל מלוי הירה, למוער חדש האביב, ראש חדשים ראשון הוא לחדשי השנה לפי המניין מימי קרם, עת קרב וקרבן היא לבני השבם, עת פיוס לעליונים ועת מלחמה אולי יפותו האלים ויתרצו במתח מעם של ביכורים ובכורות, והותירו למובה את יתר פרי האדמה ופרי הבהמה ופרי הבטן. ונותן עבי"ם כסות עינים לאלהים לכפר פניהם במנחה מן הנמע ומן השגר ואף מן הורע זרעו, שלא ירעו ולא ישחיתו בשאר פניהם במנחה מן הנמע ומן השגר ואף מן הורע זרעו, שלא ירעו ולא ישחיתו בשאר בתלו ותובתו, מקנהו וקנינו, נשיו ומפו. כדונמה ראשים בכורי אדמתו הוא מעביר הנותר בבקרים ובבנים. מכאן לקרבן הבכורות, מבכור אדם וער בכור בהמה, המקרא אסר לקרבנות בכורי אדם והמירם בפריון בנים, אך התביעה הקרמונית

W. Robertson Smith, Lectures on the Religion of the Semites, London 5 1894, p. 464 sq.; J. G. Frazer, Golden Bough IV (New York 1935), p. 172 sqq.; S. H. Hooke, The Origins of Early Semitic Ritual, London 1938, p. 48 sqq.; Joh. Pedersen, "Passafest und Passalegende", Z.A W 1934, p. 161 sqq.; idem, Joh. Pedersen, "Passafest und Passalegende", Z.A W 1934, p. 161 sqq.; idem, "Passafest und Passalegende", Z.A W 1934, p. 161 sqq.; idem, Joh. Pedersen, "Passafest und Passalegende", Z.A W 1934, p. 161 sqq.; idem, Joh. Pedersen, "Passafest und Passafest und Passa

כרך א ס"ב עמ' זופ וכרך ב ס"ב עמ' פנו.

"בכור בניך תתן לי" לא נתבטלה להלכה, ועור מוסר הלוייה נתבסס על העיקר העתיק של קרושת כל הבכורות "פטר כל רחם בבני ישראל".6 גם זבח הפסח במקרא בא להוציא ממנהגי עכו"ם בחג האביב, לבטל לקרבן האדם ולהחליפו בקרבן בעל חי. אך זעיר שם נשתמרו שרידי נחלה נושנה, שכבה דתית עתיקה יותר, בטרם ידעו קרמונים לחלות פני האלים מבלעדי זבחי רמים.

ומה ענין פסח אצל עקרתו של יצחק?

שני ראשי שנים היו לישראל בימי קרם, אחד בחדש האביב הוא ניסן, ואחד בחדש האסיף הוא תשרי. סדר החדשים, שבו ניסן הוא ראשון לחדשים, ז מעיד על קדמותו של ראש השנה באביב. ואמנם במוסדות פולחן ומלוכה, המשמרים מטבעם, התמיד מניין עתיק זה, וגם בימי בית שני נחשב אחד בניסן לראש השנה למלכים ולרגלים ולתרומת שקלים. לעומת זה חל חג האסיף בצאת השנה או תקופת השנה, שהיא ראשית ימות הגשמים או תחלת השנה החקלאית. ונשמר מניין זה בכל הכרוך לקרקע ועבודת האדמה: באחד בתשרי ראש השנה לשמיטין וליובלות לנטיעה ולירקות ולמעשרות. 10.

ונהגו שני ראשי השנים כאחד, ונלחמו זה בזה, והדי ההתחרות בין אביב לאסיף נשתקעו ונשתקפו גם בספרות רז"ל. "תנייא ר' אליעזר אומר: בתשרי נברא העולם, בתשרי נולדו אבות, בתשרי מתו אבות וכ'. ר' יהושע אומר: בניסן נברא העולם, בניסן נולדו אבות, בניסן מתו אבות וכ'. ר' יהושע אומר:

וגם העקדה שנוייה במחלקת. יש שבקשו לקשט בה לתשרי. ",בחדש השביעי' (ויקרא כג, כד) ר' ברכיה הוה קרי ליה ירחא דשבועתא, שבו נשבע הקב"ה לאברהם אבינו עליו השלום הה"ד (בראש' כב, טו) ,ויאמר בי נשבעתי נאם ה''". בי ופשטה אמונה זו באומה, הואיל ונתקשרה באגדה תקיעת שופר בראש השנה עם איילו של יצחק.

"Zum Moloch , שמות יג, א. וכב, כה. במדבר ג. יב ומ"א ה. יד ואילך. עי' מרטין בובר, 6 Problem", Theol. Blätter 15, 1936, 217–224; Das Königtum Gottes², p. 224 sq. משנה וחוספתא ר"ה א. א.

9 שמ' כנ, טו; לד, כב. 10 משנה ר'ה א, א ותוספתא שם א, ח.

וו ר'ה י ע'ב. ויק"ר פ' כ"ט ח פסדר"כ קנ"ד ע"א.

13 ר"ה ט"ז ע"א. יש שדרשו בר' כב. יד: ,אשר יאמר היום" שר"ה היה, עי' פס"ר קע"א ע"ב; בראשית רבתי עמ' 10; נוה שלום עמ' נ"א, ומדרש אנדה עמ' 33: מכאן אמרו שראש השנה היה בזמן שנעקד יצחק. ועי' אבודרהם, ר"ה (וורשא תרל"ח עמ' קמ"ד ע"ב): ואומר במדרש בר"ה נעקד יצחק. ולדעת אחרים היתה העקדה ביוה"כ, עי' אבן שועיב בראש הדרשה ליו"כ: היום הקדוש העשירי... ואמרינן במדרש כי בו נעקד יצחק. ונתחבב מועד זה בין המקובלים, עי' מנחם ריקאנטי, פירוש על התורה פ' וירא, ור' מנחם עוריה מפאנו, עשרה מאמרות, מאמר אם כל חי ח"ג סי' ל"ב, שנעקד יצחק ביו"כ בשעת המנחה וווהר פ' ויצא דף קפ"ד ע"ב: .בין הערבים"). עי' רד"ל בפירושו לפר"א פ' ל"א סי' מ"ד וסי' ע"ב, ומש"כ ר"א אפטוביצר, הצופה מארץ הגר ח"ב עמ' 125 הערה ג, ובפרט וביחוד ר"ל נינצבורנ, שם ח"ג עמ' 186 ואילך, שהיטיב לראות .כי בראשונה אמרו ששופר של ר"ה הוא מתאים לעקדת יצחק, ומוה – שאלו ב' המעשים בר"ה היו, וכך היא דרכה של ההגדה להתאים כל הפרטים בדברים".

ואולם לא נשתכח גם זכרון האגדה ששתפה עקדה עם פסח: "משבחר הקב"ה בעולמו קבע לו ראשי חדשים ושנים. וכשבחר ביעקב ובניו קבע לו ראש הדש של גאולה שבו נגאלו ישראל ממצרים ובו עתידים ליגאל, שנאמר (מיכה ז, טו) כימי צאתך מארץ מצרים אראנו נפלאות' ובו נולד יצחק ובו נעקד". בימי צאתך מארץ מצרים אראנו נפלאות' ובו נולד יצחק ובו נעקד "ביא והיא מסורת קדומים ומצאנו כיו"ב בס' היובלים: בי נאמר כי לאחר מעשה העקדה קבע אברהם חג שנתי של ז' ימים, זכרון לז' הימים שעשה בלכתו אל ארץ המוריה ובשובו ממנה בשלום. והיתה לו ולזרעו בני ישראל חק עולם, כתוב על לוחות השמים, לקיים את ימי החג האלה בזמניהם מתוך הודייה ושמחה לפני ה'.

ונשתייר באגרה רמזימה לקשר שבין העקדה ובין הקרבן העתיק של בכורות אדם: "ר' יהושע דסכנין בשם ר' לוי, אף על פי שהדברים אמורים במישע מלך מואב, אינו מדבר אלא ביצחק, שנאמר (מיכה ו, ו, ז), במה אקדם ה' אכף לאלהי מרום וגו' האתן בכורי פשעי פרי בטני חטאת נפשי' ".10 ולמדים אנחנו מדברי הנביא שכבר בימיו כנראה האמינו עכו"ם כי הריגת הבכור היא כפרה על חטא היחיד או פשעי הצבור. יתכן שיש גם קשר של שייכות קדומה בין רעיון כפרת הכלל ובין קרבן הבכור שבמותו מיטהרת ונושעת העדה כלה. ואולי היה נימוק דתי זה גלום בזבח הבכורות בחדש האביב, ובקשו עכו"ם על מפתן השנה החדשה להתכפר מן התקלות והקללות של השנה הישנה בדמו של הבכור המתקרב.

,דם עקדתו של יצחק" אפשר שיור הוא מאגרות קדומים, שפרסמו ופרטו נסים ותשועות שנעשו בניסן, וקשרו העקדה עם זבח פסח ואולי גם עם קרבן הבכורות העתיק. שמא שרדה כאן בת קול יתומה־עמומה מנוסח קדמון אלילי או לפני־מקראי של העקדה. ואולי אין "דם עקדתו של יצחק" אלא גביש־לשון של עכו"ם, שבר־אבן ממכתת־האלילות שנשתקע באגרות רז"ל. ונותרה לנו פה, כבמדרשי קדמונינו אי־שם, פליטת אמונות מלפני אמונת ישראל.

יהיה מה שיהיה, גם "דם עקרתו של יצחק", כדוגמת האגדה על "אפרו של יצחק", שמור וזכור הוא לעולמים להיותו כפרה וסניגוריא על ישראל לדור דור. ובשעה שבניו של יצחק באים לידי צער, כביכול רואה דם עקדתו ומתמלא עליהם חמלה ומשיב חרון אפו מעמו ומעירו ומנחלתו. והוא שקראנו בדברי ימי מלכות דור, כשפרצו דבר ומגפה בארץ: ",וכהשחית ראה ה' וינחם על הרעה' (רה"א כא, טו) מה ראה? דם עקרתו של יצחק ראה"י ומיד כובשים רחמיו את כעסיו והוא פודם ומפלטם.

יתכן שבמקורות שלפנינו אין "דם עקדתו של יצחק" אלא שגרת לשון ארכיאית, ציור עתיק אולי עכו"מי בשרשו, אבל נשמתו האלילית פרחה ויצאה ממנו. אלא ששריד זה מלשון קדומים, אף לאחר שנתרוקן מממשותו האלילית, הד זכרון הוא לימים ראשונים עת נאמרו והואמנו הדברים כהויתם, פשוטם כמשמעם. ואם נכרכו

<sup>14</sup> שמו"ר פ' ט"ו י"א.

<sup>.</sup>R. H. Charles, The Book of Jubilees, London 1902, p. 124 פ' יח, יח-יט.

<sup>16</sup> ב'ר פ' נ'ה ה.

באגרה דם פסח ורם עקדתו של יצחק, הרי שדימו באחר הרורות כי נשתלחה היר אל הנער, ונגעה המאכלת בצואר, ועשתה מה שעשתה של א ככתוב בתורה.

אכן נסתה ותוכל אגדת רז"ל למרות פי מקרא ואותותיו לא שמרה. או אולי שבה והחזירה ליהדות מן הירשה שהתורה בקשה לדחות או לפחות לרכא. מעוצם חפצה לכפר על עוונותיהם של ישראל – ו"אין כפרה אלא בדם"ד – השלימה האגדה למעשה האב, ראשון לעוקדים, והתימה לצדקת הבן, ראש לנעקדים, ונתנה מדם העקדה במרומים, שיהא חיים ופסיחה על ישראל לדור דורים.

שוב נמצאנו למידים, שלא בימי הבינים ברו להם בראשונה אגרה זו. פסח ועקרה קשורים במניין ראש השנה העתיק ובחג הבכורות לבוקרים ונוקרים בימי קדם. מי יודע אפשר שנשתייר ברם עקרתו של יצחק, כבקרבנו בחדש האביב, משום רמז פורתא, כי שרשה של האגרה על שחיטתו של יצחק שלוח אל עבר אלילי רחוק, אולי מלפני התהוות אמונת המקרא.

#### П

"ויקרא אברהם שם המקום ההוא ה' יראה" (בר' כב, יד) שיראה המקום כאילו שחטתי בני לפניך.

אם נתקרב יצחק ריח ניחוח לה', מה פשר המקראות: "והנה איל אחר וגו' ויעלהו לעולה תחת בנו"? המדרשות מה ירזמון? "מהו אחר (בראש' כב, יג)? אחר כל המעשים [היה]". " "אחר שנגמרה כל מלאכתו ועקידתו". " "וילך אברהם ויקח את האיל ויעלהו לעולה", חסר המקרא כלום? מהו , תחת בנו'? אמר לו הקב"ה: חייך בנך הוא שנתקרב ראשון, אלא האיל הזה תחתיו". " הרי שני קרבנות העלה אברהם, פתח בקרבן בנו וסיים בקרבן האיל.

ומצאו הדרושות רמז במקרא. בשפת עבר לשון תחת ישתמע לשתי פנים: בחינת מקום או זמן. מעתה ,תחת בנו' (בראש' כב, יג) ניתן להתפרש: תמורת בחינת מקום או זמן. מעתה ,תחת בנו' (בראש' כב, יג) ניתן להתפרש: תמור תנאים. בנו או אחרי בנו. ונשנו שתי ההוראות בשמו של ר' בנייה, משיירי תנאים. ר' פינחס שנה שיטה אחת בשם ר' בנייה: "ויעלהו לעולה תחת בנו אמר לפניו: רבון כל העולמים הוי רואה כאילו הקרבתי את יצחק בני תחילה ואחר כך הקרבתי את האיל הזה תחתיו, היך דאת אמר (מ'ב טו, ז) וישבב עזריה עם אבותיו ווג' וימלוך יותם בנו תחתיו", שענינו אחריו. ר' יורן אף הוא בשמו של

<sup>17</sup> יומא ה ע"א, זבחים ו ע"א, מנחות צ"נ ע"ב.

ו מדרש אנדה הוצ' רש"ב, עמ' 53.

<sup>2</sup> ב'ר פ' נ'ו ט, ועי' שכל טוב עמ' 62. נדחקו המפרשים, עי' יפ'ת לב'ר שם, וטהעאדאר עמ' 605, ונתבאר נכונה בס' תורה שלמה לרמ'מ כשר עמ' 605, פי' קמ'ח.

<sup>3</sup> מה"ג עמ' שנ"ו. 4 תנח' שלח סי' י"ד.

<sup>.</sup>ט ב"ר פ' נ"ו ט.

ר' בנייה הרצה שיטה אחרת בבאור ,תחת בנו'.6 אמר אברהם לפניו: רבון כל העולמים, הריני שוחט את האיל, הוי רואה כאילו יצחק בני שחוט לפניך. נטל רמו של איל, אמר: הוי רואה כאילו דמו של יצחק בני זרוק לפניך. הפשיטו לאיל, אמר: הוי רואה כאילו עורו של יצחק בני הופשט לפניך. הספיגו לאיל, אמר: הוי הואה כאילו יצחק בני מסתפג לפניך. היה מקרב אימוריו של איל, אמר: הוי רואה כאילו אימוריו של יצחק בני קריבים לפניך. שרפו לאיל, אמר: הוי רואה כאילו אפרו של יצחק בני צבור לפניך על גבי המזבח. כך על כל עבורה כאילו אפרו של יצחק בני צבור לפניך על גבי המזבח. כך על כל עבורה ועבורה שעשה באיל היה אומר: הוי רואה כאילו היא עשויה ביצחק בני, כהרה דתנינן: הרי זו תחת זו, הרי זו תמורת זו, הרי זו חליפת זו, הרי זו תמורה.8

הר קדומים ממנהגי פולחן עתיק מבצבץ ועולה מביו השיטיו של מדרש זה. ואמנם אפשר לסייע לו לר' בנייה מסדרי קרבנות שנשתמרו בכתובות כנעניות. נתגלו בצפונה של אפריקא באלג'יר, בקרבת מקום אל נגאוס (Ngaus היא של הרומאים), בין החרבות של מקדש ישן לסטורנוס או שבחאי, שלוש Nicivibus מצבות מסוף המאה השניה או תחילת המאה השלישית אחר ספה"ג. היינו מזמנו של ר' בנייה ממש. חרוטה בהן דמות דיוקנו של האל, כשהוא אוחז מאכלת בימינו ולפניו ירבץ אייל כבספור העקדה. מתחת לציור כתובות בלשון רומי, המספרות על פלוני ופלונית, איש ואשתו, המבקשים להזכר ולהכתב להם לטובה, כי עשו כאשר צוו במראה מחזיונות לילה או כפי נדרם אשר נדרו, יו והעלו שה לעולה תחת (בכור?) ילדיהם. אף על פי שחדלה שפת כנען מלשמש לשון הדבור בפרובינציא רומית זו, נשמרו בחיי הרת מלות ואמונות כנעניות, ובכתובות הלטיניות האלו נקרא קרבן זה בשם ששרד מן השפה הפונית והמצוי בכתובות פוניות: morchomor או morchomor, שהוא מלך אמר או קרבן שה. וו להלכה לא נשכחה תביעת הדת העתיקה: פטר כל רחם קדש לאלים, זגם מבכורות אדם מן הדין שינתן להם. אלא שלמעשה הסכימו עליונים להיות מתרצים בחילופו של בן אדם, בזבח שה. כנראה מן הכתובות היה המקריב מלך אמר עונה ואומר לפני האל: נפש תחת נפש, דם תחת דם, חיים תחת חיים הרי השה תמורה. בי מכאן למדנו, מטבע זה של לשון היכן נולד. מוצאו

<sup>6</sup> ב"ר שם; תנח' שם; במדבר רבה פ' י"ז סי' ב; פס"ר פ' מ קע"א ע"א; ילק' ס"ר ק"א; מדרש אגדה עמ' 53; ס' הישר עמ' פ"א; רש"י ור' בחיי למקומו.

<sup>7</sup> במלח, מענה זבחים ו. ה.

<sup>8</sup> תמורה ה, ה.

<sup>.</sup>ex viso עי' רד"ק לבר' כב, ג (הובא לעיל פרק א, הערה 11).

ex voto 10

J. Carcopino, Revue de l'Histoire des Religions 106, 1932, 592 sqq.; A. Alt, 11 ZAW 52, 1934, 305 sqq.; O. Eissfeldt, Molk als Opferbegriff im Punischen פרופ' ג. ה. טורטשינר, הלשון והספר, ירושלם ; und Hebraeischen, Halle 1935 מש"ח, ח"א עמ' 27.

anima pro anima, sanguine pro sanguine, vita pro vita... agnum 12 .pro vikario

ויסודתו בחיי הדת הקדמונית, מקומו הראשון בהלכות זבח, ולא בדיני נפשות או ממונות. מלות לואי הן, שנאמרו אגב קרבן החליפין. נוסח של הצהרה ועתירה חגיגית, שמכוונתה לפצות לאל ולהתחנן לו, שיהא רואה ומקבל תמורה: נפש השה תחת נפש האדם, דם השה תחת דם האדם, חיים של שה תחת חיים של אדם. וכך על כל אבר ואבר מן השה שהיה מקריב היה אומר: יהא לפני האל כאילו בני קירבתי, הרי זו תחת זו, עין תחת עין, שן תחת שן, יד תחת יד, רגל תחת רגל.

בוא וראה לשון שלימרנו ר' בנייה, שיש בו מן האמונות והמנהנות בדור בין הערביים, כשישן וחדש היו משמשים בערבוביא. עדיין לא נשתכחה משנת אבות, שלא ידעו רחם בדין, וקיימו חומרות ימי קדם לזבוח מבכורותיהם לאלים. ורק אט אט התעדנו והתמתקו דינים ונמוסים, ולמדו הבנים בקרבנות להמיר בהמה תחת האדם.

בספור האייל שהעלהו אברהם לעולה תחת בנו אולי נתבטא זכר היסטורי למעשה ההחלפה של קרבנות אדם בקרבנות בעל חי, הישג דתי ומוסרי שנקשר בזכרון הדורות בשמו של אברהם, אב לאמונה רמה וראשון לתמימי דרך ה'. אפשר כל עיקרו של ספור העקדה לא נועד אלא לתלות באילן גדול ובשם נערץ באומה את המנהג החדש של ביטול זבחי אדם ותמורתם בזבחי בהמה.

ואמנם היה זה חירוש נועז בשעתו, ולא בבת אחת נתקבל. ימים הרבה היו הבריות נבוכים, ביחוד לעתות בצרה, שמא דין קדמון עדיף. בשעת משבר וסכנה יש שהיו חוזרים לסורם לקיים קרבן בנים ממש. זמן ארוך נלחמה אהבת הורים ביראת אלים ומדת טובה במדת פורענות. וכדרכו ביקש אדם לתפוס החבל בשני ראשיו. אחז בזה וגם מזה לא הניח ירו. נמשך לקרבנות בעל חי, אלא שנסה לשייר לפחות סימן מה מן המנהג הנושן. באגרת רז"ל, כשנאסר אברהם לשלח יר ביצחק אמר: אוציא ממנו טיפה של דם ויחשב כאילו שחטתיו. 13 ואמנם תמצא פשרות מסוג זה בעולם האלילות. החליפו מיתה בצער מצער: חתכו לו לארם חתך משהו בצוארו, והטיפו מדמו נטפים, ולאחר היזק מועט זה שלחוהו לחפשי. 14 בימים משכבר נהגו בספרטא להקריב קרבן אדם ולהזות מרמו על המזבח. מסורת היתה ביריהם כי צוו האלים לזלח מדם אדם על מזבחם. עד שבא ליקורגוס והמיר הזבח במלקות שהלקו לנערים, ומעתה מרמם היו מרטיבים למזבח.15 ויש שבקשו להתחפש ולהעלים מן האלים עצם ההמרה של אדם בבהמה. מעשה באב מבני יון, שהתנדב להעלות בתו לפני האלה ארטימיס, כדי לעצור במגפה שפשטה בארץ, וביום הזבח הוביל גריה לבושה שמלת נערה והקריבה תחת בתו.16 כיו"ב מצינו בקרבנות לאל דיוניסוס "טורף האדם": נהגו בעגליימרבק כאילו הם ילדי־חמד, והנעילום נעלי טף קטנות, ועשו בכל כאילו הוציאו אל הורג בניהם. 17

<sup>.53</sup> ב"ר פ' נ"ו ז ומדרש אנדה עמ' 13

<sup>.</sup>Euripides, Iphig. in Taur. 1450 sqq. 14

<sup>.</sup>Pausanias, Graeciae Descriptio III. 16, 10 15

Eustathius, Commentarii ad Homeri Iliadem II, 732 (Lipsiae 1825, 16 p. 331

Aelianus, De natura animalium XII. 34 17

ואם אמנם אי אפשר שישתמרו בספרותנו מדמיונות ומארחות טכו"ם כאלה. שרדו מעיו אלה במדרשות, שהזכרנום כבר, על אותו אייל, ראש צאנו של אברהם, שהיו קוראין לו יצחק: "אמר הקב"ה יבוא יצחק תחת יצחק"!18 ונשתייר אף בימינו במנהג הכפרות משהו מהלד מחשבות של טולם קדומים זה. היו מקומות שעשו "תמורה איילים ועיקר בעלי קרנים דמות אילו של יצחק". 19 אף הואיל ותמורה בבהמה דמיה יקרים, נוהגין לרוב ליקח תרנגול, שנקרא גב ר. 20 גם כאן על דרך טשטוש ההפרש בין אדם לחליפתו: יבוא גבר תחת גבר! יצא העוף למיחה ויכנס המתכפר בו לחיים טובים! ולחנם ערערו גדולי הוראה על מנהג כפרות, ובקשו לבטלו משום דרכי האמורי. ב נשאר המנהג בתקפו, 22 ונתחבב על המוני העם, שמנחלת עבר רחוק הוא ניזוו.

זכרות נאמנים מעולם קדמון נקלטו גם במדרשו של ר' בנייה, וכאמור, אפשר לעמוד מתוכו על המהפכה הגדולה בתולדות האמונה, עת נתבטל זבח הדמים העתיק. עדיין לא נשכחו כחו ותביעתו של משפט ראשון, ולא משה מן הלבבות קרושת בכורות האדם. וכשהיה אדם מקריב בהמתו במקום בכורו, היה עושה ועונה כאברהם באגדה זו בהקריבו את האיל: "וכשעקדו וכששחטו וכששרפו, היה אומר: תחת בני, תחת בני, תחת בני!"23 ועוד יותר, יתכן שיש במדרש זה להעמידנו אף על פשוטו ועיקר מגמתו של ספור העקדה במקרא.

נחלקו חוקרים אם בא זכרם של ארץ המוריה והר ה' במעשה העקדה הקדמון. או שמא ניתוספו לרומם ולייחס לבית המקדש בירושלם. ורמז הראב"עו-2 כדרכו: "ואם תבין סוד וכ' בהר ה' יראה וכ' תכיר האמת". ואילו בן דורו תמים האמונה פירש גם הוא בס' שכל טוב:25 "בהר ה' יראה על שם (דברים טז, טז) יראה כל זכורך". וכן נתבאר גם במדרש הגדול:20 "אשר יאמר היום וגו' מגיר הכתוב שכבר ידע בו אברהם אבינו שהוא בית עבודה לדורות". ואמנם לשיטתם ז"ל לא היה כל קשי בדבר, שהרי אפילו שם חדש שהקב"ה עתיד לקרא לירושלם 27.אברהם היה יודע.

11 עי' לעיל פרק ה, הערה 11.

20 מאי קריאת הגבר? רב אמר קרא גברא, דבי רב שילא אמרי קרא תרנגול א, יומא כ ע'א. עי' ירוש' סוכה פ'ה ה'ה נ'ה ע'נ=יר' שקלים פ'ה ה'ב מ'ח ע'ד.

<sup>.10</sup> תשובת מר רב ששנא, נאון בסורא, בס' שערי תשובה סי' רצ"ט = טור או"ח סי' 'תר"ה. J. Z. Lauterbach, "The Ritual for ישנה ז, עם' שנה לח"י שנה לח"י שנה לח"י שנה ז, עם' ר"א אפטוביצר, הצופה לח"י the Kapparot Ceremony (Jewish Studies in Memory of George A. Kohut, New York 1935, p. 419); idem, "Tashlik", HUCA 11, 1936, 262 sqq.

<sup>21</sup> הרמב"ן והרשב"א (ארחות חיים, הלכות ערב יו"כ) הב"י (ועי" ש"ע או"ח סי' תר"ה, בדפ"ר: "והוא מנהג שטות") ופרי חדש. עי' מהר"ץ חיות, דרכי הוראה, זאלקווא 1842,

<sup>22</sup> עי' רמ'א או'ח סי' תר'ה.

<sup>.72</sup> מדרש עקידת יצחק, עי' ס' הלכות ואנדות לר"מ היגער, עמ' 72.

<sup>24</sup> בפירושו לדב' א, ט.

<sup>25</sup> עמ' 63, וכן לקח טוב עמ' 101: על שם "יראה כל זכורך" לפיכך "בהר ה' יראה".

<sup>27</sup> ב"ר פ' מ"ט ב ופ' ס"ד ד. 26 לבר' כב, יד, עמ' שנ"ח.

שם חלופין, כמה ראח אמר "לא יחליפנו ולא ימיר אוחו" (ויקרא כז, י).38 בקרבנות. ובקשו רו"ל לדרש בדרך זה גם שם המקום: מהו מוריה? תמודה על אם כן לא באה פרשת העקרה אלא להורות ולבסס את מנהג התמורה (מבעלי חיים) ומזרמן לקראחך ראשונה בהר ה' אותו חשיח קרבן (חמורה). 34 כן "בהר ה' יראה" כפרו או חילופו, על דרך נדרו של יפתח: כל היוצא לקוראין. ואם "בהר ה' יראה" משל הריוט הוא שהיה בימיו, ss אולי יחבאר גם לו וימצא כופר. כמי שאומר: מיומן המקום הזה לישועה, ופה יחון ה' וייררש חחח הבן, 25 קרא שם המקום ההוא ה' יראה, כלומר ה' יראה תמורה אברהם בהר המוריה ויצחק נואל, זו שנורמן להם שם ברצון האל קרבן בעל חי מארכי לב ומה' מענה לשון. פי וענהו הקב"ה: "וירא והנה איל". פי ועל שענה את באוחה שעה אלא להפליג בדברים ליצחק. ואולם בריח כרוחה לשפתים, לאדם יראה לו השה לעולה". 22 אברהם נחנבא ולא ירע מה נחנבא, שלא היחה רעתו עיקר הכוונה. יפה אמרו כי ה' יראה נקרא על שם המאורע: "אלהים הסיפור, ואולי גם מסממני לשון קרומים. והוא גם דרך המקרא להדגיש או להמעים לו, ירא אלהים, (וירא והנה איל), ה' יראה, בהר ה' יראה. והוא מקישוטי אמנות (ו', ונראה יוחר, של ה') לשונות נופלים: המוריה, (וירא את המקום), אלהים יראה בנוסח העקרה, כמו שהיא לפנינו עחה, קשה שלא להרגיש צימוד מכוון של

ולשונות נופלים על לשונות ראה וירא למה באו? אולי לרמוז ולהסביר לאחר אלינו מן השפה והחרבות של בני שומר הקרמונים. 20 בלשון עבר השמות הללו

28 עי' שכל מוב עמ' 28: ודרך הפשם כך הוא, לכך קרא שמו ה' יראה על שנאמר לו ליצחק ה' יראה לו השה. וכן גם שריל, בכורי העתים הקפיח עמ' 181. ההרניש גם וולהויון, 186.ק (1999 nilva), 1901 Bertleuchs des Hexaleuchs des Action des Hexaleuchs des Action des

פב משלי מו, א, עי' מו'ק י'ח ע"א, וחנח' מיב וירא סי' מיו, עמ' צוו.

98 עי' מדרשי חימן הובאו בס' תורה שלמה לרמ'מ כשר עמ' חתפ"ח סי' צ'ו.

18 משנה העניה ב, ד, ועי' ירוש' שם דף ס"ה ע"ד. ועי' דרך אמה, והר ה"א דף ק"ב ע"ב:

נליון זהו דעני לאברהם בחד המוריה שהמציא לו אייל.

בצ לי' פירוש רשב"ם ור"ץ ספורנו לבר' כב, ינ.

88 אשר יאמר היום' עי' בר' י, ט; ש'א י, יב, ויט, כד.

וניש לקיש. חד מנהון אמר: אם לקורבנד המציא לך, דכה יורא והנה איל (בר' כב, ינ),

למאכלך על אחת כמה וכמה! וחרנה אמר: אם לזיווגך המציא לך, דכת' וירא והגה גמלים באים (שם כד, פג) למאכלך עאכ"ו!

88 פס'ר פ' מ, כן גרס ר' אפרים ולמן מרגליות, עי' באור ורע אפרים בס' פס'ר וורשא הפור, אברהם נעשה כ'ג המורת שם בן נה. וכן גם בבר' רבתי עמ' 88. המורה, אברהם נעשה כ'ג המורת שם בן נה. וכן גם בבר' רבתי עמ' 88.

Sum. aralis, Acc. arallu: cf. Knut Tallquist, Sumerisch-akkadische Namen 36 der Tolenwell, in: Sludia Orientalia (Helsingfors 1934) vol. V, p. 6 sq.; W. Albright, JBL 1920, p. 137; idem, Archaeology and the Religion of Israel

811, 151, q ((1942),

מצטמרים כמעט מאליהם אל צלילי ראייה ויראה: בהראל ואריאל יראה אל ליראיו ויראם בישועה, וכרומה משבחי ירושלם.

הוי אומר, נתלכדו בפרשת העקדה אגדת שם המקום עם אגדת יסוד התמורה בקרבנות. באגדה האחרונה הונח לשון "ה' יראה", ואולי גם "בהר ה' יראה", על המאורע שאירע לאברהם, שראה לו ה' בעל חי תחת בנו, וחשך פרי בטנו מרדת שחת. לא חלל ה' בריתו עם אברהם ומוצא שפתיו לא שנה, לקיים הבטחה "כי ביצחק יקרא לך זרע". "" ואברהם יידע ופרסם בעולם יראת ה', ויצו את בניו ואת ביתו אחריו לעשות קרבנותיהם תמורה, נפש בהמה תחת נפש אדם.

ואילו באגדת שם המקום נתרחבה ההוראה הראשונה של "ה' יראה" ו"בהר ה' יראה" להיותה כוללת כל תהלות ירושלם וכל תשבחות המקום אשר "עיני ולבי שם כל הימים".35 יתכן כי בפי עולי רגל, שמדרכם לתנות צדקות מקדשם, הפך השם "ה' יראה" מעין סך הכל של תשועות ותקוות שנתקשרו בשוכן בהר ציון. שם צוה ה' את הברכה חיים עד העולם. שם דורשי ה' לא יחסרו כל טוב. שם כל צדיק מצרה נחלץ. אדם כי נבהל להוציא על פיו נדר או אסר, או נסתבך בעבירות ללא מוצא, שם ה' יראה לו רווח והצלה, לשית לו חליפין או פדיון, ולכפר על שנגתו. לכן כי יפלא ממך דבר, או לא תדע מאיין יבוא עזר, וקמת ועלית אל הר אל: יראה יה ויורה יה במוריה, ומשם יאר פניו אליך זבאורו תראה אור. על כן היתה למשל בהר ה' יראה מחסור כל דבר תראה אור. על כן היתה למשל בהר ה' יראה מחסור כל מעיני וצרכה של כל בריה. שם ימצא צרי לכל חלי וששון לכל אבל. כל מעיני הישועה שם.

אגדת יסוד התמורה ואגדת שבחי מוריה באו כאחת לעשות פומבי להיתר ואף ליתרון של המנהג החדש בקרבנות. שתיהן מכריזות והולכות כי מעתה כל הרוצה להחמיר על עצמו כדין קדמון ולהקריב פטר רחם באדם, לא עוד תוספת חסידות או אדיקות היא לו, כי אם חטא חלוט וחילול שם שמים. והמקיל לכאורה, שהוא חושך בנו מן הזבח, אל יפקפק עוד שמא לא יצא ידי חובתו בקרבן בעל חי, אדרבה למעלה תחשב לו ולמצוה מן המובחר. וגדול המקריב תמורות קרבנותיו בהר המוריה, שמסייעתו צדקת אבות ראשונים וזכות המקום הקדוש הזה, שהוא מקום המערכה והעקרה והשבועה, והוא ההר חמר אלהים לשבתו והבית איווה לשום שמו שם עד עולם. כאן לא ירצה ה' כי תתן בכורך פשעך ופרי בטנך חטאת נפשך. דייך כי תסמוך ידך על ראש העולה ונרצה לך לכפר עליך. שם המקום ה' יר א ה, שיראה המקום כאילו שחטת בנך לפניו. עדיין אתה מהסס? הביטה אל צור חוצבת, אל אבי אומתך ואמונתך: "אפילו ביקש המקום מאבינו אברהם גלגל עינו, הוא חוטטה ונותן לו. ולא גלגל עינו בלבד, אלא אף נפשו הוא נותן לו מחביבה עליו מן הכל, שנ' קח נא את בנך את יהידך אשר אהבת את יצחק. הרי מרבר פירש את יצחק. מהו את יחידך? זו נפשו של אברהם, שהנשמה קרויה כבר פירש את יצחק. מהו את יחידך? זו נפשו של אברהם, שהנשמה קרויה

יחירה, שני הצילה מחרב נפשי מיד כלב יחירהי (ההלי כב, כא)"פּנ צא ולמד עד היכן כחה של יראת שמים! ואף על פי כן "אל השלח ירך" "ואל העש מאומה". ואתה הבקש לך המורות! אל הבקש.

ואולי זוהי אף ראשיתו של הרעיון על זכות העקרה, שמתחלתו אפשר שבא אך לפאר למקום העקרה ולא היה גם הוא אלא משבחי הר המוריה. חוקה להר הבית שהוא מיוחד לחן לחסד ולרחמים. אל כל הקרבנות הקריבים במקום הזה מתלווה זכרם ופעלם המוב של עוקר ועקור. נמצאת זכות העקרה עומרת לער לישמר וליובר לפני ה' בכל עולה וובח המונשים בזה הגבחר שבמקומות.00

פה לא יחואר, ולא יוכל לעלות על לב, כי צורך או חפץ לאל בזבחי אדם. במוריה הורה יה המורה! אים ור קרבנות אדם והיתר החלפתם בקרבן בעל חי הונחו כאן יסור ופנה לכל מנהני הפולחן בהר הבית. זיש לראות בספור העקרה במקרא מעין אישור מגבוה והסכם מפי עליון לצרקתו ולאמחו של סדר העבורה בירושלם.

באה פרשת העקרה לחוק ולנמק לו לארח חיים חרש, ובאה גם לבמל ולפמול לחוקות עולם ישן. מעשה העקרה מפקיע מכלל חובה לרעיון הקרמון של קרושת בכורות הארם ולחביעה הנובעת מתוכו לקרבן בנים ממש. קירש ספור העקרה מלחמה בשיירי האלילות בישראל וביקש לקעקע לכל ירושת האימים של רורות עכו"ם ארוכים.

מקרא ומדרש שותפים בהחקפה זו על פלימה אמונות נכר. אגרת רז"ל הוסיפה בכוון ובצביון זה לאמור מלחמה בכל שריד נחלה אלילית, ויהא גם מן המחובבים והמקורשים בעיני הבריה.; ולא נחה עד שביערה לו או ביאדה לו מקדב היהדות. בוא וראה ביצד עמלו להוציא מפשומו לכל רמו של מורשת עבו"ם: "ושחט אותו על ירך המובח צפונה לפני ה" " (ויקרא א, יא). שלא להניח עקבות הפולחן האלילי, ששיכן את מושב האלים "בהר מועד בירבתי צפון" (ישעי יד, יג), לא חששו ז"ל למור "צפונה" מלשון צפינה ושמירה, בעניין "חרשים גם ישנים דורי הששו ז"ל למור "צפונה" מלשון צפינה ושמירה, בעניין "חרשים גם ישנים דורי צפנתי לך" (שה"ש ז, יד) ומצאו גם כאן סמך חבר לזכות העקר אבינו גנוה ושמורה לעולם וצפונה לפני ה": "אותו היום שהעלה אבינו אברהם את יצחק בנו על גני המובח התקין הקב"ה שני כבשים, אחד של שחרית

פה ספרי דב' סי' שיינ; חנח' שלח סי' יד, ומ'ב שם סי' ב"ו ח"ד עמ' בין; במ'ד פ' י"; ופס'ד קע"א ע"א.

OF יפה הרניש הרמב"ן (בפי בר' בב, ב) שהוא מעיקרי בונתה של פרשת העקדה: "וצוהו להעלותו במקום ההוא... ורצה שתהיה זכות העקדה בקרבנות לעולם מעשר אמר אברהם ה' יראה". עי בר' רבתי עמ' 19: "בהר ה' יראה עקרתי שנעשית כבר ה' יראה לפניך לרורות". ועי פי' ר' יוסף בכור שור (הוצ' ר'א יעללינעק, לפסיא חרט"ו עמ' 18: ואילך): "ה' יראה, כל' יראה המקום ויוכור המעשה". ואולי יהא פרושו: ה' יראה כל שנעשה ביצחק במקום הוה יצרף וכותו לכל קרבן שיתקרב כאן מדור דור. ואחר של בין הערביים. וכל כך למה? שבשעה שישראל מעלין תמיד על גבי המזבח וקוראין את המקרא הזה ,צפונה לפני ה', זוכר הקב"ה עקירת יצחק בן אברהם. מעידני עלי את השמים ואת הארץ, בין גוי ובין ישראל, בין איש ובין אשה, בין עבד ובין שפחה קוראין את המקרא הזה ,צפונה לפני ה'' זוכר הקב"ה עקירת יצחק בן אברהם". 14

וכן עשו גם למנהג השופרות בראש השנה. מן הסתם יסוד אלילי עתיק לטכס התרועה שהיו מריעים במקדשים בחצוצרות בכל ראשי הדשים. ואולי בימי קדם לא נתייחד ראש החדש הראשון, הוא ראש השנה, משאר ראשי חדשים אלא בתרועה יתירה. "התקיעה היא בשרשה הקדמון מנמוסי עבודת הירה, ותכליתה להדית את כחות הרע הקמים על הירח החדש בליל הולדתו. 42 זעקה ותרועה 43

. מא"ר פ"ז רמא"ש עמ' 36 ויק"ר פ' ב-ילק' ר' צ"ט.

42 יחוקאל קויפסן, תולדות האמונה הישראלית כרך ב ס'ה עמ' 492. ונשתייר בקבלה זכר מה מן המיתוס העתיק, עי' לדוגמא זוהר פ' אמור ח'נ דף צ'ה ע'ב ואילך: ,איהו יומא דסיה רא אתכסי ביה וקאם עלמא בדינא, בני דההוא מקטרנא חפי וכסי ואנעל פתחא על מלכא וכ' ובהאי יומא אתייהיב ליה רשו לכסאה פתחא דמלכא וסיה רא אתחפיא לנו עד דיתנור דינא על כל בני עלמא'.

43 ירמ' כ, טז: "זעקה בבקר ותרועה בעת צהרים". יום תרועה (במ' כט, א) תרג' יום יבבה, עי' ר'ה ל'נ ע'ב: "וכחיב באימיה דסיסרא (שופ' ה, כה) וחיבב אם סיסרא". מנהג שמיעת מאה קולות בר'ה כנגד ק' פעיות שפעתה אימיה דסיסרא הובא בשם הירושלמי' בספרי הראשונים (ערוך ע' ערב; פרוש ר'ח בסוף מס' ר"ה; תוספות ר'ה ל'ג ע'ב. ד'ה שיעור תרועה; ס' הפרדס הוצ' עהרנרייך עמ' רי"ט; המנהיג ר"ה סי' כ"א, ברלין תרט"ו דף נ"ד ע"ב, שמצא סמך לדבר בילמדנו פ' אמור [=חנח' אמור סי' י"א, ושם תזריע סי' ד ויק"ר פ' כ"ז, ז ופסדר"כ דף ע"ז ע"בן: "אתם מאין ופעלכם מאפע" (יש' מא, כד) דרש נוטריקון ממאה פעיות שהאשה פועה בשעה שיושבת על המשבר צ'ט למיתה ואחת לחיים; ראבי'ה ר'ה סי' תקמ'א ח'ב עמ' 238; שבלי הלקט ס'סי ש"א; אור זרוע ר'ה ס'סי רס"ט), ונסה לפרש רב"מ לוין ז"ל, קונטרס ערבוב השטן (ב.התור" שנת תרפ"ו, ונדפס מחדש באוה"ג כרך ה' עמ' 89-93) שהשם ,ירושלמי" נולד בטעות ממדרש חזון העתיד על ירו שלים. טי' שם דברי פי חכם חו, אד עדיין הענין צ'ע. ויש שבקשו לייהד הרמז למנהגי כנען, עי' ר'י רייפמאן, בהצפירה שנה א (תרל'ד) עמ' 78 (ועי' גם הכרמל השנתי ח'א עמ' 553, ואור תורה (205) שהגיה: ק' פעיות שפעתה אמנו שרה. וכן גם ראטנער, אהבת ציון וירושלם לר'ה עמ' נ'ו, ושניהם העירו על המדרש הובא באבודרהם ר'ה (וורשא תרל'ח דף קמ'ד ע'ב) שבר'ה נעקד יצחק ע'ג המזבח, ואותו היום שמעה שרה אמנו ותצעק ותיבב ותיליל. על כן אמר הכתוב ,יום תרועה יהיה לכם' (במ' כט, א) ומתורנם יום יבבא כדי שיזכור לנו הקב'ה יללת שרה אמנו ויכפר לנו'. ועי' מש"כ ר'ל נינצבורג, הצופה מארץ הגר ח"ג עמ' 187, (ועי' גם באוצרו הגדות היהודים ח'ו עמ' 199 הערה 89) שכבר פורש בויק'ר פ' כ', ב' שהתקיעות בר"ה הן זכר לבכיות שרה: "צווחה ו' קולות כנגד ו' תקיעות". ועי' מדרש זוטא קהלת פ' ט, ז, רש"ב עמ' 121: "צווחה ו' קולות ווי ווי כננד ו' תקיעות"; פר"א פ' ל"ב: "בכתה ג' בכיות כנגד ג' תקיעות, ג' יללות כנגד ג' יבבות' (ועי' רד"ל שם סי' ט"ו) ובמדרש אנדה רש'ב עמ' 55: "ולכך מריעין בר'ה כדי שיהיה להם מיתת שרה כפרה, לפי שתרועה היא גינוח וייליל". ועי' בראשית רבתי עמ' 94.

וענין תרועה ויבבה אולי הוא ישן נושן אף מאימיה דסיסרא, כמוכח מן השם שופר Sum. šeg-bar: שגם הוא ירושה לנו מן הלשון, ואל נכון גם ממנהגות בני שומר הקדמונים

עקרתם עצמכם לפני". וו מל אייל! כדי שאוכוד לכם עקדה יצחק בן אברהם, ומעלה אני עליכם כאילו את ראש השנה בוכרון הקרש של האומה. "אמר ר' אבהו: למה תוקעין בשופר י, י). ושוב המשיכו ו"ל בנחיב האמונה המקראיח, ברוחה וכרמוחה, כשקשרו גם בראשי חדשים מעמן בחורה מהו? "והיו לכם לזכרון לפני אלהיכם" (במרבר באור שונה מן היסוד, העוקרו מעולם עכו"ם ומנמוסי גרוש רוחות רעות. תקיעות לבנה בחסרונה ולא חחמלא פנימחה. אולם כבר במקרא נחבאר מנהג החרוצה בשופר בכסה, בומן כסוי הלבנה, באה להחריר למויקים, שמא חתעכב על ירם

a

(בר' כב, ו) כזה שטוען צלובו בכתפו.! יווקח אברהם את עצי העולה וישם על יצחק בנו"

אתו בון שנטבצה לפניו? ונאנון: אילו עלחה לנו להפוך כאילו זה ולשימו מעשה עשוי על גבי המובח, בל בואו ומהקו לו לבאילו בלבד, ממש לא כל שכן! וילוד אשה מצייה לפני. וכהנה רבות. והיצר העכו"מי ילחש ויומום קל וחומר של חושך: אם למעלן כאילו שחמתי בני לפניך. מעלה אני עליכם כאילו עקרחם עצמכם לפניך וכי, כאילו אפרו צבור לפניך. ה' יראה, שיראה המקום כאילו הקרבתי את יצחק בני תחלה. בהי רוצה כאילו דם יצחק זרוק נרצעה והלשון נשמעה לרמיים וכנויים מחחום האמונה העתיקה: הוי רואה בכורות האדם יש ולא פקע גם מהם כח כחה של החביעה הקדמונית, ועדיין האון הירצה בנופי הלכוח עכו"ם. חמצא אפילו הלוחמים להשבית אימתו של קרבן בה מדור דור מחדש. ולא עוד אלא גם נסיון של גרוש יש בו חכופות מקצת האמונות העתיקות לקנן בחביון הנשמה. קשה לגרש לרוחות האלילות, ומלחמה היה משחייר מאגרות עכו"ם אלה כל זכר ביהרות. ומשנשחייר, הרי שהוסיפו על שחיטת הבן ושרפתו. ואילו נצחה העקרה גם בחיים ובמציאות ההסטורית, לא נצטט טאלבט דמלבאי ודיטלה מן החורה לקבלות מעולם אלילי לפנימקראי

"cine spacter ausgestorbene Wildschaf-spezies, vielleicht das Tahr cl. B. Landsberger, Die Fanna des allen Mesopolamien, Leipzig 1934, p. 97 sq.:

אוצ"ה ר"ה עמ' 60 ואילך. די ב. ע. מ. מל מקנה ד' אבהו בחקיעות עי' ד'ה ליד ע"א וחשובה לד' האיי גאון,

ז ב. ב פ, נ.י ני ולו, פס. ב פ, ל.אי למור ל.ב: ילל, ב, ל.א: ילמדנו בילקום מיח, מאן

פ ב,∟ פ' נ,נ' מי עמ' ש'ח.

<sup>+</sup> מדרש אגדה עמ' 88.

<sup>3</sup> F'T U'I V'N. · צ תנח' שלח סי' י"ד.

ישיא היצר, ויעשה עוד יותר המגע עם הסביבה הזרה. דוק ותמצא אותותיו בספרותנו.

"בלעם הרשע היה סניגורן של אומות העולם ואמר: "הירצה ה' באלפי אילים ברבבות נחלי שמן" (מיכה ו, ז). רוצה הוא מה שאתם מקריבים לו לוג שמן? אנו מקריבים לו רבוא רבבות נחלי שמן! מה הקריב אברהם לפניו? לא איל אחד? שנאמר והנה איל אחד ה (בראש' כב, יג) אם רוצה אנו מקריבים לו אלפי אילים. ומה הקריב לו אברהם? בנו. אני מקריב לו בני ובתי, שנ' האתן בכורי פשעי (מיכה, שם) זה בני הבכור, פרי בטני חטאת נפשי' זה בתי"."

ויש שדרשו, 8 שהדברים הללו בס' מיכה אמרם מישע מלך מואב. מה עשה? כנס כל אסטרולוגין שלו ואמר להם: מה טיבה של אומה זו שנעשו להם נסים כאלה? 9 מהו שאני עושה מלחמה עם אומות הרבה ונוצח להן, ואלו היהודים הם נוצחים לי? אמרו לו: הכל בזכותו של זקן אחד שהיה להם ואברהם שמו. ניתן לו למאה שנה בן יחיד והקריבו. אמר להם: עשה מעשה ? אמרו לו: לא. אמר להם: לא עשה מעשה ונעשו לו נסים, אילו עשה מעשה על אחת כמה וכמה! 10 אני בן בכור יש לי והוא עתיד למלוך אחרי, אלך ואקריבנו, אולי יעשו לנו נסים, הה"ד "ויקח את בנו הבכור אשר ימלוך תחתיו ויעלה עולה על החומה" (מ"ב ג, כז).

אמנם לא נלאו ז"ל לשנות ולשלש מן השנוי והמשולש בנביאים: "אשר לא צויתי ולא דברתי ולא עלתה על לבי" (ירמי' יט, ה) לא צויתי ליפתח שיקריב את בתו, ולא דברתי למלך מואב שיקריב את בנו, ולא עלת ה על לבי לומר לאברהם שישחוט את בנו... אמרו רבותינו: למה סמכו דבור למלך מואב? אלא אמר הקב"ה וכי מעולם דברתי עמו וכ' אלא לא דברתי עמו מימיו, על אחת כמה וכמה שיקריב את בנו! בו סוף דבר ברור ושריר לפני רז"ל: "ביצחק אע"פ שלא נעשה מעשה קבלו כנומר מעשה, ובמישע לא נתקבל לפניו". בו

ואולם מקרא מלא קם ומקשקש עליהם כזוג: "ויהי קצף גדול על ישראל" (מ"ב ג, כז). עדות הכתוב והמציאות ההיסטורית בפניהם תענה ותטפח: על אף

<sup>6</sup> וכן בתרגומים.

ז תנח' מ'ב ר'פ צו (ח"ג עמ' 12), ילקוט שם, וילק' מיכה סי' תקנ'ה.

<sup>8</sup> ר' יהושע (דסכנין) בשם ר' לוי, ב'ר פ' נ'ה, ה. 9 רש"י מ'ב ג, כ'ו.

<sup>10</sup> פסדר'כ דף יג ע"א: וקרביה? א"ל: לא. א"ל: ואין דלא קרביה מתעביד להון נסין. אילו קרביה עאכ"ו. בתנח' כי חשא סי' ה': וקרביה לגמריה? א"ל: לא. א"ל: והא קרביה ולא אילו קרביה עאכ"ו. בתנח' כי חשא סי' ה': וקרביה עאכ"ו. ילקוט מ"ב ר' רכ"ו: חד בר יחידאי הוה ליה למאה שנין וקרביה לקמי קוב"ה אי לאו דמחא בידיה. אמר: ועל דלא קרביה מתעביד להו נסין, אילו קרביה עאכ"ו. נודעה האגדה גם בספרות הנוצרים, עי' ר"ל גינצבורג, Die Haggada bei den Kirchenvaetern, Amsterdam 1899, p. 83 sq.

<sup>11</sup> תנח' מ'ב וירא סי' מ' עמ' 109; אנדת בראשית פ' ל"א עמ' 63. וסדר אחר תענית ד' ע'א: צווי במישע ודבור ביפתח. ועי' תנח' מ'ב בחקתי סוף סי' ז' עמ' 114.

<sup>12</sup> ב"ר פ' נ"ה, ה כנוסח הדפוסים.

ישראל הוו " 11 יר דו ישראל ממדרינה עליונה למדרינה התחחונה, שנ' ייהי קצף גדול על שבל שחאמר אלי אנשה, שנ' (מ"ב ג, כו) ויקח אח בנו הבכור ונו'. אוחה שנה אח בנו לגבי מובח ולא שחטו. אני אשחט אח בני ואעלהו עולה בליל לפניך, בנו בכורו והעלהו עולה לגבי מובח. אמר לפניו: רבון העולמים, אברהם העלה מלך מואב במלך ישראל. נחקבצו ועלו עליו שלשה מלבים, "וכיון שראם לקח מלכים עברו אותו, והיה מישע מלך מואב אחד מהם. וכיון שמת אחאב, פשע כסאו, ולא היה עשיר גדול בעולם כאחאב מלך ישראל, מאחים ושלשים ושנים בבבב אטב: בזכוט למבי שהוסיף עיר גדולה בישראל, ישבו לו ג' מלכים על ילכו גם עשו פרי, עחקו גם גברו חיל. ונאלצו ז"ל להודות בעובדות ולבקש לפתרן חקים לא טובים ומשפטים לא יחיו בהם, הנה לקח רברי הימים יוביח שיש מעבו"ם

ומצווע בעלמיד הקיליקי מן הרצענים או חופרי יריעות אהלים בי אשר בעיר אמונה חדשה בדם כפרחו של אוחו איש שצלבוהו רומיים. ביחוד החדה על חורה מער מכל הדחוח בימי קדם קמה הנצרות ביהרות לערער ואף להלעי עליה עליה מחוך ורוגמה לזרמי מחשבה ולמלחמת רברים בעניני אמונות ורעות גם בהוה הקרוב. 11 בלעם ומישע לא חמיר הם צללי עבר אלילי רחוק, יש שרמוחם משמשת סמל

חליפוח לעחים. של חקוות משיחיות בישראל ורמיונות עכו"ם על אלים גוועים ומתים וחוזרים וחיים מרסום. הוא שארג שיטה שלימה של סליחת עוונות בלא מעשי תורה מבלאיים

לעולם בעטיו של נחש קרמוני. ואין מפלט וגאולה מהם, אלולא רחמי האב, שנם לוכוח לכל העולם כלו, לפרוחו מן החטא ולהצילו מן המוח, שחים רעות שירדו מאורע גלגלתא. אם יש בראשון כדי לוכוח להם לישראל, יש באחרון לעומת מעשה העקרה העמיר פולום במרכזה של הדת החדשה את

כבכתבות כנעניות, היינו ובח אדם. עי' לעיל פרק ח הערה זו. ו הספר, היא עם' 60 ואילך, שפירש עמום ב, א לאור מ'ב נ, כו, אלא שנרס מלך אדם שם (וחקצף היה ממלך ארום על ישראל) ועי' עתה גם פרופ' ג. ה. פורטשינר, בס' הלשון אלחים, אלא רע הדבר הזה בעיני ישראל מאד. ועי ראב'ע ורד'ק למ'ב אדום ולהעציב גם את ישראל. ווה שאמר הכחוב ,ויהי קצף גדול על ישראלי, אין זה מאת בערכם, וישרוף אותו מלך מואב לעין השמש לסיד (עמום ב, א) להעציב את מלך חחת אביו היה ערבון אצל מלך מואב, כי כן יהיו בני המלכים לערבון בידי המלכים אשר ווכועל ירידי הפרופ' ליברמן שהעירני על כך: ויא כי בן מלך ארום שהיה עומד למלוך נשמע בעשובע שהשיב ר' האיי נאון לבני קאבס ועי' מספרות הנאונים לר"ש אסף, עם' 1851; עכו"ם . . אלא למאן ראמר לשם עכו"ם אמאי "ייהי קצף גרול"? באור מעניין מימי הנאונים ל"ם ע"ב, שנחלבטו בפרוש מ"ב ג', כו: "רב ושמואל, חד אמר לשם שמים, וחד אמר לשם 13 מא"ר פ' י' רמא"ש עמ' 60. ועי' פסדר"ב י"ג ע"ב וחנח' כי תשא סי' ה' וסנהדרין

121, 1922, 11, ובם' הגדות היהודים ח"ו עמ' ויבו ועמ' ויבו. איל מי כחב לא כחיב וכ' בד חלחין וחלח שנין וכ'. ואולם עי' ד'ל נינצבודנ, שונו דו היי פנהדרין ק"ר ע"ב: א"ל ההוא מינא לרבי חנינא: מי שמיע לך בלעם בר במה הוה!

יום מעשי השליחים יח, נ: ווי אל דור לסוס א סע א שואים האין יוים יחים אלם מא יום האים וה

91 אל הרומיים ה, יב.

הוא, כאברהם בשעחי, לא חשך את בנו את יחידו אשר אהב, לשים נפשו כופר מעל פשע כל הברואים, ולא עוד אלא שנמר מעשהו, שלא כאברהם, ונצלב הבן מת מיתה של ממש, להיות המאמינים בו מתכפרים ברמו ונושעים מן הקצף. זי מיון האחר, מריו של אדם הראשון, האשים להבים, ובא חסר האחר, ראשון לכל הברא, להצדיק לרבים. אדם הראשון, האשים להבים, ובא חסר האחר, ראשון לכל הקומה לחיי עולם. פי נשם שהעלהו האב לגבי מובח לשאת קלון רבים, כך העלהו מקברותיו למען יכוברו רבים. פי נעוד הוא מן המתים להיותו ראשית המקיצים מקברותיו למען יכוברו רבים. פי נעוד הוא מן המתים להיותו ראשית המקיצים הרע חלל בקרבם והאדם הישן מת, ומעתה הם נקיים מן החמא ופטורים מן המצוות. בי ועמר הם עומרים לחיים מורים מורים מן המצוות. בי ועמר הם עומרים לחיים מורים מורים מורים מורים לחיים יובל הצמרים מורים מורים לחיים מורים להיות הצר המצוות. בי ועמר הם עימרים לחיים מחודשים לבלתי שוב עוד לשחת בי נמצא בכל המצוות. בי ועמר בי ולכל אשר לא יוכל להצטרק ממנו בתורת משה". בי

בלילה עבה של יסורות אליליים יש כאן, לכל לראש היצר הקרמוני "והייתם כאלהים", 22 חלומו ועיקר שוקו של עולם עכו"ם, להיות גם בני ארם ניצולים מרין המותה ונהנים מזיו הנצח. ואולם פתוכים ומובלעים כאן בירשה האלילית גם יחולים ויעורים מן אמונת ישראל. ביחור משמשים בערבוביא ספור העקרה 22 וחזון עבר ה', 22 מוכה אלהים ומעונה, מרוכא מעוונות לא לו, ובחברתו גרפא

ז שם ח, לב, ועי' שם ג, כה; ד, יח-כה; ה, ה; אל הגלטיים א, ד; אל הקורנתיים טו, ד. בני הבטחה ביצחק: אל הרומיים ט, ז; אל הגלטיים ג, ה וד, כה.

צג אל הרומיים ה, יה-יט. פג אל הקורנחיים טו, מה-מט.

סב אל הגלטיים ג, ינ-יד; אל הרומיים ג, כנ-כו.

ופ אל הקולסיים א, מו-יה; אל הקורנתיים מו, כ-כא.

בב אל הרומיים ו, ב-יא, ז, א-ז; אל הגלמיים נ, י-ינ.

בי אל החסלוניקיים ה, י; מעשי השליחים ינ, לד.

איז מעשי השליחים יג, לם: אל הרומיים ג, כח.

פג בר' נ, ה. ועי' מה שדרש ר' אבהו לבמדבר בנ, יש: "לא איש אל ויכוב", אם יאמר לך אדם: אל אני, מכוב. "ובן אדם ויתנחם", בן אדם אני, סופו לחהות בו, שאני עולה לשמים,

ר" חלקיה, טפש לבם של שקרנין, שהן אומרים יש לו בן להב"ה. ומה אם בנו של אברהם, בשראה שבא לשחטו ולא יכול לראוחו בצער, אלא מיד צווה "אל משלה ידך אל הנער", ואילו היה לו בן, היה מניחו ולא היה הוא הופך את העולם ועישה אוחו תהו ובהו? לפיבך שלמה אומר (קהלה ד, ה) "יש אחד ואין שני גם בן ואה אין לו". ומפני הבתן של ישראל קרא אות! בנים, שנ' (שמ' ד, בב) "בני בכורי ישראל". ועי' בשם ד' אבין: או'ה אומרין אנו ישר א ל ובשבילנו גברא העולם וכ', שהש"ד ז, ג-ב"ר פ' פ"ג ה. והוא בנראה בנו של ד' אבין הוקן (ב"ר פ' נ"ח, ב: יום שמת ד' אבין נולד ד' אבין בר"ה). ומשם ד' הלקיה אמר ד' פינחם הבהן בר המא (ב"ר פ' נ"ג, פ) שהיה בן דורו של ד' אבין הצעיר, בדור אחרון או לפני אחרון לאמוראי

א"י. ועי' רש"ב אנ"ב עמ' ו-6 הערה מ"ו.

זפ ב' אל הקורנתיים ה, כא.

לאחרים. משני צנורות אלו יונק רעיון הכפרה בנצרות, ומייסדיה ומוריה שואבים ביודעים מאוצר ההגות וההבעה של היהדות. רמזי ראשונים מתפרשים ומתרחבים בפי הבאים אחריהם.

באגרת ברנבא<sup>22</sup> כבר נקרא יצחק הטופס לסבלו ולחבלו של ישו. איריניאוס מזהיר לנוצרים להיות גם הם מזורזים באמונה וטוענים הצלוב על כתיפותם, כמו שנשא יצחק עצי העולה למערכתו. 20 נתחבב על אבות הכנסיה דמוי זה של הטעון את צלובו בכתיפו, 30 המצוי גם בדרז"ל כחברו "מי שהוא יוצא לישרף ועציו על כתיפיו". 31 ואולי בשני הציורים משתקף משהו מן המציאות ההיסטורית, כי אמנם נהגו כך עם המוצאים אל הורג להיות הם עצמם עומסים קורות ועצי מוקד להירון בהם. 31 וסופרי הנוצרים עושים ליצחק אות ומשל לאמונתם, ומגלים פנים בפרשת העקדה לשיתה מעין הצעה והקדמה למיתתו של ישו.

וכן קרה גם לכל הכנויים שנתייחד בהם יצחק וסגלום לצרכיהם נוצרים. נקרא העקוד בעקבות המקרא "ה שה לעולה", והרבו שבחו במדרשות "שהשליך עצמו לפני אביו כשה זבוח". 12 ופתרו בקרבנות כשב, שיהא מסמן ומזכיר לשמים "זכוותיה דשייה דאתעקד על גבי מדבחא ופשט צואריה בגין שמך". 23 נקרא גם הצלוב שה או כשב שנשחט לקנות בדמו פדויים מכל אומה ולשון. 34 יתר על כן, נקרא ישו "זבח הפסח" של המאמינים "הנצדקים בדמו". 35 לא חס פולוס עד שהפך לכל תורת רבותיו והכריז על דמו של ישו התלוי שהוא פסיחה וחיים לכל הקווים בו, ועליהם נתן נפשו לאבדון לבלתי בוא המשחית אל

VII. 3 (ὁ τ ὑ π ο s ὁ γενόμενοs ἐπὶ Ισαὰκ) cf. VII. 10 (ed. Kirsopp 2s .Lake, The A postolic Fathers, vol. I (1925), p. 340 sq.)

Irenaeus, Contra Haereses IV, 5, 4 (Migne, P. G. VII, p. 985 sq.): καὶ 29 . ἡμεῖς . . . ἄραντες τὸν σταυρὸν ὡς καὶ Ισαὰκ τὰ ξύλα

Tertullianus, Adversus Marcionem III. 18 (Migne, P. L. II, p. 346): Isaac, 30 cum a patre in hostiam deditus, lignum sibi ipse portavit, Christi exitum jam tunc denotabat; cf. Adversus Judaeos c. 10 (ib., p. 626); Augustinus, De civ. Dei XVI. c. 32: Isaac, sicut Dominus crucem suum, ita sibi ligna ad victimae locum, quibus fuerat imponendus, ipse portavit; cf. idem, Enarrationes in Psalmos, Ps. XXX:9 (Migne, P. L. XXXVI, p. 244 sq.): Isaac, portans ligna sibi, quomodo Christus crucem portavit; Isidorus Hisp., Questiones in Vet. Test. in Genes. (P. L. 83, p. 250); Beda, Questiones super Genesim (P. L. 93, p. 319); Rabanus Maurus, Commentaria in Genesim (P. L. 107, p. 568)

.114 מ"ב וירא סי' מ"ו עמ' 114.

.JQR 35 (1944), p. 36 sq. עי' ר"ש ליברמן, 31a

22 ויק"ר פ' ב סי' י.

33 תריב"ע ותר"י לויקרא כב, כז, ועי' שם לויקרא ט, ג: מטול דידכר לכון זכותא דיצחק דכפתיה אבוי הי כאימרא.

34 יוחנן א, כט; חזון יוחנן ה, ו-ט.

35 אל הקורנתיים ה, ז, ועי' אל הרומיים ה, ט.

בני בריתו לגווף. ואף מיתתו של ישו קבעוה הגליונים בחג הפסח, וכבר ראינו שהוא גם מועד העקרה במקורות שקדמו בלא ספק לנצרות.es

אכן עם כל זכרי ענינות ולשונות מספרי הקרש, שבקשו לעטר לה לדת נצרת אבותיה הראשונים, הנה יש בה משום המשך וחזרה לאמונות עכו"ם קדמוניות. רעיון הכפרה וסליחה לכל הערה כלה על ירי דמו של הבכור שהוקרב הודש האביב נעוץ בערפלי חקופה אלילית עתיקה, שנהנה בראשון לירחי השנה לזבוח בכור בנים, לפיים ולפצות לאלים, ולכלות לכל אף וחמה וקצף והשנה לובוח נתשחת, צבא מלאכי חבלה, העומרים על סף השנה החרשה להאביר והשנה, והם נעתרים ונרתעים במתן פורתא של קרבן בכור הארם, וכך נושעים הרבים וכל הערה מתכפרה ומתמלמה ברמו של האחר.

שיור מעט מנחלה אלילית זו מצאנו גם באגדה על "רם עקידתו של יצחק". ונשאלה השאלה אם רעיון זה בא אלינו ואל הנצרות ממקור עבו"ם משותף, ירושת עבר רחוק מלפני התהוות המקרא, או בא אלינו מן הנצרות ממגע ישר עמה

ובהשפעחה.

ואמנם היה בין חכמי אשכנו במאה הקודמת מי שהחליטים בי כל עצם האמונה בובותה של העקדה מעולם הנוצרים חדרה והגיעה אלינו. קרבן אדם הועבה היא ליהרות, ואין אלהיה זקוק לתמורה או לכופר לרחם על בריותיו. אין באמונתנו מורשה חמא מרור דור. אין העברה בעוונות מארם לחברו. אין חלופים לאחריות כל יצור לפני יוצרו. אין יפוייבה לאשמים ולענשים להיות פלוני החמאת לחמאת זולחו. אין הרשאה ואין היתר לפשעי אחרים. אין שליחות למליחות. ואין והיתר אין היתר לפשעי אחרים. אין שליחות למליחות. ואין

והנה זכות עקרתו של יצחק, העומרת להם לישראל לכפר עליהם בכל רור ימורותיה". אי "רעה המוחרה לכל רוחה של היהרות ומתנגרת ניגור גמור לכל ימורותיה". אין זה כי אם מגע ומשא עם הכנסיה הסורית בכבל הוא שהמעה אין ובר לאמונה אין זכר לאמונה אין זכר לאמונה ברו"ב בחולרות האומה. וגם בשופר אין במשנה עריין כל רמז לאיילו של יצחק, ווצמר בו בלבר שיהא של יעל פשום ובחענית של זכרים כפופים. אין זכר לאמונה מחורה בראש השנה חוקעין בשל זכרים וביובל בשל יעלים, ז- נחפרש מעמר בחוספתא: ב- "נחנו חכמים את המצוי למצוי ואת שאינו מצוי לשאינו מצוי". הורה, על המצוי ואת שאינו מצוי על שאינו מצוי". ב- ואולם בבכלי הושמם ובא חרש על המצוי ואת שאינו מצוי על שאינו מצוי". ב- ואולם בבכלי הושמם ובא חרש

אס אפ עי' לעיל פרק ז, הערה זו. Abraham Geiger, "Erbsuende und Versoehnungstod: deren Versuch in אס deren Geiger," (in: Zeits. ל. Wissenschaft und Leben 10,

אפיטרופסות לכפרות.

<sup>(.</sup>pps 361, 2781.

<sup>88</sup> WO YOU 171.

<sup>01</sup> L'T L, L-T.

SH ULDGUN L.L T'

פה משנה העניה ב, ד.

IF an t' L'

<sup>8+</sup> ירוש' ר'ה פ'נ סה'ה דף נ'ט ע'א.

LACTIO. 8 + לנסיון של זבח אדם, רעיון זר ופוגם להרגשה הדתיח, ומן הראוי להרחיקו מספרי ראש ישיבה סורא, אולי הואיל והוא שת לה יסוד ראשון, משגבת ומדוממת לו הבבליים, והם שקבעוהו בתפלה ראש השנה. הקיעתא שנקראה על שמו של רב, אברהם". • • מעם אגרי זה מקרוב בא (הגם מרחוק ומנכר מוצאו) נחחבב על במלומו: "למה חוקעין בשופר של אייל? כדי שאוכור לכם עקירה יצחק בן

בלחי נפרד הימנו, אין להטיל ספק כי הדעה שנחבטאה בו כבר פשטה ורווחה כבר היה נפוץ במאה הראשונה למניין הנוצרים, ומכיון שוכר העקרה מהווה חלק ותיקונים בדת. 10 סדר מלכיות וברונות ושופרות, שאנו אומרים במוסף ראש השנה, בלשו לרחוח למענה זו ולומר שלא באה אלא בעקב מנמוח של ריפורמה

ואולם ניחנה האמח להאמר, לא בקלוח יש לקבוע הזמן של לשון הברבוח בימים ההם. דו

כל יכבשו רחמיך את כעסך מעלינו וכ' על גבי המובח וכבש רחמיו לעשות רצונך בלבב שלם, "וטראה לפניך עקדה שעקר אברהם אבינו את יצחק בנו כפי שהן לפנינו עתה:

יש בנוסח זה מעין לשון הברכה שאמר ר' ישמעאל בן אלישע ומכאן הספררים ועקרת יצחק לזרעו היום ברחמים תוכור וכ' ".

במחצית השנייה למאה השלשית לסה"נ: וכב לדברים שנמסרו במקורותינו רק ברור שני של אמוראי א"י לכל המוקרם או מוסיפים: "יכבשו רחמיך אח כעסך ויגולו רחמיך על מרוחיך" 1 ויש בו גם

++ L'T 0'1 4'A.

artigen und widerstrebenden Bestandteil gruendlich beseitigen". erinnern und diesen erheben, als einen unserm religioesen Bewusstsein fremddienst, indem wir Gebetstuecke, welche an den Versuch eines Menschenopfers gereinigten Lehre einer aelteren Zeit zurueck und laeutern wir unsern Gottesvon dieser babylonischen Verirrung und Verwirrung, liehren wir zu der Auspraegung im Gebete fuer das Neujahr ... Befreien wir uns nun endlich dienstlichkeit des stellvertretenden und suehnenden Sohnesopfers und deren ruehrung der Juden mit den Christen die Aufnahme der Lehre von der Ver-Geiger l. c., p. 171: "So verdanken wir Babylon und der dorligen Be-45

בספרות העברית ( השלוח, ברך ב"ה, תרע"א, עמ' 201 וצילך ועמ' 218 וצילך). (385 aq., p. 385 adq., 1946, 385 aqq., p. 389). (של 65, 1946, 385 aqq., p. 389) 101 sqq., p. 171). at 'yn: Hans Joachim Schoeps, "The Sacrifice of Isaac in Israel Lévi, "Le Sacrifice d'Isaac et la mort de Jésus" (REJ 64, 1912, 46

"était déjà populaire à cette époque" en est une partie integrante, on peut assurer que la doctrine qui l'inspire dejà an Ier siècle de l'ère chrétienne, et comme le morceau relatif à la Alkèda Lèvi, I. c., p. 178: "le Rituel des prières de Rosch Haschana existait 47

8+ ברכוח ז ע"א. ע" בסדור עבודה ישראל עם' 20+.

"ויקרא אברהם שם המקום ההוא ה' יראה".

7,

ר' ביבי רבה בשם ר' יוחנן:
אמר לפניו, רבון כל העולמים,
משעה שאמרת לי "קח נא את בנך
את יחידף", היה לי להשיב:
אתמול אמרת לי "כי ביצחק
יקרא לך זרע", ועכשיו אתה אומר
לי "קח נא". חס ושלום לא עשיתי
ל עשות רצונך. כן יהי

בשעה שיהיו בניו של יצחק באים לידי צרה, תזכור להם אותה העקירה ותימלא עליהם

רצון מלפניך ה' אלהינו

אותה העל רחמים.

ר' ביבי רובה בשם ר' יוחנן:

, אמר אבינו אברהם לפני הקב"ה, רבון העולמים, גלוי וירוע לפניך שבשעה שאמרת לי

להעלות את יצחק בני על גבי המזבח, היה לי מה להשיב ולומר: אתמול אמרתה לי "כי ביצחק

יקרא לך זרע", ועכשיו את אומר לי "והעלהו שם לעולה". חס ושלום לא עשיתי כן, אלא

כבשתי את יצרי ועשיתי כבשתי את יצרי ועשיתי

רצונך. כן יהי רצון מלפניך ה' אלהי' בשעה שיהו בניו של יצחק

נכנסין לידי צרה, ואין להם מי ילמד עליהם סניגוריה, את תהי מלמד עליהם

סניגוריה, "ה' יראה", את תהי נזכר להם עקירת יצחק אביהם ומתמלא עליהם

רחמים.

49 ב'ר פ' נ"ו י' (טהעאדאר-אלבעק עמ' 607). ועי' ילקוט ר' ק"א; לקח טוב עמ' 101; שכל טוב עמ' 69. ועי' אגדת בראשית פ' ל"ח עמ' 77 ואילך בשם ר' נחמיה, והפסקא חסרה בכ"י, עי' הערות רש'ב שם.

.176 ירוש' תענית פ"ב ה"ד דף ס"ה ע"ד, שרידי הירושל מי לר"ל נינצבורג עמ' 176.

שפינל

"ויקרא אברהם שם המקום ההוא ה' יראה".
אמר ר":33 אמר לו, רבונו של עולם,
גלוי היה לפניך שהיה לי מה להשיבך
כשאמרת לי ליקרב את יצחק. אילו השבתי
אותך, לא היה לך מה להשיבני! שהייתי
אמור לך: אתמול אמרת לי "כי ביצחק
יקרא לך זרע", ועכשיו אתה אומר לי
לשחוט. ולא השבתי אותך, אלא עשיתי עצמי
לא יפתח פיו". [כך] כשיהיו ביום זה בניו של יצחק
נידונים לפניך, ואפילו יש להם כמה קטיגורים
מקטרנים אותם, כשם שד מ מתי ולא השיבותיך,
כך [אף] אתה לא תשמע33 להם

ר' ביבי בר אבא בשם ר' יוחנן אמר: עמד אברהם אבינו בתפלה ותחנונים לפני הקב"ה ואמר לפניו, רבונו של עולם, גלוי וידוע לפניך בשעה שאמרת לי "קח נא את בנך את יחירך", היה בלבי מה להשיבך והיה בלבי מה לאמר: אתמול אמרת לי "כי ביצחק יקרא לך זרע", ועכשיו אתה אומר לי והעלהו שם לעולה". אלא כשם שהיה לי מה להשיבך וכבשתי את יצרי ולא השיבותיך, "כחרש לא אשמע 54 וכאלם לא יפתח פיו", כך כשיהיו בניו של יצחק באים לידי עבירות ומעשים רעים, תהא מזכיר להם עקירת יצחק אביהם ועומד מכסא הדין לכסא רחמים ומתמלא עליהם רחמים ותרחם עליהם ותהפוך להם מדת הדין למדת רחמים אימתי? "בחדש השביעי".

13 ויק"ר כ"ט, ט, ס" רבות דפ"ר קונשטנטינא רע"ב, ודפוס ויניציאה ש"ה. ועי" פסדר"כ פ" כ"ג דף קנ"ד ע"א וע"ב; ילקוט ר" תרמ"ה; מה"ג בר" כב, טז רמ"ם עמ" שנ"ט; מנורת המאור ח"נ עמ" 77. ועי" תנח" וירא ס"סי כ"ג; תנח" מ"ב שם סי" מ"ו עמ" 115; ילמדנו בילקוט ת"ת, מאן עמ" ש"ט. 22 פסיקתא רבתי, דפ"ר פראג תט"ו דף ס"ו ע"א, טופס ביה"ט בנויורק, שהונה ע"פ כ"י (פרמא?) (וציינתי ההוספות מכ"י זה בחצאי רבוע). וע" מדרש תהלים מ"ז, כ"ט סי" א רש"ב עמ" 21, ובראשית רבתי עמ" 19.

53 בדפוסים: ר' ירמיה, ונשתבש מן ר'י? 54 בדפ'ר: ישמע, ועי' תהל' לח, יד.

55 תשמע, כך הונה מכ'י הנ'ל בין השיטין. ובפנים דפ'ר: תשום. עי' רמא'ש, פס'ר פ' מדף קע'א ע'ב: (חשוה) [תשים] ואולי טעות דפוס היא וצ'ל: תשום, וחיקן: תשים.

רחמים ומרחם עליהם, והופך להם מרת הדין למדת הרחמים, ויושב על כסא הרחמים, דכתיב "ה' בקול שופר", מחמלא עליהם בחרועה", ובשעה שישראל נומלין שופר וחוקעין, הקב"ה עומר מכסא הדין שהקב"ה עולה ויושב על כסא הדין, בדין הוא עולה, דכחיב "עלה אלהים ביש לליש: "מלה אלהים בחרועה ה' בקול שופר" (חהל' מו, ו), בשעה וצרוף ענינות רומים מפי ררשנים שונים. תא שמע. פתח יהורה בר נחמני בשם בספרים, וספק פנים אחרות לשמועה, וספק חוספות והרחבת דברים בדרך פשרה נוסחאות ולשונות מתחלפים יש כאן, ספק מעיות בכתב ובעל פה שנפלו Ud.L

ונשטובכו נוסאוט מנוסאוט שונוט ל"י מסרירי המרושים, ורבריו של ר' יוחנן המקטרינים מקטרגים לפני מכם, ואני שומע מוה ומוציא מוה".10 לכם כשופר הזה. מה השופר הזה אדם תוקע מזה ומוציא מזה, כך כביכול כל שררש "בחורש שופר" (תהל' פא, ה) שפרו מעשיכם, חרשו מעשיכם, והריני נעשה אני מכנים בזו ומוציא בזו".00 ואולי הוא מיסור ר' אבא או ר' ברכיה הכהן שמכנים בזו ומוציא בזו, כך בניך, ואפילו יש להם במה קטיגורים, של יצחק ומוכה אחכם". ונשנו הרברים בעילום שם: "ומה עסקו של שופר כארם בשופרים, ואפילו יש לכם כמה קטיגורים, אני אוכור עקירתו עמאא בשם ב, שנגא בר יצחק:00 "כשחחיו באים לרין לפניי בר"ח, היו באים בשבת שתכיעי" ב והוכנסו הדברים לחוך דברי ד' יוחנן בויקרא רבה. sa כיו"ב לומר מכסא דין לכסא רחמים ומחמלא עליהם רחמים, אימחי? השנה ישראל עוסקין במלאכתן ובר"ה נומלין שופרותיהן ותוקעין לפני הקב"ה והוא אימחיי? "בחדש השביעי באחד להדש" פנ ודומה לשונו של ד' לוי: בל ימות

לבני בניו. נשבע אברהם שאינו יורד מן המובח עד שיאמר כל שהוא צריך. 20 ע לבלה בין מעשיו של אברהם בעקדה ובין המעשים שהקב"ה מחבקש לגמול אולם ניחן לשער שמעיקרם היה לכל חילופי הלשונות סגנון אחר: דמיון של

נעוכבו ונעומומו מחל דברי אחרים.

60 פסרריכ קניא עיבן ויקיר פ' כ'ט, גן ילק' חרמיה וחשפיבן מדרש חהלים ס'מ מ"ו

ציי נול, ב פ, כ,מ' נ' כולב בשם ב, בבכיני שם פ, כ,ס ס,סו ו: וכל אני הומב מכסא ניבול

וושב על כסא רחמים.

מה"ל, ומנורת המאור. עי' לעיל הערה וז. 83 ואמנם חסרות המלות ,ועומד מכסא הדין לכסא רחמים' בד' מקורות: פסדר'כ, ילקוט,

19 מבנה טבילים מו, פ"א ה עם' 708 (ר' ברכיה בר אבא ואמרי ליה ר' ברכיה בשם ר' פס כצ"ל, ובפס"ר קס"ו ע"א: ר' התא בר יצחק. 00 פס"ר קע"א ע"ב.

ע"א (ר' ברכיה הכהן) ועי' רמא"ש שם הערה י"א. עליכם). ועי' ויק"ר פ' כ"ט, ו (ר' ברכיה פתח)-פסדר"כ קנ"ב ע"ב וקנ"ד ע"א; פס"ר קס"ו לפני וכי); ילקום חהלי ד' חחל"א ור' ברכיה בשם ד' ירמיה ... כך כל קטינורון המקטרנין אבא); אבודרהם ר"ה, וורשא חרל"ח עמ' פונו (ר' ברכיה בשם אבא . . . כל קטינורים מקטרנים

מאן המ, ה.חי פש עונע, וובא סיסי כנן הגחי שיב שם סי' שיו עש' פונן, ילק' ד' ק"אן ילמדנו בילק' ה"ח, ה' יראה' (בראש' כב, יד) מהו יראה? אמר לו: ה' ראה מה יש לי להשיב!" מוד כל שיכלתי להטיח כלפי מעלה: כביכול יש לפניך כשיחות בני אדם שמחליפין בדבורם. 30 אתמול אמרת "את בריתי אקים את יצחק" (בראש' זו, כא), ועכשיו אתה אומר לי לשחטו, היכן היא הברית? 60 חס ושלום לא עשיתי כן, אלא כבשתי את יצרי ולא השיבותיך. כך כשיהיו בניו של יצחק נידונים לפניך, "כשם שרממתי ולא השיבותיך, כך אף אתה לא תשיב 65 להם". כלומר, כשם שכבשתי יצרי מלהשיבך, כבוש יצרך מלהשיבם אף אתה! כשם שעשיתי עצמי אף אתה! כשם שרממתי ונשאתי אני, דום ושא להם אף אתה! כשם שעשיתי עצמי "כחרש לא אשמע וכאלם לא יפתח פיו" (תהל' לח, יד), כך לא תשמע מפני הכבוד, אע"פ שלא נמנעו מלדרוש כיו"ב על ארך רוחו את הרשעים: מי ממוך באל מים ה' שומע ושותק! 60 ומעין זה גם המשל בשופר, שיהא שומע מזה ומוציא מזה לכל קטרוג המקטריגים. 61 או כלשון הירושלמי בשמו של ר' יוחנן: מוה ומוציא מזה לכל קטרוג המקטריגים. 61 או כלשון הירושלמי בשמו של ר' יוחנן: מוהון להם מי ילמר עליהם סניגוריה, אתה תהא מלמר עליהם סניגוריה.

ופנים אחרות בסגנון זה של הקבלה כביכול בין מעלה ומטה יש לתפלתו של אברהם כפי שנשתמרה בבראשית רבה: 40 כשם שכבשתי רחמיי לעשות רצונך", בן יהי רצון מלפניך ה' אלהי שיכבשו רחמיך את כעסך על בניו של יצחק" 65 לעשות רצונם 69 גם הם? ושוב הושמה יד למו פה מיראת גבוה מעל גבוה.

63 מדרש תהלים מזמור כ'ט, א עמ' 231. עי' שם מזמור קי'ט עמ' 459: אתמול אמרת לי כי ביצחק יקרא לך זרע' (בר' כא, יב), הריני מקריבו, מהיכן אתה מברכני? 64 ילק' ר' ק'א.

65 ואמנם גרס כן דא"ז מרגליות, פי' זרע לאפרים, לבוב תרי"ג. וכן גם ר' דוד לוריא בפירושו לפס"ר, וורשא תרג"ג. רמא"ש הניה: תשים, כל' לא תשים לבך לדברי המקטרינים. (אולי ע"ד שופט" יט, ל"). ועי' בר' רבתי לר"ח אלבעק עמ" 91: כשיהיו בניו של יצחק נדונים ביום הזה, אפילו יש להם כמה קטרונים מקטרנים אותם, כשם שדוממתי ולא השיבותי אותך, אף אתה לא תקבל מהם, הה"ד ה" ירא ה היאך דממתי ולא השיבותי, אף הוא ידום ולא ישיב למקטרנים.

66 והוא המשך הפסוק בתהל' לח (יד-טו), עי' לעיל הערה 54. .כבשתי יצרי מל השיבך", כן נוסח כ"י חבשוש מה"ג, עי' ר"מ מרגליות עמ' שנ"ט חלו"ג. ועי' לעיל הערה 35. תשמע, הגהה מכ"י.

67 מכילתא רמא"ש מ"ב ע"ב (שמ' טו, יא) וניטין נ"ו ע"ב (תהל' פט, ט). ועי' אנ"ב פ' ל"א עמ' 63: נושא אלומותיו (תהל' קכ"ו, ו) חשב עצמו כאלם וחרש ושתק. ובפי הפייטנים על הגבורה: "חסין יה, מי כמוך נושא אלומות", ר' יואל הלוי מבונא, בקינה על הרוני קלוניא "בכיון מר", עי' רב"צ דינבורג, ישר אל בגולה, כרך ב ס"א עמ' 11 (ואולי היא לר' קלונימוס בר יהודה, תחלתה: "את הקול", הברמן עמ' ס"ה).

es עי' לקח טוב עמ' 101; בשכל טוב עמ' 70: על בני ועל דורותיהם.

69 עי' מדרש זוה"ש ברוה"ק, עמ' ס"ח: .עמד אברהם בתפלה לפני הקב"ה. א"ל רבש"ע כשחוטאין בניי ובאין לידי צער ותוקעין לפניך, זכור עקידתו של יצחק ועשה להם רצונם".

נטנסט אנין העקרה בהשפעה לשון התפלה לאברהם בדרשתו של ר' יותון. פי נחבררו לשונוחיהן ולא נחגבשו אלא בשגרת הדורות. ויחכן כי בוכרונות שלנו מלכיות וכרונות ושופרות ועיקר ברכותיהם נתקן בימי תנאים ראשונים, 17 לא ועריין ברורות האמוראים האחרונים היו נוהנים לחרש בה רבר. 13 ואם אמנם סדר של ברכה הוא. ואולי יש ליישב, שלא עשו קרמונים הפלחם קבע אלא החנונים, בי ני, יראה זה בלשון התפלה בוכרונות של ר"ה בלא כל הערה ורמו שממבע נעמשים שנה! ועוד תימה על ר' יוחנן ור' ביבי רבה שמסר בשמו, שפתרו ודרשו השפעתו בפי הדורות. איך לא נשתנרו הדברים ונתרהמו על השפתים במשך מאה השנה מטבע של תפלה קבוע לענין זה מדור שני לחנאים, יפלא שאין להכיר בלשון אחר, אחר בקצרה ואחר בארוכה. 17 ואם היה כבר בוכרונות של ראש היחה רופפת ומתחלפת בפי האמוראים בא"י. יש זוכרה בלשון זה ויש דורשה שכינה. אחת, שיחתו של אברהם לפני המקום, שנחחבבה כל כך על הדרשנים. שלש יש ללמוד מן כל הלשונות והמשלות, שבאו לרמות מעשה אברהם למעשה

20 מדרש תהלים כ"ט עמ' 152: כשיבואו בניי לידי עבירות, וכור להם זו השעה. ועי'

KOLL IC. זג מל, ע, יראה וכ' (בר' כב, יר) גם בוכרונות למוסף ר'ה: ותראה לפניך חיב"ע ות"י לבר' כב, יד, וחרגום שני לאסחר ה, א.

בכל יום. ועי' בבלי שם כ"ם ע"ב: רבה ורב יוסף דאמרי הרוייהו כל שאינו יכול לחדש בה 23 מי, ירושי ברכות פ"ד ה"ג דף ח סע"ב: ר' אחא בשם ר' יוסי צריך לחדש בה דבר ST EFCIA F, F INCIA E, 'L.

מם כבל צ'ח (1881) עם' 87, שנקבעו מלכיות ביבנה, שלא כר' אליעור, שעדיין לא חשב להן אריה פינקלשמיין, בהשקפה הצרפתיה ברך צ'ג (1882) עם' בו, ושיער הפרופ' לוי נינצבורנ. נ'ם ע'נ, ובבבלי שם ל"ב ע"א, וספרא אמור פרשה יא דף ק"א ע"ד). ועי' מש"ב הפרופ' אליעוד ובנק.ק בר., ועדיין בדור שלישי של חנאים מנהג חלוק נהגו באושא (עי' ירוש' ד'ה פ"ד ה"ו 14 נחלקו ר' יוחנן בן נורי ור'ע בסדר ברכוח בחקיעת» (ר'ה ד, ה), וביהורה נהנו כר'ע TET.

בי רק הפיסקא ,וה יום חחלת מעשיך" וכ' היא מיסורו של רב, אבל שאר חלקי מוו'ש כבר היו 15 אמורים הדברים כלפי המקדימים מוו"ש לחקופת הנאים, כד' ישראל לוי מפרים, הסובר לפלכיות מנוף הפלח ר"ה, עי' ר"ה ל"ב ע"א וספרי בהעלותך סי' ע"ו.

שעריין מנהג חדש הוא: ,כמאן מצליגן האידנא: זה יום חחלת מעשיך וכ' : (ר'ה כ'ו ע'א). צוא ב, המואל בר יצחק, בחונו של רב הונא, יורשו של רב בסורא, ומרבריו אולי אפשר להביר ציללו בדרשות השונות על ה' יראה. הראשון להוכיר חקיעוא דרב (בלא שם מחברה) ידי רב והוא חיברם והפיצם בישראל, אין כל קישי ברבר, שלא ניכר עדיין לשון הברכות הארץ ה"א, ערב ר"ה חרצ"ו) הסוברים כי כל מוו"ש מ,עלינו' ער סוף שופרות הם מעשה הגרמני על העבודה עם' 141, וכן גם ר"ח ברארי ו"ל במאמרו ,מלכיות וכרונות ושופרות בתפלה", מל נרץ ברך ד מהדורא ד' עם' וזף; ר'ו יעבץ, מקור הברכוח עם' 35; אלבונן ו"ל בספרו אולם לרעת המאחרים כל מוו"ש ער לומנו של רב ועי" ר"פ רוונחל, נספח ל"ט בם" ההספוריא קבועים ועומדים במאה הראשונה למניינם (עי' במאמרו שם עמ' פדו, ווסמן לעיל הערה פד).

דבי רב: וה היום תחלת מעשיך' ירוש' ע'ו פ'א ה'ב ל'ם ע'נו. ואם בבית מדר שו צאוקם' וגדבל ב, מסי בי ד' בון להכריע כד' אליעוד ענד ד' יהושע מדברי רב , החני בחקיעהא נתוב בדור אחרון לאמוראי א"י מרם חדלו הדברים להיוח שניים במחלוקח, אם בחשרי נברא

שחים זו למדנו: אפילו האמר כי נוסח הזכרונות הושפע מסגנון מאוחר או

מל לבך להוציא כי הרעיונות על זכותה של העקדה הם חדשים מקרוב באו לא ומצאנום וידענום ממקום אחד במאחיים שנה לפניו. 16 הני זהיר, אפוא, ואל חבהל ויסודה לא נודעו מלפנים. המצא במקורותינו דברים שנאמרו בשמו של ד' יוחנן, שנחחברו מעיקרם בחקופת האמורים, עריין אין מכאן כל ראיה כי עצם המחשבה

שערום קדמונים.

ולמדנו עוד שלוש, שלא נחייחדה בבל בענין העקדה ולא ממשא ומתן עם

"וני, הליהם יראה וגו' וה' אלהים בשופר יחקע" וגו'. 18 ונשנחה הדרשה ולהסתבך בצרוח, וסופן להגאל בקרניו של אייל, שנאמר (וכרי' ט, יד) אמר הקב"ה לאבינו אברהם, אחר כל הדורות עתידים בניך ליאחו בעונות שנשא אברהם עיניו לאחרית הימים זי "אחר נאחו בסבך בקרניו", דברים נחומים הוא מויל ומרמו מן החורה! מלח אחר היא מסורסת להגיר, עיקר. ברם חילוף קל זה בין דל"ח לרי"ש, השכיח בכחב, כמה דברים טובים נאמנם נממגע עונסע "אייל אחר" בחרגומים וגם בררו"לם ויש שאמרו שהיא וירא והנה אייל אחר" (בראש' כב, יג). מהו אחר! אחר מיבעי ליה! לה מן המקרא. חלוה בחיבה אחת בפרשת העקרה: "וישא אברהם את עיניו וקטוכים כי שאמתו טכמי א"י בוכוח העקדה שהיא קיימה לדורות ובקשו לסמוך אחרונים מן האמוראים עשו אונים לרעיון וכות העקרה. ואפשר עוד לשית נוספות נוצרים ארמיים שם פשטו רעות אלו ביהרות. הנה ראינו שנם בא"י ראשונים אף

פדו אפשר שכבר הושפע מלשון הוכרונות שלנו. מסט הירושלמי (פנים ב, עי' לעיל הערה 66) היא עיקר, ומסח ב"ר (פנים א, עי' לעיל הערה של רב נוסדו ברכוח מוו"ש בצורחן המצויה בידנו היום, אולי יש לומר, כי דרשתו של ד' יותנן

שהיה אבינו אברהם רואה את האייל ניתוש מן התורש הזה הולך ומסתבך בחורש בפנים הרבה ובשנוי שמות חבמים, כגון בשם ר' לויפז מחלמירי ר' יוחנן: לפי

22 ה. נבע פ,א ה,א: א,ב . ועון מא בכעיב (חהל פיחו) במחים חפשי כיון שמת

A. Schweitzer, Geschichte der 'y van new af new af new der der 'y [א"ר יוחנן], וכן גרסת הילק' ישעי' ר' תק"ח). וחשוה אל הקורנתיים (אנ' א) פ' ב, מ! ראחה וכ', עי' פנהר' צ'ט ע'א; ועי' שבח ס'ג ע'א ויש להשלים שם: א"ר חייא בר אבא מצמן הין לא ראחה ובי. או: לבעלי חשובה, אבל לצדיקים נמודים עין לא באעני אלהים וולחד' (יש' סד, נ) וושם עוד בל' דומה: למשיא בחו לח"ח וכ', אבל לח"ח איר יוחנן, כל הנביאים כלם לא נחנבאו אלא לימוח המשיח, אבל לעוה'ב , עין לא אדם נעשה חפשי מן המצוות. והשוה אל הרומיים ז, א-ו. ואולי נ'כ ברכוח ל"ד ע"ב:

אחרית הנלות. בב לשון ר"י אבן שועיב, דרשות, וירא. ועי' לקח טוב עם' פפ: "אחר", סימן לישראל .Paulinischen Forschung (1911), p. 92 sqq.

לרל"ב עמ' 171 א"ר יודן בר שלום. בילקוט המבירי זכ' מ, יד: א"ר יודה בר סימון ב שם 18 ירוש' חענית פ"ב ה"ד ס"ה ע"ד, וב"ד פ' נ"ו מ: א"ר יודה בר' סימון. שרידי הירושלמי

164 ב"ר שם (ופנים אחרות בשמו בויק"ר פ' ב"מ, "), ובירוש' שם בשמו של ר' חיננה בר L, .LUIT!

יצחק, בויק'ר שם: ר' הוגא בר יצחק, ועי' פסדר'ב קנ'ד ע'ב.

מסובכים ונאחזים בעבירות מה הם עושים בקרניו? נוטלים את הקרנות האלו ותוקעים עקרה: אמר לו הקב"ה לאברהם, "ראה מה לפניך, בניך העומרים אחריך, כשיהיו ונוכרים לפני הקב"ה והוא מוחל להם". וכן בהעלם שם ובהרגשה יחר לוכותה של ישראל נאחזים בעבירות ומסובכים בצרות ובר"ה נוטלים שופרותיהם ותוקעים ונו, ני, צבאוח יגן עליהם". או בשמו של ר' חינוה בר יצחק:00 בל ימות השנה וסופן להינאל בקרניו של אייל הה"ר (וכרי' ט, יר, וטו) "וה' אלהים בשופר יחקע וממדי ליון, ומיון לאדום. אמד לפניו: רבון העולמים, וכן לעולם? אמד לו: לא, אחר, אמר לו הקב"ה: כך בניך עחירים להסחבך ממלכות למלכות, מבבל למדי,

אולי לא מקרה הוא שאנו מוצאים לרעיון זה ביחור בחונו של ר' יוחנן, וררש בהם ואני נוכר עקירחו של יצחק ומוכה אותם בדין". וא

לקלעים היא נפסלת!ss ר"ל נרצה יצחק על גבי מובח ונעשה קרש קרשים ואין רשות לצאת? אמר הקב"ה ליצחק: אחה עולה תמימה, אם יצאת חוץ יצחק: מפני מה אברהם יצא לחו"ל, ויעקב יצא לחו"ל, אבל יצחק לא ניתנה לו ר"י: ואף ר' הושעיה רבא, אבי המשנה, שגם אותו שמש ר' יוחנן, הפליג בזכותו של בשמו או בעונו של ב, עונגא בונבול es עלמידו המובחק של רבי ורבו השני של ר' יוחנן. 24 מנהני העניה מחבארים כוכר לאפרו של יצחק, או לוכוחה של עקרה, האמוראים. ר' בנייה החנא, שררש בעקידהs ובזכות העקידה, ss היה רבו של וחמצא ביו"ב גם אצל רבותיו של ר"י, ברור אחרון של חנאים ובראשית תקופת כבי שאוכור לכם עקירה יצחק בן אברהם" ++ וכן ר' ביבי, פ+ חלמידו של ר' אבהו. בנונים וב, אבעו – ועוא מעוכא ממת בכבלי המעם: "למה חוקעין בשופר של אייל? במוצו גם ביש לקיש ותורגמנו יהודה בד נחמני, 10 מחלמידיו של ד' יוחנן, ד'

קנו ב, ברשוח על מקרא אחד משני חבמי צפורי, האחד מדור שלישי של חנאים מקרובי חונו של ר' חניגא בצפורי, שבה נולר ופעל ר"י. המיב עמנו המקרה ושייר ושבח גדול ליצחק יוחד משאד האבוח אנו שומעים גם מפי ד' יונחן, אף הוא

בהלך רוחם של תלמירי חכמים במצת השנים הללו פחות צו יותר. והשני מדוד ראשון של אמוראים, ואולי ניחן להסיק מהן משהו על ההברל שהל

אמרו ישראל (ישעי' סג, טו) גרי אחה אבינו כי אבר הם לא ידענו

בנת ב, יום . בב על פתא בוווחו של יצחק על שבירך את עשו ואמר לו וישראל לא יכירנו אחה ה' אבינו גואלנו מעולם שמך". ויצחק היכן הוא?

38 ב"ר פ' נ"ו מ, עי' לעיל פרק ח הערה 3-8. וא פס'ר קע"א ע"ב ועי' חנה' וירא ס'סי בנ וחנה' מ"ב שם סי' מ"ו עמ' פוו. 08 ב"ר שם, ועי" בהערה פק.

88 ב"ר ס"פ נ"ה, עי' להלן הע' 221.

קרש קרשים יוצא לחוץ מן העורה.

+8 C.E C.I K.E.

98 ב"ר פ' ס"ר ג וילקוט ר' קי"א, ועי' מה"ג הולדות בר' כו ב, הוה מ"ב הולדות ס"י ו 28 חענית ט"ו ע"א, עי' לעיל פרק ה הערה פו.

עם, פבו ושם וישלח סי' י עמ' פון. ועי' אבן שועיב, חיי שרה ט ע'נ.

(בראש' כז, מ) "והיה כאשר תריר ופרקת עולו מעל צוארך", אם ראית יעקב לא נוכר יצחק בין שאר האבות, "מי שהוא אומר לעשו גוור עליו שמרים – אחה מחכיפו לאבות?"??

במו ולא רמו מה בין בניו של יצחק ובין המאליהים וולחי "ה' אבינו נואלנו מעולם ישראל. ואולי שומע אחה מחוכו משהו, או פחות ממשהו, מפולמוס האמונות, כאילו כל תהלחו של יצחק, שהוא מוומן ועומר בכל עת להיות סנינורם ואף כפרתם של "אטר ה' אבינו נואלנו מעולם שמך" (שם). 22 שומע אתה מן המדרש הנפלא הזה ומראה להם יצחק בעיניו להקב"ה. מיד הם נושאים עיניהם למרום ואומרים: אבינו" (ישעי' שם). אומר להם יצחק: ער שאתם מקלסים לי, קלסו להקב"ה. לומר, כלן עלי, הנה נפשי קריבה לפניך! פחחו ישראל ואמרו: "בי אחה אם אחה סובל את כלן, מוטב. ואם לאו, מחצה עליך ומחצה עלי. ואם המצא כ"ה. צא תריסר ומחצה של תפלה ואכילה ושל בית הכסא, שרדו חריסר ומחצה. שנה. צא נשרים שאין אחה נינש נליהן, שררו המשים. צא כ"ה של לילות, שררו ר, כב) "בני בכורי", עכשיו בניי ולא בניך? ועוד, כמה שנוחיו של אדם! שבעים רבש"ע, בניי ולא בניך? בשעה שהקרימו לפניך נעשה לנשמע קראה להם ושמות לא בסבי מעמא ולא בהדדקי עצה. אמד לו ליצחק, בניך חמאו. אומד לפניו, רחמים עליהם. אמר לו, בניך חמאו. אומר לפניו, ימחו על קרושת שמך. אמר, ימחו על קרושה שמך. אמר, אומר ליעקב, שהיה לו צער גרול בנים, אפשר יבקש ר' יונחן: לעתיר לבוא הקב"ה אומר לאברהם, בניך המאו. אומר לפניו, ובחבטו הגן יצטל נגנה טבטוב במאמר ב, המואל בר נחמני בשם רבו

המצא רורות שונים משבחים יותר זה לאב המעקיר וזה לבן המתעקר. ויש שנם רינו ברבר: כחו של מי יפה? "מי משניהם הגריל לעשות, אם אברהם שבא לשחום את בנו הוא בעצמו ביריו, או יצחק המפקיר עצמו להשחמ?"פּי לרוב הפליגו בוכותו של אברהם, ביחור בימי הבינים. ואילו במקור הקרמון, בזכרונות של ר"ה, נאמר: "ועקרת יצחק לזר עז היום ברחמים חזכור". פי ואילי לתוספת הפארת ליצחק בקשו ז"ל להרגיש, שהיה בן ל"ז כשנעקר, ופ ולא היה האב יכול לכפתו אלא לרעתי. בי אכן מחפצו המוב, בלא כל כפייה, מתוך שמחה של מצוה, שמא האמר, כל אותו השבח לצדמתו ואפילו למדושונים של הני המתמכה.

שמא שאמר, כל אותו השבח לצרקתו ואפילו לקרושתו® של הבן המתקרב –

26 ב"ר פ' נ"ו, ה, עי' נוסח הדפוסים.

אברהם אילו היו לו מאה נופין למסור את כולם למיחה (א ב"ר פ" ס"ו, וראו: היה אברהם אילו היו לו מאה נופין למסור את כולם למיחה על יצחק".

<sup>90</sup> עי' רל'נ בס' הגרות היהורים ח'ה עמ' 942. 19 סרר עולם פ"א, הוצ' הר"ר אלבסגרר מארכס עמ' 4 ובהערות שם. ועי' מדרש איכה פחיחתא כד רש"ב עמ' 25; חנח' וירא סי' כג, וחנ' מ"ב שם סי' מו עמ' 141; פר"א פ' ל'א.

בעקבות הנוצרים בא? או להוציא מן הנוצרים? אולי, ואולי אף לא אולי. נלחמה היהדות לא בנצרות לבד, כי אם גם בשאר כל האמונות והתרביות של המזרח הקרמון. גם עמהן נפתלה, וגם מהן בקשה להוציא, ויש גם כי מהן הכניסה ביורעים ושלא ביורעים. כיהורים כנוצרים השפעה להם מן עולם האלילות. הגדותיהם והזיותיהם של עכו"ם על אלים מתים וחיים ממותם עיצבו את המיתום של גאולה אשר לנוצרים. ולא ישתייר ולא ישתקע כל מאומה מן נחלת הקדומים או מן הסביבה האלילית גם ביהדות?

אולי בדרך זה ניתנים להתבאר קצת קוים מקבילים במסופר בשתי הדתות על המאורעות במוריה וגלגלתא. צא וראה מלחמתו של השטן בעקדה ובקרבן משיחם. הספרות הנוצרית העתיקה אוהבת לספר, שהונה ישו לכחות הרע, ונתחכם להתרמות לבשר ודם ולהיראות כאחד האדם, כדי שיצליח להצלב, ויוכל "לבטל במותו את אשר לו ממשלת המות הוא השטן". 30 מצלנו נזדהו ונתאחדו כחות האבדון: "הוא שטן הוא יצר הרע הוא מלאך המות". 30 וגם אצלנו מבקש המקטרג בכל המאמצים ובכל הערמומית לעכב ולבטל את העקדה. וידעו ז"ל לחשוף מיטב דמיונם היוצר בהגרות על תעלולי שטן.

בא לו סמאל אצל אבינו אברהם לקדמו בדרך להר המוריה. נראה לו בדמות זקן ואמר לו: לאן אתה הולך? אמר לו: להתפלל. אמר לו: והעצים והאש ומאכלת למה? ראה שאי אפשר להוציאו חלק, אמר לו: "אני בתומי אלך" (תהל' כו, א) לעשות רצון אבי שבשמים. אמר לו: ומה אמר לך אביך? אמר לו: להעלות את בני לפניו לעולה. אמר לו: סבא, סבא, הובדת ליבך! בן שנולד לך למאה שנה אתה הולך לשחטו? אמר לו: על מנת כן. אמר לו: זקן שכמותך יטעה בכך, לא אמר לך אלא להטעותך ולהלאותך! הרי כתוב בתורה (בראש' ט, ו) "שופך דם האדם באדם דמו ישפך" ואתה הולך ושוחט את בנך? יכול אתה לומר לו: אתה אמרת לי, הוא אומר לך: מי מעיר? ואפילו אם עדים יש לך, עבר שמעיד ברבו אין עדותו כלום. אמר לו: איני שומע לך, אלא אני עושה רצון אבי שבשמים... פרבו

קשרו ודרשו ז"ל ב' הלשונות של נסיון, נסה האמור באברהם (בראש' כב, א) עם הנסה הכתוב באיוב ר, א. שיטות הרבה יש בפרשה זו וחבילה של חכמים, נזכיר קצתם בסדר דורות האמוראים מתוך קטע מדרשי שנתגלה בין דפי הגניזה. 90 אמר ר' יוסי בן זמרה, בן דורו של רבי: "כך אמר לו שטן לאברהם:

<sup>93</sup> אל העבריים ב, יד. פאמר ריש לקיש ב'ב ט'ז ע'א.

<sup>95</sup> ב"ר פ' נ'ו, ד; ילק' ר' צ'ח; מדרש זה"ש ברוה"ק, מאן עמ' ס"ג; מה"ג עמ' ש"ו. ועי' פתויי שטן ליצחק: ילק' שם; תנח' וירא סי' כב, ותנח' מ"ב שם סי' מ"ו עמ' 114; פס"ר ק"ע ע"ב; מדרש ויושע עמ' 36. ועי' פר"א פ' ל"ב: חרה אפו של שטן שראה שלא עלתה בידו תאות לבו לבטל קרבנו של אברהם, מה עשה? הלך ואמר לשרה וכ' בכתה נ' בכיות כנגד נ' תקיעות וכ'. עי' במקבילות, ומש"כ בפרק ח לעיל הערה 43.

<sup>96</sup> מדרש זו היא שנאמרה ברוה'ק, מאן עמ' ס'ג ואילך. והוא המקור שאב ממנו מה'ג בר' ר'פ כב.

לא אתה הוא שכל גדולי עולם משכימין לפתחך ונוטלין עיצה ממך, אם אתה עושה הדבר הזה, כלם עוזבין אותך בחיים. חזור בך! ולא שמע אברהם לעצתו". אמר ר' אלעזר בן פדת, מתלמידי ר"ח ור' הושעיה ותלמיד וחבר לר"י: "כך אמר לו שטן לאברהם: לא אתה הוא שכל שרים רואין אותך, עומדין מלפניך. וכשהן רוכבין על הסוסים, יורדין לפניך וכורעין לך. אם אתה עושה הדבר הזה, כל כרעיות מבעטות הן בך, שנאמר (איוב ד, ד) "כושל יקימון מליך וברכים כורעות תאמץ". [חזור בך! ולא שמע אברהם לעצתו]". אמר ר' יוחנן: "כך אמר לו שטן לאברהם: אם אתה מגיע לחבלה ואתה פורש, לא בא עליך בדין ואומר לך: כבר לאברהם: אם אתה מגיע לחבלה ואתה פורש, לא בא עליך בדין ואומר לך: עתה קבלת משעה ראשונה לשחוט, יש לך דבר להשיב, שנאמר (שם ד, ה) "כי עתה תבוא אליך ותלא תגע עדיך ותבהל". [חזור בך! ולא שמע אברהם לעצתו]. "אמר תבוא אליך ותלא תגע עדיך ותבהל". [חזור בך! ולא שמע אברהם לעצתו]. "אמר ר' שמעון בן לקיש: "כך אמר לו שטן לאברהם: יראת שמים שיש בך כסלות היא לך, שנאמר (שם ד, ו) "הלא יראתך כסלתך". עד כאן השטין שטן לאברהם ולא יכול לו".

והנה כל אלה ועוד כהמה נחקצרו בתכלית הקצור ובהעלם שמות הדורשים בגמרא. 97 ואילו נותר לנו מקור מקוטע זה בלבד, לא היה יצרך משגבך – למראה הספורים המרובים יותר בנצרות – לגזור אומר כי משם באו אלינו? ולא היית תוהה, שמא רק בדורות האמוראים בעקבות הנוצרים אמרו מה שאמרו? שיחק לנו המזל והותיר גם דרשה מימי תנאים. אמר ר' שמעון בן יוחאי: כך אמר לו שטן לאברהם: הלא בנך זה דומה לך ובדיוקנך נברא, יש לך אדם תוקע סכין בעצמו? פארהוא פרוש נפלא לאיוב ד, ה: "תגע עדיך ותבהל"! כלומר, התגע לרעה בבנך הוא בשרך ולא תבהל? ועוד גדולה מכל, ענין הקטרוג של שטן או שר משטמה כבר נזכר בס' היו בלים. 99 שקדם בודאי לנצרות.

בוא וראה זהירות שנתחייבנו אף בלשונות תמוהים במקורותינו, ובכדי בקשנו למחקם או לתקנם. במדרש תנחומא תוארה השיחה בין האב הרץ לעקור ובין הבן הרץ ליעקר: "מיד בנו שניהם את המזבח, ועקרו (אברהם ליצחק) על המזבח ונטל את הסכין כדי לשחטו עד שתצא ממנו רביעית דמו. ובא השטן ורחף ידו של אברהם ונפלה הסכין מירו. וכיון ששלח ידו לקחתה, יצאה בת קול ואמרה לו מן השמים: ,אל תשלח ידך אל הנער', ואלולי כן, כבר היה נשחט". 100 מה ענין השטן לכאן? המלאך מיבעי ליה. 101 ואולם אין לשבש הספרים, שנשתייר פה שרטוט נוסף מספורי מזמותיו ומלחמותיו של שטן, שנתקטעו ונתמעטו ואולי אף נגנזו מן ספרינו. אחת, שלא לסתור למחוור בתורה בענין העקרה. שתים, שלא לתת פתחון פה למינים, כאילו שתי רשב השטן בעקרה, יצירת שתרבו קוים בודרים מן העלילה של ריב השטן בעקרה, יצירת

<sup>.97</sup> סנהדרין פ'ט ע'ב ועי' רש"י שם ופרש"י לאיוב ב. ד. שהיו בידו מסורות כנות.

<sup>98</sup> מאן עמ' ס'ד ומה'ג עמ' שמ'ו.

<sup>99</sup> פ' יז, טז ואילך, ופ' יח, ט ויב.

<sup>100</sup> תנח' וירא סי' כנ.

<sup>.251</sup> עי' הגדות היהודים ח'ה עמ' 101

דמיון עממידהגדי, שרוותה ושוקתה מערוגות עכו"ם ומאמונות פרס עתיקות על מלחמת אור וחשך. ונותר או היתר במדרשות מן ירשת הנכר כל שניתן להתגייר ולהתיהר, ליעשות רקחות וטבחות לגופי תורה ומצוות. יש שלא תכיר כי מרחוק באו, ויתראו ככשרים בני כשרים. "ויבן שם אברהם את המזבח" (בראש' כב, ט), ולמה לא בנה יצחק עמו? אלא אמר אברהם, שלא יפול עליו אבן או צרור ויעשה בו מום ויפסל מן הקרבן. 102 אבל בלשון קדמון יותר, תעתועי שטן הם ולא יד המקרה: "ויבן שם אברהם", ויצחק היכן היה? אמר ר' לוי, נטלו והצניעו, אמר דלא יזרק ההוא דייגער ביה אבן ויפסלנו מן הקרבן". 103.

וכאן גם ההפרש בין שתי הדתות. פולוס ראה לשטן כאילו הוא "שר ממשלת האויר והוא הרוח הפועל בבני מרי"101 והוא "אלהי העולם הזה":105 "כי מלחמה לנו לא בבשר ודם, כי אם ברשיות ומעצמות, שליטי העולם הזה של השך וצבא רוחות הרשעה במרומים".106 במקורותינו לא ניתן ביד שטן לא תוקף ועצמאות ולא שלטון וקנין כזה למטה או למעלה. אמנם הוא "יורד ומתעה ועולה ומרגיז", אך הוא גם "נוטל רשות".107 בס' היוב לים,105 וכן גם במסורות אגדה מפיו של ר' יוחנן בשמו של ר' יוסי בן זמרה,109 השטן מפתה לאלהים לנסות לאברהם, כמו שנאמר גם בס' איוב, ו"אלמלא מקרא כתוב אי אפשר לאמרו, כאדם שמסיתין אותו וניסת".110 אולם בבית מדרשו של ר' יוחנן לא נחו תלמידיו עד שירדו לסוף דעתו ומלאכתו של שטן. "אמר ר' לוי, שטן ופנינה לשם שמים נתכוונו. דרשה רב אחא בר יעקב בפפוניא, אתא שטן נשקיה לכרעיה"!

ועוד קו מקביל בספורי עקדה וצליבה, שנקשר בשניהם רעיון תחית המתים. הוא שטן הוא מלאך המות, בי והנוצח לשטן נצח גם למות והוא זוכה ומזכה לחיי עולם. לא לחנם ענדה האגדה את צדקתו של יצחק לברכת "מחיה המתים". ביו ועיקר גדול הוא באמונה הנוצרית, שבמחיר קרבן הצלוב הפסיד שטן, הוא מלאך המות, כח שליטה על המאמינים, שהתכפרו בדמו של מושיעם ובזכותו

.102 פס"ר ק"ע ע"ב.

103 ב"ר פ'נ"ו, ה. ועי' פי' התוספות על התורה ס' הדר זקנים ח' ע"א (⇒ביה"מ ליעללינעק ח'ה עמ' 157): יש במדרש שהכניסו בתיבה עד שעה שרצה לשחטו, שהיה ירא מן השטן פן יפיל בו מום.

104 אל האפסיים בי ב.

105 ב' אל הקורנתיים ד, ד.

106 אל האפסיים ו, יב.

107 ב'ב ט'ו ע'א.

108 פ' יו, טו.

109 סנהדרין פ"ט ע"ב: א"ר יוחנן משום ריב"ו. עי" מאן עמ" ס"ה ומה"ג ר"פ כב. ועי" ב"ר פ' נ"ה, ד. ועי" ילק" תימני מעין ננים כ"י הובא בס" תורה שלמה לרמ"מ כשר עמ" תתק"ב סי" קנ"א. ועי" להלן הערה 138: מדת הדין.

110 מאמר ר' יוחנן: ב'ב ט'ז ע'א, ועי' חניגה ה ע'א.

111 ב"ב ט"ז ע"א. ועי' ילקוט ש"א ר' ע"ז וילק' איוב ר' תתצ"ג (דלא ליהוי איניש עדיף מאברהם) ועי' מה"ג בר' כב, א, עמ' שמ"ח.

112 עי' לעיל פרק ד'.

בגליונים. 11 ספרותם של נוצרים שופעת ומשובעת בכל הענין הוה, ואצלנו אך נתעחרו לחיים חרשים, כמו שקם הוא ביום השלישי אחר הקברו, ככל המסופר

כיו"ב גם במלך המשיח, והושמטו הרברים מחשש וכוחים עם נוצרים? 11 ב, לוי אמר, בוכוח יום שלישי של אבינו אברהם (בראש' כב, ד). 11 ואולי נאמרו וכוח? רבנין ור' לוי. רבנין אמרין, בוכוח יום שלישי של מחן חורה (שמוח ימ, מו). "יחינו מיומים ביום השלישי יקימנו ונחיה לפניו" (הושעו, ב), באי זו

של אבינו אברהם: "בוכות השתחויה זו זכו בניו ,והשתחויתם מרחוק' (שמות היים אלא בזכות השתחויה. דוו ויש שגרסו או פרשו שהכל בזכות אותה השתחויה בזכות השתחויה וכ'. התורה לא ניתנה אלא בזכות השתחויה וכ'. המתים אינם אמר ר' יצחק, והכל בוכות השתחויה. אברהם לא חזר מהר המוריה אלא "ונשתחוה ונשובה אליכם" (בראש' כב, ה), בישרו פין שיחורו שניהם בשלום. 11 ב

"ובוכות יצחק שהקריב עצמו על גבי המובח עתיר הקב"ה להחיות ואולי מסורת קרומים היא שנתפרשה במדרש (יהא זמנו מה שיהיה):201 זה של ר' יוחנן, ר' יצחק נפחא,פוו חולה כר' לוי מחית המתים בוכות העקרה? כז, יו) אם כן, אפוא, אף המחים היים בוכות השתחויה זו? ונמצא גם תלמיר כר, א) ובה יוכו לכנום גליות ,והשתחוו לה' בהר הקדש בירושלם' נישעי'

עוד כי בוכוח זו עתיד הקב"ה גם להותידם ולהחיותם לעולם שכלו ארוך?ובו גבי מזבח" ובזכות זו בקש הקב"ה לפתח חרצובות בניו במצרים, ואפשר שררש עואים יפוד לדרשתו של ד' יהושע על "יצחק בן אברהם, שנתן רביעית דם על "עדוא לפניך אנקת אסיר בגורל זרועך הותר הני המוחה" שמש כבר בדור שני של שהקב"ה פוחח קברותיהם ומעמירם לעתיד לבוא. וכחוב דומה לזה (תהל' עם, יא) אם יר ביצחק שנעקר על גבי מובח, וררש לפחח בני חמוחה במחים מתים, שנאמר (חהל' קב, כא) לשמוע אנקח אסיר [לפחח בני חמוחה]". פחר

<sup>11</sup> מחי יו, כנ; לוקס כד, ז. ועי' אל הקורנחיים טו, ד, ועוד.

דוו בוב בפ נול יכל, ב, גמ ויכל, יצוחה ב, יבר

אם, 99: ומנון שביום השלישי יהיה הדיו? שנ' (הושע ו, ב) יחיונו מיומים ביום השלישי יקימנו וכ'. מן העולם שנ' (יש' כה, ח) בלע המוח לנצח" (ערונת הבשם ה'א עמ' 202). ועי' מדרש ויושע (ה., פס, ב לס, א ה,כי) ו"לא ישאר הוד שום שמן בהולם, (אבודרהם ר"ח עם' 114) , ויעקר המוח שקיעין עמ' פו, וו. על המשיח שהוא עתיד להכלים לשמן בבשת פנים ולהפילו בניהנם צוו הי, פניון האמונה לריימונדום מרטיני עם' 175, ומ'ש הפרופ' שאול ליברמן,

פון ענש, וירא סי' י'ג ומקב'.

<sup>811</sup> ללט מוד אם, se. 111 E.L G. C.L' E.

פון עי' ובחים ס"ב ע"א: ר' יצחק נפחא על אפרו של יצחק. עי' לעיל פרק ה' הע' וב.

במדרש חדש על התורה (מאן עם' קס'נ): האומר הוא ד' ברכיה.

ובו מכילחא דרשב"י וארא עם' ז, עי" לעיל פרק ו הע" 6. ועי" ילקום ראובני פ' וירא סבו עיי פסדריב ד' עיב, ובמאמרו של ד"י לוי, שנסמן לעיל פרק ו הע' 8.

<sup>(</sup>בשם מניד פ' תולדות): אילולי שעקד אברהם את יצחק בנו אין שם תחיית המתים.

אמונחם שכבר בא משיח. לפיכך נעלו יהודים, ופתחו נוצרים ביום שלישי של במרים ומומרים בדברי ריבות לפני מלכים ואפיפיורים, להוכיח מספרי רו"ל יעקב המצוויה ממה שעשו לו הירים ירי עשו. כמה נחייסרו אבוחינו, שאכפו עליהם און לך, אולי ממעוט דברים זה ואף מדומיה של זהירות אחה שומע הקול קול עניים המדרשים, ועשירים הגליונים בפרשת יום שלישי של תחית המתים. כרה

מחורשים-ממושכים. 1921 מאויים ורעיונים אלו עמרו במרכז חייהם הרתיים של עמי של עמי הקדם, שגם לבני המוחה אולי אפשר לזכוח במנח גורל של חיים על אלים מחים וחיים חורת מיחות וחחיות. מאמונות אלו נבטו תוחלות וקבלות לפני מניין הנוצרים ולפני צמיחה אמונה הנוצרים נורעו ונפוצו בעם הויוה עכו"ם במוצאו האלילי. על כל פנים, ערוח מכאן כי לכל הפחוח כבר במאה השמינית משמבע ובמו חל לחון זה כליכך רגיל ורווח עד שלא הרגישו עוד בשרשו או אחר שברו ומפלחו (בימי רצין ובן רמליהו). 21 ואפשר כבר או היה ציור של בימי הנביא, והושאל ממנהני צום ואבל עתיקים להביע תקוה של תקומה לעם מיומים ביום השלישי יקימנו ונחיה לפניו" (הושע ו, ב) משל ישן נושן הוא כבר נסים ובמעשי כשפים, וגם באמונות על עולם הפלאות של תחית המתים. "יחיינו לפיכך נחחבב ונחפשט פרק זמן זה בסררי חעניוח ובמנהני בחי מקרש, בספורי למוער זה, שהירה מתכסה כאילו הוא מת והוא חוזר ומתחרש לאחר ג' ימים. 121 ובכיליו, ואין מעירין לאחר שלושה ימים. 221 וגם ברקיע השמים חזו עמי הקרם ניכרה, רחנן אין מעירין אלא על פרצוף פנים עם חומם אע"פ שיש סימנין בנופו בעולמם של בני קרם: "ער שלושה ימים חוקפו של אבל קיים. למה! שצורת הפנים שקלסחר פניהם מחקלקל לאחר ג' ימים. מכאן להלכוח מחים ולמנהגי אבלים ביום השלישי. 221 ואולי נולדה אמונה זו מן הנסיון ומן ההסתכלות בגופות מחים, תמוז של בבליים ואלהי מצרים אוסיר, בין השאר, יורדים שאול, ועולים של ג' ימים בין מיחחם לחחיחם של האלים ירוע לגויים הרבה במורח הקרמון. ואולם ברי, שכל עצמו של הרעיון קרם לנצרות וליהרות גם יחר. מוער זה

(1923); W. Baumgartner, "Der Auferstehungsglaube im alten Orient" (Zeits. Hugo Gressmann, Tod und Auferstehung des Osiris; aw n' va (1931) Erich Ebeling, Tod und Leben nach den Vorstellungen der Babylonier 122

צבו נוק"ר פ' י"ח, א וב"ר פ' ע"נ, ה. ועי' הנח' מקץ סי' ד' ומדרש קהלת י"ב, ו. ועי' J. Missionskunde und Religionsw. 48, 1933, p. 213)

W. v. Baudissin, Adonis und Esmun (1911), p. 413 sqq.; Baumgart- 124 מוש ביא ע"ב ושבח קנ"ב ע"א, וירוש' מו"ק פ"ג, פ"ב ע"א, וירוש' יבמוח פט"ו, ט"ו ע"ב.

Harvard Theol. Review 27, 1934, p. 131 chiwy 125 ner, l. c., p. 195

שוובל לר"ל נינצבורנ, חלק אנגלי עמ' 115. 1945) Bulletin of the American Schools of Oriental Research, 97-98 (1945) 1921 עי' בעלילה אקהה בכחבי אונריה, כפי שפענה נכונה הפרופ' ה. א. נינוברג,

במורשת עכו"ם משוחפת. לגלגלתא אינו מחייב זקה או השפעה הרדית, ואפשר שגם מקורו עתיק יוחר 'החוירה ליושנה ולממשה הקדמון. בכל אופן, אפילו קו מקביל זה בין מוריה שנשתיירה מתחום האלילות והיתה מפילה בישראל, עשאוה הנוצרים עיקר, ובקשו בכל עולם הקרם. ונבוק משם גם אלינו אבק עבודה זרה. פליטה פורחא המורח העתיק, ואיריהם של עכו"ם עשו להם פומבי ער שהפכו מן המפורסמות

בוווגב" (בראש' למ, יב). פנו בשביל יוסף, "הים ראה וינס" (תהל' קיד, ג) בזכות "וינס ויצא לסגון לדרוש על דרך באור דומה לחיבות דומות במקרא: הים לא נקרע אלא שנאמר (שמות יד, כא) ויבקעו המים". פצו אלא שאפשר גם לשמעון איש בקיעות שביקע אברהם אבינו עצי עולה זכה שביקע הקב"ה את הים לפני בניו, אפתר בו בררוש בר, בנייה: "ויב ל ל עצי עובה (בראש, כב, בי בשבר שחי ומעולם לא העמירו על חסרו של אחר בימי קרם כל ישועתם וחקותם של ישראל. הרבה זכיות חלו ז"ל בעקרה, אך לא שבחו מלהזכיר גם זכותם של שאר צריקים, הנעקר אחה מוצא רפואחו בצרו: אבות שקולים כאחר זה כוה. 152 ב"ווכר חסרי אבות ומביא גואל לבני בניהם", דפו כל שבח שנשחבח לקח או הברע מה לשאלחנו. לא הורשתה העקרה לפרץ נדרה של האמונה ותן לבך אף להבדלים שבין שני החזיונות, שאולי גם מהם יש להעלות

סו' א) ממל אני מעמיד מגינים של צריקים, ולא עוד אלא בשעה לפהלם המוב של כל גדול וחסיד בשלשלה כל הדורות: "אנכי מנן לך ובראש" והופך להם מרח הרין למרח רחמים. אלא שכך ממש הבמיח שהוא רואה גם של יצחק באים לידי עבירות ומעשים רעים, הוא רואה וווכר עקירתו של יצחק למרח רחמנות" בבו וכוחה של עקרה מהי? "ה' יראה": בשעה שיהיו בנין אלא אפילו בחיים "תפלתם של צריקים מהפכח מרוחיו של הקב"ה ממרת רמנות הדורות משהו מכח זה כלפי מעלה. לא סוף דבר "מיחחם של צדיקים מכפרת", בצו כאשכול, הכופר שמכפר עונוחיהם של ישראל" וזו אלא שיש לצריקים בכל רחמים. "אשכול הכופר (שה"ש א, יד) אשכול זה יצחק שנכפח על מובח יש בעקדה משום סניגוריא וסליחה לישראל, והיא מעמידה מכסא דין לכסא

דפו ברכח אבוח בחפלה, ואיננו בנוסח עחיק של א"י, שפרסם ר"ש שכמר: 1898, 10 AQL

<sup>821</sup> חוספתא סוף כריחות עמ' 663; מכילתא ריש בא; ב"ר ס"פ א.

שמו"ר פ' כ'א סי' ח. פפו ב"ר ס"פ נ"ה. ועי' מכילחא בשלח מסכחא ב פ"נ; מכילחא דרשב"י שמ' יד, מו;

ספו ב"ר פ' פ"ו ח. ועי' שם פ' פ"ר ה, ובמכילתא שם.

ISI WEW'T N. 'T.

בצו מו'ק כ"ח ע"א, ירוש' יומא פ"א ה"א ל"ח ע"ב.

<sup>193</sup> יבמוח ס"ר ע"א. עי' מוכה י"ר ע"א: הפלחן של צריקים מהפכח דעחו של הקב"ה

ממדת אכוריות למדת רחמנות.

שיהיו בניך באים לידי עבירות ומעשים רעיָם, אני רואה צדיק אחד בהם שיוכל לומר למדת הדין דיי! אני נוטלו ומכפר עליהם".134.

ועוד גם זאת, אין חזקת קבע אף בעקרה, ויש שזכותה פוסקת בשל עונותיהם של ישראל. ר' חיננה בר יצחק אמר:35: "כל מה שהיה אברהם עוקר את בנו מלמטה, היה הקב"ה כופת שרי האומות מלמעלה, ולא עשו, אלא כיון שהפליגו ישראל עצמן בימי ירמיהו, אמר להם הקב"ה: מה אתם סבורין דיתהון כפתייה קימין? ,כי עד סירים סבוכים' (נחום א, י), כי עד שרים סבוכים' אלא ,וכסבאם סבואים' (שם), אישתריון יתהון כפתייה, ,אוכלו כקש יבש' (שם)". זכות ערייעד אין למעלה בלא המשך למעשים טובים למטה. מעתה לא יתרצה גם בעקרה מי שלא יוכל להתרצות במעשי תורה. 130 ואין ריב לעקדה עם תורה ומצוות, ולא באה לבטל או לגרוע מהן. אדרבה, מכריזה ומבטיחה זכות העקדה, שהיא מכלל חסרי אבות, להוסיף ולהשלים מצדקת אבות לשכר בנים 131 העוסקים ועמלים בתורה, ועל ידי כן גאולה מוחשת וקרבה לבוא.

קצורו של דבר, גם המבריל וגם המקביל במסורות השונות על עקוד ועל צלוב נראה יותר כרומז למקור משותף מעולם עכו"ם קדמון. פליטת ירשה אלילית שנשארה טפילה ביהדות הפכה עיקר בעולמם של נוצרים, שבקשו בצלם העקרה וכדמותה לעצב ולהאדיר למאורע בגלגלתא. ומשהעמידה הנצרות במרכז דתה את האמונה בדמו המכפר של משיחם, ראו אצלנו צורך לטשטש עוד יותר שרידי אמונות קדומות כיו"ב מדורות עכו"ם, ולא נשתיירו במקורותינו אלא רמזי דברים. בשל עם כל זה, עדיין אפשר לסמוך לכל פרטי האגדה על שחיטתו ותחיתו

1941 ב"ר פ" מ"ד, ה; שהש"ר א, יד, ועי" שם גם מאמרו של ר" ברכיה: צרור המור דודי לי (שה"ש א, יג) אמרה כנסת ישראל לפני הקב"ה: בשעה שאתה מיצר לי מימר לי, את נעשה דודי ורואה איזה הוא אדם גדול בי, שיכול לומר למדת הדין די.

. 135 ב"ר פ' נ'ו, ה; ילק' ר' ק'א וילק' נחום ר' תקס'א.

.24 'עיל הע' 136

137 עי' יומא פ"ז ע"א: אשריהם לצדיקים לא דיין שהן זוכין, אלא שמזכין לבניהם ולבני בניהם עד סוף כל הדורות. ועי' ירוש' סנהדרין פ"י דף כ"ז ע"ב; ויק"ר פ' ל"ז: אילו ביקשו אבוח הראשונים ליטול שכר מצוות שעשו בעוה"ז, מהיכן היתה הזכות עומדת לבניהם אחריהם? ועי' שם בעניין: עד מתי זכות אבות קיימת? ומאמרו הנהדר של ר' ברכיה בישעי' נד, י: וחסדי מאתך לא ימוש וברית שלומי וכ'. ועי' שבת נ"ה ע"א ורבנו תם בתוספות שם ד"ה ושמואל אמר תמה זכות אבות.

138 דרך משל, נטפלו נוצרים אל מזמור ח' בתהלים: ותחסרהו מעט מאלהים וכ' כל שחה תחת רגליו, עי' לדונמא: אגרת א' אל הקורנתיים ט'ו, כ'ו. ושרדו נם אצלנו רמיוות במקורות ישנים שנתפרש המזמור בעקדה. עי' תוספתא סוטה פ'ו ה: ר' שמעון בן מנסיא נג'א ר" בן אלעזר, וכן בילקוט המכירי תהלים עמ' 14.9, לא נאמרה פרשה זו אלא על יצחק בן אברהם לענין העקדה. ועי' מדרש שה"ש זוטא רש"ב עמ' 19: שתי שירות אמרו מלאכי השרת בעקידת יצחק .ה אדוננו מה אדיר שמך בכל הארץ' וכ'. וכן ילק' המכירי שם עמ' 18. ועי' תנה' וירא סי' י'ח: כשבקש הקב"ה לבראות את העולם, אמרו לו מלאכי השרת: .מה אנוש כי תוכרנו' וכ'. אמר להם: עתידים אתם לראות את האב ששוחט את הבן והבן נשחט על קדושת שמי. ועי' מדרש ויושע עמ' 13: .וישלח אברהם את ידו ויקח את המאכלת לשחוט את קדושת שמי. ועי' מדרש ויושע עמ' 13: .וישלח אברהם את ידו ויקח את המאכלת לשחוט את

של יצחק מתוך התעורות של ספרותנו התלמודית־המדרשית בלבד, בלא תלות ברורה ברעיונות או במקורות מתחום הנצרות.

תמצא לומר, למדו נוצרים מן היהדות, ולא קלטו היהודים ולא כלום מסביבתם הנוצרית? לאו דוקא. אמונות ודעות נשאות ממקום אל מקום, ועוברות מדת אל דת ביודעים ובלא יודעים. יש מושגים כזכות העקדה, שיצאו תחלה ללמד, וסופם אפשר שנמצאו גם למדים. ויש גם מסורות שאבדו משכחת דורות, והוחזרה האבדה ממגע עם תרבות נכר.

הנה דוגמא אחת מני רבות. "נטעי נעמנים" (ישעי' זו, י) והוא מנהג ממנהגי כנען העתיקים, לגדל בימים מועטים, בעציצים או סלים ממולאים עפר נטיעות רכות, שהן נוצצות ונובלות מהר. ויש שהעמידון בשדה או זרקון אל המים, כנראה סגולה לשנת שובע וגשמי ברכה. והם הם "גני אדון"1981 לכבוד האל אדונים, הנודעים בשפע מתוך ספרות יון ורומי, מימי אפלטון עד המאה הט"ז. ונשתמרו אותות המנהג גם אצלנו בתשובות הנאונים: 140 "כעשרים יום או כחמשה עשר יום אותות המנהג גם אצלנו בתשובות הנאונים: 140 "כעשרים יום או כחמשה עשר יום קודם ראש השנה קולעין חותלות הרבה ועושין חותלת אחת על שם כל קטן וקטנה שבבית. וממלאין אותה עפר וזבל בהמה וזורעין בהן זרעונין של חטין ושעורין שובל המצרי או מיני קטניות וקורין אותן פרפיסא ... וצומחין אותן זרעונין כטפח כשני טפחים. וכל אחד ואחד מאותן תינוקות לוקח את החותלת ומסבבה על ראשו שבע פעמים ואומר: זה תחתי, זה תמורתי, זה חלופי, ומשליכה לנהר".

בנו" (בר' כב, י) אמר הקב'ה למלאכי השרת: ראיתם לאברהם אוהבי היאך מייחד שמי בעולם? אם הייתי שומע לכם בשעה שאמרתם (כצ'ל) בבריאת עולמי ,מה אנוש כי תזכרנו" וכ', מי היה מייחד שמי בעוה'ז? ועי' מדרש הובא בילקוט ר' צ'ו: אמר הקב'ה למלאכי השרת, אילו שמעתי לכם ... שמא היה אברהם מהדרני בעולם? אמרה מ דת ה דין לפני הקב'ה: כל הנסיונות שנסיתו בממונו, נסנו בנופו. א'ל יקריב לפניך בנו. מיד א'ל ,קח נא את בנך' (בר' כב. ב). ועי' בראשית רבתי לרח'א עמ' 85 ואילך, שנתקנאו מלאכי השרת באברהם, שהיה הקב'ה ,נמלך בו על כל דבר ודבר כד'א (בר' יח, יו) המכסה אני מאברהם' ובהם לא נמלך. ... והיי מלאכי השרת קושרים קטינור ואומרים: מעתה נניח כבודך ומלכותך ונאמר קלום לאברהם. ברוך אברהם! אמר הקב'ה: כל המכבד אברהם לי מכבד, וכה'א (ש'א ב, ל) כי מכבדי אכבד ברוך אברהם! אמר הקב'ה: כל המכבד אברהם לי מכבד, וכה'א (ש'א ב, ל) כי מכבדי אכבד ובווי יקלו, ואומר (תהל' ח, ו) ותחסרהו מעט מאלהים. ר' יהודה אומר, באותו הלילה נסהו בווי יקלו, נמון שטעו בו מלאכי־השרת ובקשו לומר לפניו ק דו ש, כי היה מלא כל באדם הראשון, כנון שטעו בו מלאכי־השרת ובקשו לומר לפניו ק דו ש, כי היה מלא כל הארץ, עי' ב'ר פ' ח' סי' י' וקהלת זוטא עמ' 107 ועי' מש'כ ר'ל נינצבורנ, הנדות היהודים ה"א עמ' 85, הערה ל'ז.

140 תשובות הגאונים מתוך הגניזה לפרופ' שמחה אסף, ירושלם תרפ"ט עמ' 155 ובאוה"ג שבת עמ' 20 ועי' שם עמ' 82: פרוש רש"י שבת פ"א ע"ב: פרפיסא. ועי' מש"כ ר"א אפטוביצר, הצופה לח"י שנה ז עמ' 93 וריב"ה לויטרבך, תשליך עמ' 277. ונשתייר מנהג זה עוד בימינו בין עמי ים התיכון, ביחוד בדרום איטליא וצרפת: אף כאן כעשרים יום או כחמשה עשר יום לפני איריהם הם נוהגים להצמיח חטים או שעורים, פול או קטניות, והם מקשטים ומעמידים הצלחות או הסלסלות בבית יראתם. ביו גם יהודי איטליא עושים כמוהם, ועורכים הנטעים על השלחנות בין כסה לעשור. ביו פרטי המעשים מוכיחים כי מן הסתם קבלו מחדש מן שכניהם, אולי הואיל וזכורים היו כדוגמת מנהג זה גם מביתם ונחלת אבותם בימי קדם. נשו דורות ישראל בנכר ירשת כנען אלילית, ועמי המערב הנוצריים החזירוה אליהם מן הנשיה.

שמא קרה מעין זה גם איישם למסורות העקדה?<sup>143</sup> ואולי יש ששב ונתקבל אצלנו בימי הבינים מן הנוצרים מה שנשתכח או נגנז מעולם עכו"ם קדמוני?

## ודעת הפרשה שהאל הים הוא המנסה ומצוה בעקידה ומלאך יי הוא המונע והמבטיח.

אמרו ז"ל: כל מקום שנאמר יי זו מדת רחמים, שנאמר (שמות לד, ו) יי יי אל רחום וחנון. כל מקום שנאמר אל הים זו מדת הדין, שנאמר (שם כב, ה) אל רחום וחנון. כל מקום שנאמר אל הים זו מדת הדין, שנאמר (שם כב, ה) עד האלהים יבוא דבר שניהם. 2 כך דרשו שני גדולי עולם, ר' יוחנן וריש לקיש, האחר בעקדה: יי יראה (בראש' כב, יד), "והשני בתקיעות של ראש השנה: יי בקול שופר (תהל' מז, ו). ולא נעלם מעיני הדורות חלוף כנויי האלהות בספור העקדה במקרא, שנאמר בראשיתו ה' פעמים אל הים, ובסופו נאמר ה' פעמים יי. ודרשו דרשנים בעמידה מכסא דין לכסא רחמים, והפיכה ממדת פרענות למדת

Walter Baumgartner, "Das Nachleben der Adonisgaerten auf Sar- 141 dinien und im uebrigen Mittelmeergebiet" (Schweiz. Archiv f. Volkskunde 43, .1946, 122–148)

Aldo Neppi Modena, I "Giardini di Adone" in una usanza degli Ebrei 142 .d'Italia? in: *Bilychnis*, Roma, Settembre 1923, pp. 85–93

143 אפשר שיבואר כך דבר חזרתן והתחדשותן של אנדות, המתבארות אמנם כמעט בכל פרטיהן ממקורות המדרש הישנים, אלא שבמשך הדורות נעלמו או הועלמו ואבד זכרן, והן עילות ומתגלות מחדש בסביבה נוצרית בימי הביניים; עי' מדרש שמצא ה ריב'א (עי' לעיל פתח דבר הע' 133), והאגדה בשבלי הלקט (לעיל פרק ד' הע' 17), ואולי גם המדרש במזמור ח' בתהלים לענין העקדה בבראשית רבתי (לעיל הערה 138). מכל מקום אין בהסבר זה אלא משום סבות לואי, ואילו סבות יסוד עדיין יש לבקש במציאות הישראלית של ימי הביניים. עי' להלן בפרק י'.

ו רמב"ן בפי' לבר' כב, יב.

<sup>2</sup> ספרי דב' סי' כ"ז. ועי' מאמר ר' שמואל בר נחמן: ב"ר פ' ל"ג, ג ופ' ע"ג, ג.

<sup>.52-49 &#</sup>x27;נ"ו, י. עי' לעיל פרק ט הע' 49-52.

<sup>.56</sup> עי' לעיל פרק ט הע' 4

מובה. ובחות של מדברים ופילוסופים דיינו ודייקו לצרף המושנים מהדגלי הנשמה וציורי דמות מנוסים, או בקשו ליישב הקושיא של מציאות הרע בעולמו של הטוב והמטיב. וחכמי הח"ן מתעלומות האין חשפו אור וחשך, ימין ושמאל, זכרות ונקבות, גבורה וחסר. כך הגו והורו במקרא דורות על דורות מאות בשנים.

ער שקם במאה הי"ח דור מניחי היסוד לבקרת המקרא, ונסה ליתן פרוש חדש, פחרון החרבות של עמי המערב, לבעיה הישנה של שמות אלהות מתחלפים בספרי הקרש. אסטרוק, מאבות השערת התעודות, הניח שהיו לפני מסדר סידים שתי תעודות ראשיות וכמה קטעים של תעודות הניח שהיו לפני מסדר מידים שתי תעודות ראשיות וכמה קטעים של תעודות מענית, ומכאן הסתירות ולא סדרים שבמקרא, שהביאו לחלוצי מרע התנ"ך במאה הי"ו להכחיש שנתחברו מפרי התורה (שם, פסוקים יא-ים). לא ארכו הימים והמאה מרם כלתה, ונמצאו חוקרי מקרא ע"י משת. פסוקים יא-ים). לא ארכו הימים והמאה מרם כלתה, ונמצאו חוקרי מקרא שתי התעודות, ולפיכך נאלץ להשיח למלאך "שנית מן השמים" (בראש" מתי התעודות, ולפיכך נאלץ להשיח למלאך "שנית מן המיד אל הים ובשנייה כב, מו). פעתה רמו להבחין במעשה העקרה במקרא ג' סופרים: סופר "ת עוד ת אחר היים לפסוק אחר, ווה מנחח ומנייר לפסוק א ל הים "ומופר מחניה" ומשבש לפסוק אחר, ווה מנחח ומנייר לפסוק אחר להעתיקו מחעודות אל תעודה. אך בעצם השימה לא חל שנוי ניכר, ביחוד בפרטים נחלקו מחעודות אל תעודה. אך בעצם השימה לא חל שנוי ניכר, ביחוד בעשרות השנים של שלמון בית מרדשו של וולהויון. יו לרב הוסכם כי עיקרו של אחר להעתיקו מיבים של שלמון בית מרדשו של וולהויון. יו לרב הוסכם כי עיקרו של

[]. Astruc], Conjectures sur les Memoires Originaux Dont il paroit que 5.
Moyse s'est servir pour composer le Livre de la Genese, Bruxelles 1753

Hobbes, Leviathan (1651); Isaac de la :arritation hypothesi (1655); Spinoza, Traci. theol. Polit. (1670); Le Cletc, Sentiments de quelques Théologiens de Traci. theol. Polit. (1670); Le Cletc, Sentiments de quelques Théologiens de Traci. theol. Pentaleuchi (1693)

Astruc, I. c., pp. 109-113 7.

Johann Gottfried Eichhorn, Einleitung in das Alle Teslaments, Reuthlin- s

Gen 1790, vol. II, p. 310: Gn 22:12 "vielleicht auch ππ zu lesen" Karl David Ilgen, Die Urbunden des Jerusalemischen Tempelarchies in 9 ihrer Urgestalt, Halle 1798, p. 143: "die Worte: das zweyle Mahl sind ein Zusatz eines Sammlers, der die Beden beyder Urkunden nicht anders zu zusatz eines Sammlers, der die Beden heyder Urkunden nicht anders zu zusatz eines Sammlers, der die Beden legsten vusstz eines Sammlers, der die Beden liess".

מלאך אלהים, ופסוק יד: אלהים יראה, ובעקבותיו הלכו וגרסו כן רוב החוקרים

C. A. Simpson, The Early Traditions of Israel, Oxford 1948, p. 83 'π. τουπ. Η εκτίς της και της της και της της και της τουπ. Η εκτίπει η Η εκτίπει με Quellen der Genesis und die Art ihrer Zusam. Του Quellen der Genesis und die Art ihrer Zusam. ΕΕΡ π. ΕΓΓ το Της το Τ

CC, αι-'π cargen ως γιτς.

J. Wellhausen, Die Composition des Hexaleuchs (in: Jahrbuch f. deutsche 11 Theologie XXI (1876) 409=3Berlin 1899, p. 18): Gn 22,15-18-8 'ein Zusatz, γι' απ γιε απ σείνοι sin dem ατ'π γιε δια σείνοι sin dem ατ'π απ γιε δια σείνοι sin dem ατ'π γιε γι' απ

מעשה העקרה (בראש' כב, א-יג ויט) נחייסר ע"י מספר אלוהיסטי, ושת לו נוספות (פסוקים יר-יח) הוספאה או מהריר יהויסטי.21 אמנם בימינו נהערערו בהרבה אשיותיה של אסכולה זו, או לפחות ברי שלה הפך שמא, ויש מפרשים מחרש, כי כל פרשת העקרה, על שנויי אזכרותיה, מירי סופר אחר יצאה.21

ומובע ושואל את קרבן הארם, "המנסה ומצוה בעקירה", ו יי הוא "המנע ושוב נתחרשו הפרושים של כנויי אלהות מתחלפים: אל הים מציין את התובע ושואל את קרבן הארם, "המנסה ומצוה בעקירה", ו יי הוא "המנע והמבטיה", החומל ואוסר ובחי ארם. ווחורה הבעיה למקומה, שמא לפנינו שני והמבטיה", החומל ואוסר ובחי ארם. וחורה הבעיה למקומה, שמא לפנינו שני בכורי בנים, והשני מאמונת המקרא, שביטלה למנהג אכזר זה והחליפתו בובח הנעלי החים. ואמנם נעשו המקרא, שביטלה למנהג אכזר זה והחליפתו בברלים: בכורי בנים, והשני מאמונת המקרא, שביטלה למנהג אכזר זה והחליפתו בברלים: בכורי בנים, והשני מעשה נעשר על מערכתו, ופנים אחרות שניצל יצחק והועלה אייל מעשה ביצחק שנשחם ונשרף על מערכתו, ופנים אחרות שניצל יצחק והועלה אייל מתחינים: מן הספור הקרמון (פסוקים א-ה, ט, טריט) לא הגיע אלינו גמר מלאכת מעשה ביצחק שנשחם ונשרף על מערכתו, ופנים אחרות שניצל יצחק והועלה אייל החתינים: מן הספור הקרמון (פסוקים א-ה, ט, טריט) לא הגיע אלינו גמר מלאכת הובה, וחסר האור שחימה הבן, אך שרר סופו של ספור, ברכת ה' לאב: "יען החתינים: מון המפון מאות הצומה מן המקראות זולחי החיבה "שני המים" (בפס' מו) שאינה והיון המעשה הקרמון, ואולי ניתוספה לאחר שנימרבה לחוך הפרשה שני הפסוקים

שררשו ז"ל ביהושע ה, ב: ר' יש מ ע א ל אומר: וכי ערלים שמעו קולו של הב"ה על הר סיני? הם ושלום! נמולים היו, אלא שלא היהה להם פריעה ... לכך אמר חב"ה ליהושע, חזור ומול ניתנה פריעה מילה לאברהם אבינו, שני (יהוש' ה, ב) ושוב מול אח בני ישראל ש ני ה. אחור חרב" ... מי מלן ר' ברכיה אמר, משה היה מוהל ואחרן פורע ויהושע משקה וי"א יהושע היה מוהל ואהרן פורע ומשה היה משקה, הה"ד בשוב מול אח בני ישראל שני ה". וי"א יהושע היה מוחל ואהרן ברא שונה.

Grundschrift; 22,14–18 Ergänzer, ("in gewohnter Weise: 5rw")
A. Dillmann, Genesis (1875): Gn 22,1–13, 19=E; Gn 22,14–18=J.
Julian Morgenstern, A Jewish Interpretation of the Book of Genesis, 2\*\*, "y

Fr. Juch, Commentar neder die Genesis (1838, 21871): Gn 22,1-13, 19 12

Julian Morgenetern, A Jewish Interpretation of the Book of Genesis, 271 Refine Cincinnati 1920, p. 164. J. Skinner Genesis (1910), p. 331; p. 439; chican edique epique et el concessis (1917), p. 239; chican edique et experimental experimen

O. Procksch, Genesis (1924).
Paul Volz, Der Elohist als Erzachler, ein Irrweg der Pentateuchkrilik, 13

Giessen 1933, p. 40 sqq.

Umberto Cassuto, :Title du questione della Genesi, Firenze 1934, p. 52 Martin Buber, 21 197 La questione della Genesi, Firenze 1934, p. 52 "Genesia Buber, 22 1934, p. 52 "Genesia Buber, 22 1934, p. 52 "Genesia Buber, 22 1934, p. 52 "Genesia Buber, 24 1934, p. 52 "Genesia Buber, 25 1934, p. 53 "Genesia Buber, 25 "Genesia Buber

P. von Bohlen, Die Genesis historisch-kritisch erlaeutert, McWJ 80, 1936, 85 sq. P. von Bohlen, Die Genesis historisch-kritisch erlaeutert, Koenigsberg 15

.1835, p. 231 (cf. Fr. Tuch, Comm. Genesis, 1871, p. 337 sqq.)
.Micha Josef Bin Gorion, Sinai und Garizim, Berlin 1926, p. 121 sqq. 16
nin faief river a'ch '197 erriven', y' to eager a mill half him in terfi

ULK,L) Ka, 25-09.

יא ויב, שאינם אלא הרחבת דברים למסופר בפסוק יג, שהוא מגוף חספור השני (פס' ו-ח, י, יג-יד) על הצלתו של יצחק וקרבן התמורה של האייל. במעשה שני זה לא בא כל זכר למלאך קורא ממרומים, כמסתבר מפסוק יג: שאילו הופתע ווורז אברהם "מן השמים", כבר היו עיניו נשואות ומורמות, ולא היה מקום לומר "ו יש א אברהם את עיניו". ונשתלבו פס' יא-יב כעין באור, שכשנזרמן לו פתאום אייל, נצנץ במחו של אברהם הרעיון להעלותו תחת בנו, שראה אצבע ה' במקרה: חשב בלבו, ודאי מלאך בא בשליחותו של הקב"ה וזימן לי אייל ה' במקרה: חשב בלבו, ודאי מלאך בא בשליחותו של הקב"ה ווימן לי אייל זה תחת בני! זו אולם במקור ראשון לא דבר המלאך אלא פעם אחת, בספור הקרמון, כשהבטיח ברכה לאב ששחט את בנו. ויש למחוק מפסוק טו תוספת מיותרת: "שנית".

קדמונינו, כמובן, לא התירו לעצמם לשלח יר בכתובים שלא ידעו לפתרם, ולא עלתה על לבם לגרוד או לגרוע מן הנוסח המקובל והמקויים באומה. אך גם הם הרגישו בקשיים, ובקשו לסלקם, כדרכם, ע"י ישוב המקראות כמות שהם, אם בדרך הפשט הנראה להם, ואם בדרך הדרש כאשר אהבו.

תמצא לרז"ל, שתמהו גם הם: ב' קריאות מן השמים למה? והשיבו כמנהגם בקדש: "ויקרא אליו מלאך" (בראש' כב, יא), אמר לו אברהם, מי אתה? אמר לו, מלאך אני. אמר לו, כשאמר לי "קח נא את בנך", הקב"ה בעצמו אמר לי, ועכשיו אם הוא מבקש הוא יאמר לי! מיד "ויקרא מלאך ה' אל אברהם שנית" (שם, כב, טו). למה שנית? שלא רצה לקבל מן הראשון. 191 "אמר לו אברהם למלאך: הקב"ה אמר לי לשחטו, ואתה אמרת לי לא תשחטנו, ברי הרב ודברי התלמיד דברי מי שומעין 20% מיד פתח הקב"ה את הרקיע ואת הערפל "ויאמר בי נשבעתי נאום ה' " (שם, כב, טו). 19.

<sup>17</sup> עי' רשב'ם וספורנו למקומו.

<sup>18</sup> גם מיכה יוסף בן גריון, סיני וגריוים עמ' 128 רומז ליהושע ה, ב. עי' בראשית רבתי עמ' 191, ולעיל הע' 11.

<sup>19</sup> תנח' וירא סי' כ'ג, ותנח' מ'ב שם סי' מ'ו ס"ע 114 ואילך, וילמדנו בילקוט ת'ת עי' מאן עמ' ש'ח.

<sup>20</sup> מדרש ויושע עמ' 38. ועי' אברבנאל, פי' התורה בר' כב, טו: ובב"ר אמרו שאברהם אמר, יש עבד שמוחה בדברי רבו? רבך אמר: .והעלהו שם לעולה", ואתה אומר: .ואל תעש לו מאומה". אני אי אפשר בכך, .ה' יראה" ולא המלאך. לכך אמר שנית. אועי' מדרש אנדה, רש'ב עמ' 20: .ויאמר אל תשלח ידך". אמר לו אברהם: שמא שטן אתה, ואתה מבקש להטעותי. א'ל: לא, אלא שלית של הקב"ה אני, שאינו חפץ בקרבן אדם". ועי' בראשת רבתי עמ' 90: .ואל תעש לו מאומה" (בר' כב, יב); א'ל אברהם מ' אתה, א'ל שליח של רבון העולמים. א'ל שמא שטן אתה ותבקש לרמותני ואעבור על רצון מוני. א'ל אני הוא שבשרתיך על הבן הזה, אני הוא שאמרתי לך (בר' יה, י) .שוב אשוב אליך", למה אמרתי לך ב' השבות? א' ללידה וא' להצלה, ועכשיו עשוני פרקליט להציל את יחידף, ומן הטעם הזה הכיר אברהם ששליח רבון העולמים הוא". ובס' הפרדים בליקוטים סי' מ'ד, הוצ' עהרנרייך עמ' צ'נ: .שוב אשוב אליך", ולא מצינו בשום מקום ששב המלאך לאברהם לבשרו, אלא כאן בישרו .שוב אשוב אליך", ולא מצינו בשום מקום ששב המלאך לאברהם המוריה.

אחרים דרשוהו פנים אחרים: "שנית מן השמים", שנפסק הדבור הראשון וזה דבור שני". 21 ואולי הוא על דרך דרשתם ז"ל, שלא התמידה רוח הקדש אלא במשה לבדו: "עם כל הנביאים הפסיק מלדבר עמהם, אבל ממשה לא הפסיק כל ימיו". 22

מפרשי ימי הבינים יש שכרכו ביחד פסוקים יד-טו, והאריכו למעניתם: "הפשט כן הוא, ה' יראה מה שיאמרו העולם עלי היום בהר ה' יראה אם אברהם צדיק כ"כ שישחט בנו בעבור הקב"ה שצוהו לשהוט. וכשיראו שלא זבהתיו, יאמרו, שאני עברתי צווייך ואיני שומר מצותיר אלא להנאתי והמשיכו בררך זה שרוברים עלי שקר". 23 והמשיכו בררך זה טוד בדור הגרוש מספרד: "לפי שלא גמר המעשה ההוא כאשר עם לבבו, והיה חושש שמא לא יחשב לו כאילו עשה, קרא למקום ההוא על שם מה שהיה בלבו לעשות, והכונה ה' יראה אשר הייתי אומר בלבי ובפי לעשות, לולי שמנעני המלאך. ואולם המחשבה הטובה ויושר לכבי היום בהר ה' יראה לעולם... ועל כן היה דבר המלאך אליו שנית... הגיעו הכבוד הגדול הזה כאילו עשאו ממש". ביומה שאתה שומע מתוך הדברים הד תרעומת ישנה, שלא השלים אבינו אברהם פעלו, ואמנם הרעיון חוזר ונשלש בסביבה נוצרית: "וצעק אברהם אל אלהיו... יהי נא חסרך להורות מה שיאמרו היום הזה מכל בני אדם והוא שלא עקדתי את בני, ושכל כונתי היתה שוא ודבר כזב ... והיתה תכלית תפלחו ותחנתו, שלא ימנענו מלהעלות את יצחק גם אחר האיל, וכי לולי זה לא האמן כונתו ורצונו בעבודתו. ומפני זה בא לו דבור שני מהמלאך ואמר לו: "יען אשר עשית את הדבר הזה ולא חשכת את בנך את יהידך" שאתה פוצר ומבקש תמיד להעלותו ל עול ה, לכן בשכר זה נשבע ה' "כי ברך אברכך" וגו'. בעבור זה בא הרבור בשני מהמלאד ולא אמרו יהד עם הדבור הראשון". 25

21 מדרש נר השכלים, עי' תורה שלמה לרמ'מ כשר עמ' חתק"ח סי' קע"מ. 22 שמו'ר פ' ב. ועי' מדרש אנדה עמ' 53: מכאן שלא דברה עמו שכינה פעם שלישית. עי' בראשית רבתי עמ' 191.

28 הדר זקנים דף חע"א. ודומה לו דעת זקנים דף "א ע"א: .ה' יראה, שרצוני וחפצי לשחוט את בני כאשר צוני, א שר יא מר היום, ידעתי שיאמר היום מרמה בני אדם בהר ה' יראה, אפילו אברהם ירא אלהים, אם שוחט את בנו כמצות הצור? וכשיראו אותנו חותרין, יאמרו, שלא רציתי לקיים מצות ה'. ואז יראה שאין העכוב מצדי". ואמנם כבר פירש בדרך זה ראשונה ר' חזקיה בה מנוח, עי' חזקוני על התורה, לבוב 1859, סוף וירא: ,ה' יראה, אברהם אומר כך: ה' יראה ויהיה לי לעד, כי עשיתי מצותו. כי יודע אני שיא מר היום בכמה מקומות בהר ה' אשר אברהם הוליך בנו שמה יהא נראה לנו, אם יוכל לכבדו, ולשחוט את בנו. וכשיראו בני חוזר עמי, יאמרו כי כחשתי לאל ממעל ומאסתי בדבריו, ולא יאמינו, כי מה' היתה הסבה. והקב"ה יראה כי לא מריתי דבריו ויהיה לי לעד". ועי" שם הגדולים לרחיד"א מערכת ספרים ע' חזקוני.

<sup>.24</sup> יצחק בן עראמה, עקדת יצחק, סוף פ' וירא.

<sup>25</sup> פירוש התורה לדון יצחק אברבנאל, הענוויא ת'ע, למקומו.

של אמח, ואין בה אלא רמו לבאוח, לגמר המעשה בימי ישו. 25 קרמונית לקרבן בנים ממש, ולא נשתתקה המענה הנושנה, שלא נעשה מעשה נצח המקרא ולא נצח, שלא נעקרה מן העולם ואולי גם מן הלב, תביעת עכו"ם

של נוצרים, שבאו כדרכם להתפאר ולערער על ישראל, שלא היחה עקרה קרבן השמר הגדול של רומי, זיי ואחר כך בארצות הרבה בימי הבינים, ביחוד במלכיות בעקרה. נשמעו דברים כבר באלבסנדריא בימי פילון, פי ובארץ ישראל בימי

אור עריין, ויש בה גם פרוש חרש למקרא וחשובה לשאלתם ז"ל: קריאה "שנית מן ואולי יש משהו מאקלים רוחני זה כבר בעקרה לר' אפרים מבונא, שלא ראחה

ושחט ליצחק מיר פעם אחת: השמים" למה באה? פתר רבנו אפרים ופיים, שעשה אבינו אברהם כאשר נצטוה,

הְּפְשׁׁי לְשַׁחֲמוֹ פַצַּם שְׁנִיֶּח. בַר פַל מָחִי עְּלָיו נְגְּהָעַנִיה.

"בֹּגֹנוֹ עַבְּצִנִים".

״ניטלגא .. אָלְ אַבְּרָהָם הָּוֹנִים מִוֹ נַהְּמָׁנִם... לגנ עַפּטלגא וֹבַבַּבָּר בּלְּבָנִם:

שׁלַפּן נַתַּל דִּמְעוֹ גְּבוֹנִים

שתי שחיטות, ובלבר שיהא שמו הנכבר והנורא מחקרש בעולם. באי עולם, עד היכן כחה של יראת שמים, עד כדי שישחוט האב את בנו את יחידו זב. מוכט ונשאו לגן ערן, כבר היה אביו שוחמהו פעם שנית! עכשיו ידעו כל רצה לומר, אלולא נחל רמעות, שהוילו מלאכי השרת, שחלף ושמף ליצהק מעל

ער שנמסה סכינו של אברהס.ו? וריב"א מצא מדרש "שנטמן יצחק בנן ערן שחי לם צעקים, "מלאכי שלום מר יבכיון" והיו דמעות מנשרות מקדושי עליון ואמר: ברוך מחייה המחים.00 הפטרה עתיקה בישעיה לג קשרה לסדר העקרה הקב"ה במללי תחית המתים, פיב וירע יצחק שכך עתירים המתים לחיות, ופתח שאב רבנו אפרים ממסורות האגרה, שספרו ביצחק שפרחה נשמתו והחזירה

ספור המעשה על גל הרמעות ממרום, שצף כנחל וגרף ליצחק להכניסו לגן עדן. שנים כדי להתרפאת מהחתוך שהתחיל אביו לשחמו" 20 מיסודות אגדה אלו הודכב

TE TUIT BEG E. 92 Kr. לעיל פרק א.

וכירה שלו נוש סיע 20-חברמן עם' קבינו. 62 בלט מוכ המ, 191 מברש בלט מוכ שני ירוע לר' אפרים והוא מוכירו בס'

08 GL, N G, 4, N'

82 GFG @ FU 71-82.

18 E.L G. C.L Q., L. U.

נאולם שחיטה שנית, שנסה אברהם לשחוט ליצחק, מניין באה לו לרבנו אפרים? "יעיר המקרא ולרבר רגלים: ויקרא ה' אל אברהם שנית מן השמים". האמנם

המציאות בימים ההם?

בבר הוכרנו\*\* מחוך הפיומים והמגלות של גורת תחנ"ו המעשה בקרושי מנגצא, ששחפו זה לזה בחדרים שבארמונו של ההנמון, כשלכרו "החועים" הם הצלבנים את עער המבצר ווכנסן להצר ולא היה עור מפלט ליהורים בלתי אם בהחנצרות. שער המבצר ווכנסן להצר ולא היה עור מפלט ליהורים בלתי אם בהחנצרות. והדרים קהל מנגצא ליהרג על קרוש השם, ככחוב בתעודות של הרורות ההם. והנה נרשם עור ב"מעשה המירות הישנות" וגם בס' וכרונות לר' שלמה ב"ר שמשון באי עלים דמעשה בחסירי מנגצא: "ואחרי כן כשנהרגו בני ברית קורש שהיו בחדרים, החלונים ערומים, הרי הרים, תילים עד שנעשו כהר גבוה. ורבים מהם חיו, כשהיו זורקים אותם, והיותה עריין הנפש צרורה בחלדם, והיה בהם חיות מעם, החלונים ערומים, הרי הרים, תילים עד שנעשו כהר גבוה. ורבים מהם חיו, כשהיו בהם עריין קצח חיות, ער שואלים להם: רוצים אחם למנף את עצמכם! ותמו להם באצבעותיהם: חנו לנו מעט מים ונשחה. וכשהיו רואים החועים כן, מציהם שבשמים לאמר: לא! ומראים באצבעותיהם בהקרוש ברוך הוא, ולא יכלו להוציא דבר מפיהם מרוב פצעים שנעשו להם. ועוד הוסיפו להכוחם על יכלו להוציא דבר מפיהם ערוב פצעים שנעשו להם. ועוד הוסיפו להכוחם על יכלו להוציה בה רבה ער שהרגום פעם שנית. ה". \*\*\*

עוד יסופר בס' וכרונות זה, וכן גם בס' גורות שנת תתנ"ו לראב"ן, על קהל מי ר א, 20 כפר על הריינוס, שהסגירם שר העיר ביר הצלבנים ש, הרגו קצת מהם, ואותם שהחיו ציחנום בעל כרחם ועשו בם כרצונם. ומשם ברח חסיר אחר, ומר שמריה שמו, הוא ואשתו וג' בניו, כי הבטיחם הנובר, עברו של ההגמון, להוליכו עמי ולהצילו על ידי מסרם והוליכם ליד אויבים לכפר טרמוניא. 200 והכשום מחד עליו שמחה גדולה יושבי הכפר, כי הכירו אותי, ויאותי להם להמתין ער משר ולעשות ככל איווים וחפצם. מיר עשו משתה מרוב שמחה, והם אכלו עמהם מחד על עמחה ובטהרה ובסבין חדש, כי אמרו: בעוד שאנו ביראחנו אנו רוצים לעשות מחד ער למחר, כי עייפים ונענים אותי משתה מרוב שמחה, והם אכלו עמהם בחד עה למחר ער למחר, כי עייפים ונענים אחר. ושימו אותי ויקם מר שמריה בצעוד לילה ונחאוד בנבודה ושחם את אשתו וג' בניו, ואחר כך שחם את עצמו ונתעלפה רוחו ועדין לא מת. ולמחר בשבאו האייבים עליו, ... וימצאוהו שוכב על הקרקע. ושאלו ממנו: רוצה אתה להמיד אלהיך עריין ולחוור לטעותו, כי ונתעלפה רוחו ועדין ממנו: רוצה אתה להמיד אלהיך עריין ולחוור לטעותו, כי

אנ ניש עם' או ועי' שם עם' פפ=הברמן עם' ל"ם ועי' שם עם' ק"ב.

<sup>38.</sup> Salleld, V. C., p. 419 'Mehr 35. C.).

Dorumand = Druming 36.

עוד חוכל לחיות. והשיב להם: הם ושלום לכפוד באלהים חיים . . . וכרו הקבר הלך הוא בעצמו, ר' שמריה החסיר, בחוך הקבר ולקח את ג' בניו והשכיבם לשמאלו ואת אשתו לימינו והוא באמצע, ויורקו עליו עפר מלמעלה והיה צועק ובוכה בקול וקונן עליו ועל בניו וצלעתו השוכבים אצלו כל אותו היום עד למחרתו. ובאו אויבי יי ב פעם שנית והוציאוהו מתוך הקבר חי, כדי שיחור בו ויהא מודה למעותם. ושאלו לו עוד: אם אתה רוצה להמיר אלהיך. ולא רצה החסיר ר' שמריה להחליף הגרול והנכבר בנקלה והחזיק בתימו עד יציאת הנפש. ושטו אותו בקבר פעם שנייה ויורקו עליו עפר, ומת שם החסיד על יחוד השם הנכבר והנורא, ועמר שם בנסיונו כאבר הם אבינו, אשריו ואשרי הלקו": "

הרי פירש כותב הזכרונות ממי למרו גבורי כח עושי רברו בגלילות הריינים: מן האגדות על עוקר ומתעקר בהר המוריה. אולם יש ונרמה לך כי אף מררשי העקרה ופיוטי העקרה לא רברו אלא בהוה, ואולי רמיות המקרא נצטיירו גם הן לאור המציאות של מסעי הצלב, כשקרשו חסירי אשכנו וצרפת את השם בהמונים.

בספר גורות תתנ"ו לראב"ן יסופר כי "נוסדו האויבים יחד על קדושי אילנירא 20 לייסדם ביסורים עד יאותו לצחנתם. ונודע להם הדבר ויאספו בולם אל חדר אחד ויתוודו לפני בוראם. ויתודבו החסירים לשחום את כולם, כי שם היו באותו כרך כנגד ג' מאות נפשות... ויחזיקו בחדבותם ויסגרו הדלחות בעדם וישחמו את כולם... מכל הנפשות הללו לא נשארו כי אם שני בחורים ושני תינוקות, וגם הם היו שחומים בגרגרת וחיו."90

המררש על יצחק שהיה שחום בגרגרת ונתרפא "מן החתך שחתך אביו כשהתחיל לשחטו"25- זמנו מהו? מצאו ריב"א, ומי יודע אם משתקפים בו כבר מאורעות

עובמים של חחלת מסעי הצלב!

רגילים כוחבי המגלות והפייטנים לתאר גודל תשוקתם של הצדיקים, ש"איוו המשתה". ייי וכן המצא גם בסליחות ובטוב לבב כאדם ההולך לבית הצלבנים:

שׁוֹחֲמִים קַאָּבוֹת בְּנֵיהָם וּרָדְמֵיהָם מִּתְּבּוֹסְסִים . . . לְיַחֵד שִׁמְּךְּ דְּצִים וְשְׁשִׁים . . . יַחַד אָבוֹת וּבְּנִים חֲמָיִים וְכִּילִם מְתְּהְיִם מְמְּבְּׁתְ בְּבְּצִים וְשְׁשִׁים וּבְּדְמֵיהָם מִּתְבּוֹלְם יִייּ

נג נ.ם הם, בפ-דם והם, דד=עברםן הם, נ.א-נ.ב וה, ה.ם-פ.

<sup>(</sup>Salfeld, ib. ייץ) מייח Eller איח Elnere או Elnere און.

פניש עם' בג עי' עם' סב=הברמן עם' עיהו ועי' עם' מיו ואילך.

OF C.M Ka, FZ UELal Ka, C.C.

ז+ ר' קלונימוס ב'ר יהורה, בקינחו ,את הקול קול יעקב נוהם', ס' הדמעות ה'א עמ'

עַמַּגַ\_אַנְּע שַּׁעְאַפּּל בָם לָּאָע לָּאַנִּיּ מוליקים בְּנֵיהֶם לַמֶּבַח בְּלְחֻפָּׁה נְצָה – לַנַאָּמָל מִי נַאָּמָל נָרְיַלָּע פֿלָיאָני:

חמות אם בוחמה או אם ונגעי

את העצים. אברהם דומה כמי שעשה חתנות לבנו, ויצחק דומה שמעוני: ++ "שניהם מביאים את האבנים, שניהם מביאים את האש, שניהם מביאים מכין עצמו לחופה שעושה בשמחה" 3 והוא ה מהרש" שהובא בילקום שהיה בונה בית חתנות לבנו, ויצחק היה דומה לאדם שהיה את המובח ויצחק מושיט לו את העצים ואת האבנים. אברהם היה רומה לא רם וחנה מצינו לשון זה גם במדרשים מאוחרים בעניין העקדה: "אברהם היה בונה

וכן פייט גם ר' הלל, אחי ר' אפרים מבונא, על הרוני בלוייש: פו-או ממא נמטבר אל המדרש משהו מלשונם והלך רוחם של הקדושים בימי הבינים לפנ כמי שעשה חופה לעצמו". האמר, שאבו הפייטנים כרגיל מן המדרש?

נְיָהְיִ שְּׁמְחִי בְּתַּבְּנְסִי בַּבְּתְ לְ עִׁ פְּתִ נְּאַמְׁנִוּ לְעוָגִּיא אַנְעָם לְבָּיִע עַּהְּנִבְּפַּע

קיים. וכן כל הערלים מעירים, שלא נשרף מהם הגוף ... "81

"הְּבְינוּ לְשַׁבְּתַ, שִּבְּחוּ בְּנָפָשׁ בְּסוּפְּה

ויחתו עליהם הגחלים ועדיין לא נשרפו ... וישרפו חסידי עליון שריפת נשמה וגוף ויקראו אל ... הצורר ... ואמרו: הנה באש הזו אנו וא ינה שולטת בנו... נמוך ולבסוף הרימו קולם בקול גרול ויענו יחר ,עלינו לשבח'. וחבער האש . . . לנו הגוים ואמרו לנו: מהו שירכם, כי לא שמענו כנועם הוה. תחלה היה הקול את האור. ויהי בעלות הלהב וירונו פה אחר, הרימו קולם בנעימה. ובאו וסיפרו וניוריעו לרבנו חם, איך יצאו ל"ב הנפשות אל המוקר בבלוייש: "לעת בוקר הציתו ומתבארים הפרטים ממה שכחבו קהל אורליינש, "העיר הקרובה אל חללי הקורש"דו

למ, עכ, t=עבעמן למ, ל.א. 24 ר' דוד בר משולם, בסליחה "אלהים אל דמי לדמי", מבחר השירה העברית לרח"ב

פוּ עי' המעשה בפרנס קהלת קלוניא, מר יורא ב"ר אברהם, ששחט את בנו ואת כלתו: ## L, C.N.

EF allu liak ka, Te.

שד "אמוני שלומי ישראל": ס' הדמעות עמ' רל"א=הברמן עמ' קל"ח. "ראו זאח חופח בחי כלחי שאעשה היום הזה" נו"ש עם' 20=הברמן עם' מ"ו).

st נ"ש עמ' בה (ועמ' sa)=הברמן עמ' קמ'ג (ועמ' קכ"ו). מחוגי חסירי צרפת ואשכנו גובעת ₹ 1, m Ka, 89=UTLal a, K dc, U.

בעקרה:

יצחק ואמר שירה. ומה שירה אמר, שירה של קרבן". ייי וראה שבינה למעלה ממנו בשמים עומרת לקבלו כריח ניחוח, ואו רינן בינה ביצחק, לפי שמצינו בהגדה: דננו צדיקים בה' (חהל' לג, א) בשהצדיקים ממי ראו ועשו קרושי בלוייש! הירעו כבר את האגרה על יצחק שפצח ברינה

את השמים פתוחים, מיד אמר שירה... ומיד נעקד יצחק על גבי האש, רואין שכינחו של הקב"ה מיד הם אומרים שירה, שכן מצינו שכשנעקר יצחק וראה שהובאה בס' ה פ ר ר ס: פוי "ולכך אנו מוכירין את האבות בתפלת מנחה בשבת ... בעלות הלהב? או בהשפעת מעשי החסירים והקרושים בימי הבינים נוצרה האגרה,

ופ מי, במיל פרק נ הע" ב. ספ ניש עמ' צפ ואילך=הברמן עמ' קט'ו ואילך. 6+ LIX' VITITITY Va' wa't. ספרות הקבלה, ירושלם חרצ'א, עמ' פצו ואילך ועמ' צפו.

אמרפל" לר' אברהם בן אליעור הלוי מנולי ספרד. עי' פרופ' גרשם שלום, פרקים לחולדות חשב"ץ סי' חט"ו בשם מהר"ם רוטנבורג. ונשחלשלו הרברים לספרד ומצאו בטוי נעלה ב.מנלח

> לגיר המקלרא, ולדרך הגלים הְפְשׁוּ לְשְׁתְּמוֹ פַּצִּם שְׁנְיָה.

ועלה מחביון הנשמה אחר שנים, כשנסה הפרשן והפייטן לפתור קשיי המקרא לטובה". 35 ואולי ממה שקלטה אונו או בהיותו רך בשנים, נפחד ונוח להתרשם, צף ודמי בניהם היקרים ועקדו עקדות ובנו מובחות והכינו מטבחות, יוכרם אלהים מסטכר שראריכו להגות ולהגיר בשבחי הצריקים וקהלות הקרש ש, היוו רמי עצמם אשר נשפך רמינו על יחוד שמך הנכבר ביום הרג רב". 60 ועד שנפרו ונצלו משם, אל אלהינו ונאמר: אהה יי אלהים, הן עתה לא עברו חמשים שנה, כשנת היובל, בחסות ההגמון של קלוניא, להחחבא שם מועם פורעים ושוסים ביהורים. "ווצעק הצלב השני וברחו הוא וקרוביו, אחר סוכות ר"א תחק"ו,65 אל מבצר וולקובורג, עוטם אל הנהרגים על קרושת שמו: בן י"ג שנים היה בהתחולל הסער של מסע על שבח החסירים בימי נוסעי הצלב. בל מנעוריו ספג מסורות ושמועות על תוקף והרדיפות שבימיו בס' זכירה 60 ואף פירש המחוור 10 וחיבר פיומים, שנתייסרו וצרפת. ירע ואסף ר' אפרים מבונא את פרטי המאורעות ורשם את הגורות בשבח האבות או היא שהושפעה ממעשי יאוש וגבורה של בני בניהם בגלות אשכנו מדרש ומציאות משמשים בערבוביא, ולא חמיד קל להחלים אם קדמה האגדה

Zunz, Literalurgeschichte, p. 290 52

83 ומכאן שנולד בשנח חחצ"ב (1811). בוכרונוחיו גרשמו המאורעות עד שנח חחקנ'ו (1811).

אם לא במקרא, במציאות היהודית של ימי הבינים.

וופטר רבנו בין החקנ'ו-החק"ס (1917–2011), עי' ר"א אפטוביצר, מבוא לס' ראבי'ה עם' 125.

- פ אבוחן ב חסר
  - s aleara "T t'.
  - T ELNWIR C'E E'.
- אמר לו הקב"ה לאברהם: בשתניע למקום אני מקדשך ועושה כהן אותך.
- פ בראשיח כ"ב ב'. למלא ירו. ע"ד שמוח כ"ח מ"א, ועי' פס"ד פ"מ דף ק"ע ע"א: (ירם, י"א ט"ו). ועי' מנחות נ"ג רע'ב.
  - פ ספרי וואח הברכה שנ"ב: ו' נקראו ידידים וכ' אברהם נקרא ידיד שנ' מה לידידי בביתי
  - + ELNAIN G'T C'.
- ליברמן, בספרו האנגלי על לשון יון בא"י עם' פצו.
- s שבת נ"ה ע"א: ומאי שנא תיוז וכ' רבי יוחון אמר: חחון זכות אבות. עי' פרופ' שאול ובוע ב, .,.
  - ב בוחן. צדיק רואה כליוח ולב, ירם' כ' י'ב. ומכיר. דורש לנפשי, חהל' קם'ב ה' ו ע"ר בראשית מ"א ט": את חטאי אני מוכיר היום.

## א"ח ב"ש וחתימה הפייטן אפרים בר יעקב חוק בתורה ובמצוח.

בכלן ב' חריוות, לבר מן האחרונה המסחיימת בחרו מרובע. בראשי הטורים סימן נחכנה העקדה כ"ו מחרווות, כל אחת בנויה ד' צלעות שהרביעית תמיד אחד מן המקרצות.

> אִנְעִׁשׁ לַעַבְיִ כִּיִנִיאִ זְּמְּבַע בֹמִינִין עַּאֹבִי וֹפֹּמָ אִנִיבִטֹּ לַלֵּוֹבְלָּוֹיִי לְאָנוֹר נִינִירִים לְמִלְאִ יְרִי: » אָמֹנֹטֹ לִינִינִף לְנִיהְּלְנָע יִנִינִנּין

אַב זֹטו נוֹצֶב וֹטׁנִים׳ טַּׁעוּן וֹכוּע אָבוָע צַבּׁנִים׳ ביום לפניף, בוחן ושביר. אָנו אָדוָנוּ, אָנִי מּוֹבִיר

לחתן הוצ' ש. ז. שוקן, חל־אביב חרצ"ו, עמ' כ"ט. להוסיף לך חיים שנה על שנה!" עי' רבנו אפרים (הנקרא גם שלום) מבנגא, בס' רשויות הדנול פרופ' אלכסנדר מארכס יצ"ו. משלך נחון לך. "על ואח יחפללו ידידיך בנא ובאנא לרשותי - בכל יתר אוצרות בית הספרים אשר אסף וקבץ בבינה ובשקידה יתירה - חברנו המכון, ואף לחברי המכון מר א. מ. הברמן והד"ר מ. וולאי שטרחו לעורני. את כ"י ב העמיד לחקר השירה העברית מיסודו של מר שלמה ולמן שוקן בירושלים, ואחנה חודה למייסד וכע גבול לברכה, פרופ' אהרן פריימאנן ג'ע העירני על כ"י א. העחק מכ"י ב הגיעני מן המכון ם, לכ, (=ב): כ, סליחות אד בבית המדרש לרבנים בנויורק, סי' קעיב (=ב). עהלבע מעפרסמת כאן ע"פ ג' כתבי יד: כ"י אכספורד +111, ס"י ד"ה (→א); כ"י ברלין פ,

בָּקשְׁתָּ מֵאָתּוֹ בְנִפֶּיוֹן לַעֲמוֹד, שְׁבָּוֹאת תִּבָּחֵן וְתִפְּצֵא נִצְחָן. יי צִּדִּיק יִבְחָן

גָּאָה בְדָמוֹ וְנָהַק פֶּרֶא: מָצִיתִי דָּמִי לִשְׁלשׁ־עֶשְׂרֵה! בּ דָחַשׁ אָהוּב: אִם לְאֵל אֶלְקַח, נִּם אֶת־הַכּל יִקָח.

10-11 סנהדרין פ"ט ע"ב: ,קח נא את בנך" (בראש" כ"ב ב") א"ר שמעון בר אבא אין נא אלא לשון בקשה. משל למלך בשר ודם, שעמדו עליו מלחמות הרבה, והיה לו נבור אחד ונצחן [תנה" וירא ריש סי" כ"ב: נוצח בכל המלחמות; ילקוט סוף סי" צ"ו: שהיה מנצח את כלם: ע" מדרש הנדול]. לימים עמדה עליו מלחמה חוקה, אמר לו [המלך לאותו נבור, חנה" שם] בבקשה ממך עמוד לי במלחמה זו, שלא יאמרו: הראשונות אין בהן ממש. אף הקב"ה אמר לאברהם: נסיתיך בכמה [חנה" בתשעה] נסיונות ועמדת בכלם, עכשיו עמוד לי בנסיון זה, שלא יאמרו: אין ממש בראשונים.

וו נִצְחָן, כן נקוד כ׳י.

12 תהל' י"א ה', ודרו"ל היוצר הזה אינו בודק קנקנים מרוערעים וכ' ומה בודק קנקנים ברורים... הפשתני הזה שפשתנו יפה כל שהוא כוחשה היא משבחת ומשתמנת, כך אין הקב"ה מנסה אלא את הצדיקים. עי' ב"ר פ' ל"ב ג' ול"ד ב' ונ"ה ב' ובמקבילות. וזה שיסד בן דורו ועירו של רבנו, ר' יואל ב"ר יצחק הלוי מבונא, בעקדה תחלתה ,יי צדיק יבחן מתניו לשנם וכ' כיוצר בודק בקנקן כדוד בקורנס" (א. מ. הברמן, ס' נזירות אשכנו וצרפת, עמ' קי"א). כיו"ב פייט ר' ברוך ממנצא: ,נבחן צדיק בעשר נסיונים |... ראיה וסימן פשתן וקנקנים". (הברמן, ידיעות המכון לחקר השירה, ס"ו, תש"ו, עמ' קכ"א).

13 ינהק ב, עדה'כ איוב ו' ה'. פרא. ישמעאל, בראשית ט'ז י'ב.

14 מציתי. ויקרא א' ט'ו, ועי' במדרשות, שהיה ישמעאל מתנאה ואומר לו ליצחק: אני גדול ממך במצוות, שאתה מלת בן ח' ימים ואני בן י'נ שנים (סנהדרין פ"ט ע"ב, ועי' ת"י בראש' כ"ב א'). אני צדיק הימך... שהייתי מצטער מן המילה... אבל אתה תינוק בן ח' ימים היית בשעת שמלת... ולא ידעת בצער... אילו היית בן י'נ שנה לא היית מקבל הצער. (שריד מן הילמדנו בס' גנזי שכטר לר"ל גינצבורנ ס"א עמ' 65, ותנח' וורא י"ח).

15 א הו ב. אדר'נ נו"ב פ' מ"נ: ה' נקראו אהובים. אברהם נקרא אהוב, שנ' זרע אברהם אהבי (ישע' מ"א ח').

16 ש"ב י"ט ל"א. עי' תר"י בראש" כ"ב א", וחנח" מ"ב ח"א עמ' 109: היה ישמעאל מחרעם לומר... אני יורש את העולם; ומדרש ויושע (יעללינעק ח"א עמ' 37): אירש כל הנכסים שישארו לומר... אני יורש את העולם; ומדרש הנדול (הוצ' ר"מ מרנליות עמ' שנ"א): אני בנו בכורו אירש את הכל. מאבא; ומדרש הנדול (הוצ' ר"מ מרנליות עמ' שנ"א): אני בנו בכורו אירש את הכל. וכן בס' הישר. ועי' תוספתא סוטה פ"ו ו, וספרי ואתחנן פי' ל"א הוצ' רא"א פינקלשטיין עמ' 50.

14 מיציתי ב

<sup>9</sup> ביקשנ

וו שָּבְּוֹאת תִּבְחָן א וו אלקח נ

דָץ זָריז לְהַקְדִּים לַמִּצְנָה, לַחֲבוֹשׁ חֲמוֹרוֹ בְעַצְמוֹ אִיזָה. כֶשֶׁר אַהֲבָה בִּישִּלָה נִדְוּלָה, הַן יי יָדִעְתָּ כִּלָּה.

הַשָּׂטָן בְּתוֹכָם בָּא לְהִתְיַצְּבָה, "הַנִּפָּה דָבָר אֵלֶיךּ" לְנוֹבְבָה. צְרַח תָּם "בְּתָמִי אֵלֵךּ", בִּיבֵן יִפַּד הַמֶּלֶךָ.

יוֹם הַשְּׁלִישִּׁי לְצוֹפִּים הַנִּיעוּ, אֲזֵי אֶל-עוֹשֵיהֶם שָּׁעוּ: פְּאֵר עַמּוּד הָעָנְן מְוצְהָר פָּאֵשׁ אוֹכֶלֶת בְּרֹאשׁ הָהָר.

17 ספרא חזריע פ'א ופסחים ד' ע'א: זריזים מקדימים למצוות שנ' וישכם אברהם בראש' כ'ב נ').

18 \_ויחבוש את חמורו' (שם) ולא היו לו כמה עבדים? אלא לכבוד המקום (מכילתא בשלח מס' ב' פ"א, ועי' ב"ר פ' נ"ה ח').

10 ברייתא בסנהדרין ק"ה ע"ב: תנא משום ר' שמעון בן אלעזר אהבה מבטלת שורה של גדולה מאברהם. קשר. ע"ד קושר לו אהבה (ב"ר פ' נ"ד א' ובמקב') קושרין שנאה (תוספתא סנהדרין "ד ג'). ואולי נגרר אחר העקידה לר' קלונימוס ברבי יהודה, תחלתה איל אחר נאחז", טור כ': ,כבש רחמיו וחבש וביטל השורה, כלתה נפשו באהבה קשורה". 20 תהל' קל"ט ד'. 21 נתלוה השטן אל אברהם ויצחק, ע"ד איוב א' ו' וב' א'.

22-22 הסמיכו רז'ל נסה שנאמר בבראשית כ'ב א' אל הנסה שנאמר באיוב ד' ב'. ב'.
עי' סנהד' פ"ט ע'ב: קדמו שטן לדרך. א'ל ,הנסה דבר אליך תלאה' (איוב שם). א'ל ,ואני
בתומי אלך' (תהל' כ'ו י"א). עי' מדרש הנדול עמ' שמ'ו ובהערות שם, ונם במדרש ,זו היא
שנאמרה ברוח הקדש' עמ' ס'נ בס' על המקרא וסדריו לר'י מאן ז'ל. ועי' לעיל
מש"כ במבוא פרק ט על ריב השטן בעקדה.

.'ח 'א אסתר 24

28-25 פר"א פ' ל"א: ביום השלישי הניעו לצופים...ראה כבוד השכינה עומד על גבי ההר... אמר ליצחק: בני, רואה אתה מאומה באחד מן ההרים הללו? א"ל הן...עמוד של אש עומד מן הארץ ועד השמים ןב"ר פ' נ"ו ב": ראה ענן קשור בהרן והבין אברהם שנתרצה הנער לעולה תמימה. ע" נוסח פר"א ע" הד"ר מיכאל הינר, חורב כרך י", תש"ח, עמ' 195. בר=והר.

22 אלידו אלי אנ

וָריז הַשִּׁים עַל־בְּנוֹ

יי עֲצֵי הָעוֹלֶה עֲשׁוֹת קְרְבָּנוֹ. עַנָה הַבֵּן וּפָּץ לְשָׁאֱלָה:

הַנָּה הָאֵשׁ וְהָעֵצִים וְאַיֵה הַשֶּׂה לְעוֹלֶה?

ּחָסִיד דִּבֶּר נְכוֹנָה בְּמִלּוּלוֹ: יוֹדַע יי אֶת־אֵשֶׁר־לוֹ.

סַקר הַשֶּה, בְּנִי, בְּעָלְיוּ

וְאֶת־הַקָּדוֹשׁ וְהִקְרִיב אֵלָיו.

טָהוֹר הֶרְאָהוּ מִוְבַּח הָראשׁוֹנִים: זָכָר תָּמִים תַּקְרִיב לִרְצוֹנִים! נָמָה יוֹנַת אֵלֶם: תַּאַסְרַנִי לְזַבֵּחַ

- בַּעֲבֹתִים עַד קַרְנוֹת הַמִּוְבֵּחַ.

ואילו ב נקד (ע"ד ישעי' ז' י"א) ואילו ב נקד לְשָׁאָלָה, כן נקדו אַנ (ע"ד ישעי' ז' י"א) ואילו ב נקד לְשָׁאֲלָה. השווה יחו' ח' ו' ורות ג' י"ג.

- .'נ בראש' כ"ב ז'.
- 33 איוב מ"ב ז'.
- .'ה במדבר ט'ו ה'.
- .35 בראשית כ"ב ח'. זמן לו הקב"ה קרבנו: ,השה לעולה בני", עי' ב"ר פ' נ"ו ד'.
  - 36 במדבר ט'ו ה'.

37 ט ה ו ר. הקב"ה (חבק' א' י"נ) כביכול הראהו באצבע ,את המזבח' (בראש' כ"ב ט"), מזבח לא נאמר, מלמד שהיה בנוי מקדם והוא המזבח שהקריבו בו הראשונים, אדם הראשון, קין והבל ונח ובניו. עי' תר"י שם ופר"א פ' ל"א.

38 ע'ד ויקרא א' ג' וכ'ב י"ט.

30 יונת אלם. תהל' נ"ו א', והוא כנוי ליצחק שפשט צוארו לשחיטה כיונה נאלמה. עי' שהש"ר פ' א ט"ו ור"פ ד. ועי' רבנו אפרים בס' זכירה (נ"ש עמ' 65=הברמן עמ' קכ"ב) המזכיר בשם הספרי שנמשלו ישראל ליונה: ,מה היונה הזו, כל העופות כשהן נשחטין הן מפרכסין, אבל היונה אינה כן, אלא פושטת צוארה, כן אין אדם נותן נפשו על הקב"ה אלא ישראל בלבד שנ' כי עליך הורגנו". והוא אצלנו בתנח' תצוה סי' ה', ומ"ב שם סי' א (ח"ב עמ' שראל שה"ש תתקפ"ר.

40 תהלים קי"ח כ"ח.

<sup>32</sup> והעצים! נ חסר 39 יונת אלם! יונה ב לְוַבַּחֵוּ נ לְזָבַח א

<sup>30</sup> עולה נ 35 סקר! פָּקָד א

נא בְמּבוֹר בְּנְשִׁהְאָשׁ לְּעְרֵדְרְנְפִּנְשִּׁרְאָשׁ בְּ וְמִשְרֵבִר בִּוֹ 20 כּיִ הַאָּב יִבֵּרְךְ בַּ א הטרי לכבורך נחשְׁתִּי לְכְבִּוֹרָךְ אַ השתי לכברך בַ 40 עקרוֹ פּקרוֹ אֵ

אף שמור מ' כ"ם. הפיעדה וכ'. ע" מש"כ במבוא פוף פרק ד". בה ש"א מ' י"ג.

בוּ פר'א פ' ל'א: וערך האש והעצים מוסח הינר, שם) ומדרש הגדול עם' שנ"ד מלמד

פו חמיד ל'א ע"ב, ושבח נ"ד ע"א: עקוד עקידה יד ורגל ביצחק בן אברהם.

פו ה. בנאם, מוד ל' ושיא ייה א'.

++ EUTET C'T "N.

מפחדה של סבין.

יצחק בס' הלבות ואגדות לד"ר מיכאל הינר עמ' בּז: "אסור ירי והגלי יפה יפה ... פן אב עת מפחד הסכין ואבעט בך". חסתי. ל' חס על כבוד (חנינה ב' א'), ול' השתי ע"ר קהלת ב' כ"ה, או ב"ר נ"ו ח' בנרסת הדפוסים: "חוששני שמא יודעוע נופי

זו האסר ולא האסר לצרך החרוו, שיישמר גם כשינוקרו שני הפעלים ע"ד פיעל נופעל.
ולעיין פו-פו ל השחימה, או שמא יבעט באביו ו'עבור על מצוח כיבוד־אב. "אוסרני בירי וברגליי ומאי פ' ב' עמ' ואינם ממקיבן 'תוח' מ"ב ח"א עמ' ויו ובמקב'. עי' מא"ר פ' כ"ה עמ' 881, ומא"ו פ' ב' עמ' 181, ועמר מפני האבח | צמרני יפח אבעט בך ואכך ומבאחי מחחייב ב' מיחוח ומשים". וכן פייט רשבינ: "עמוד נא אבי וקשור הטבח | פן אנער מפני האבח | צמרני פן אחלל הובח' על "צי וברי רשבינ: "עמוד נא אבי וקשור הטבח | פן אנער מפני האבח | צמרני בירי וברלקי היב עמ' בי ומחרים ב' עיים א אבעט בר יעו היב עמ' בי ומרדש עקידת פר יעו והיב עמ'.

בּירהא וְבָּרֵךְ הַנָּבְּתִּי פּיךְ הִפְּתַּרֵת אָבִי, צָּשֶׁבַּת יי נפְּנְשׁי אֶבֶי, צָשֶׁבָּת יי נפְּנְשׁי אֶבֶי, צָבָּרָ אַזִּי אָב יבוֹ חְיִבְּלִי,

וּהֹלְ הُלְּנוּ אָּעִינִיתְּלְנִי בְּהֹׁרוִּרְ אָתְּ וֹהֹצִּים נִיהְלְנִי הַלְּבוְ יָרְ וֹנִינְלְ בְּּטִׁמִירִ בּּמִׁמִוֹהַ לֹתְנִי בְּנִבְּמָׁוּ בְּצִּמִנִרִי

> אְמֶּבְׁטִּי בְּבֶּבְ אֲכַבֶּּבְׁבַּי מְבַּאִנְּטִ בִּימִנְטִ וֹסִׁטִּי לְכְּבִוְבָּי פּׁן אַטַבְּלְ נַזְּבָּט וֹאָטַסָּבי בָּרִ וְנַנִּלְלָ, לִי טְאָסִׁבי

- 49 בכ"י נופסקת העקדה כאן
- 49 LCICIUIL ET

89 Nad 8

פפ נאסף אפרו נובא א

99 นัพรุ้น พรุ 🗙

+9 בראשית כ'ב ט'ו. ובמקרא: מלאך ה'.

פש ולדבר דנלים. כל' משנה נויר ט' ב' ונוי.

תפלה בשבלי הלקט סי' י"ח.

00 בראש" מינ מיו. 10 עיד והיום רד מאד, שופטים ייט ייא. עי' לקח טוב לבראש" ליא מיב: כשנעקד ופרח[ה] נשמחו והחיירה הקב'ה בטללי חחייה. ועי' לעיל במבוא פרק ד' על אגדת י'ח ברכות של

es ע'ד שמוח יז י'ב. בחוכן. בשורה, בהלכה.

אמץ את זרועותיו ונחן שתי ארכובותיו עליו בכח גדול.

בפ-29 פר,א פ, ל.א (מי, מסט שמר ממ, 196 ממר מס פר ממת, 197 שמרה מחל ממ, 201 פר בראש, י,ט ו,

חלכות ואנדות לד"ר הינד עם' פה.

יפה יפה ומול אפר שלי והוליבהני) אצל שרה אמי ותניחהני) במיבה בחדר שלה. ועי' ושרפני הה הה הושע עמ' זה וילקום סי' ק"א: א"ל יצחק אבא מהר עשה רצון קונך...ושרפני הה הה ומול אפר שלי והוליבהני) אצל שרה אמי ותניחהנין במיבה בחדר שלה. ועי'ישרפני

> آنظَلْه ،، هُمْ هَخُلْتُه هُئِينَ خُلْ لَهُمُنَه زُهُ، لَـ نَظِّلُه نُمِّلُخُلِ لَئُمُنَه: فُغُها مُهْلُم فَهُم هُئِيْنَ لَـ مَمْ شَنْ هُمُرْ، لَأَنْلَأَنَهُ: لَـ مَمْ شَنْ، هُمُرْ، لَأَنْلَأَنَهُ:

בְאִנְהְ מִּנְתְ אֵּכְ מְּּלָּה.

בּּרוּך יי לְעִּוֹלָם אָמָּוֹ.

בְּרוּך יי לְעִוֹלָם אָמָוֹ.

בְּצִוֹּי פְּתְוֹיִם פִּי לְזַפָּוֹ:

94 ELNW, C'E U'I.

G, C, C,

את בנך", עי' תנחומא שלח סי' י"ר ותנח' מ"ב שם כ"ו. 15 יצתה בת קול ואמרה לו: אברהם אברהם "לך אבול בשמחה לחמך וכ' כי כבר רצה האלהים את מעשיך' (קהלת מ' ז') רצה האלהים את קרבנך. עי' קהלת רבא שם, ויק"ר

47 בראשי ליו ל'. אמר אברהם לפני הקב"ה: רבשיע, על הנם אמרת לי "קח נא:

וז החפו-גרפו, איוב ט' י"ב. נבוה ים. שוכני מעלה, קהלה ה' ו'.

ארח" (ישעי' ל"ג ח") היכן הוא מתן שכרם של מכניםי אורחים. עי' בראשית י"ח ה".

10 פריא פי ליא (כנרסת הילקום ס' ק"א והינה, שם): אמרו מלאכי השרת רבש"ע נקראת ברו מראכי שרת הה"ד "חנון ורחום" (תהל' קמ"ה ה") מי שרחמיו על כל מעשיו (שם, פסוק ט') רחם על יצחק וכ'
10 פריא פי ל'א (כנרסת הילקום ס' ק"א והינה, שם): אמרו מלאכי השרת רבש"ע נקראת ברו מראכי מדרש וושע עם "ב יברי".

60 אם שהה כדי שחימה פסולה, עי' חולין ל"ב ע"א. כ"א מ"). וכן יסד רבנו בקינתו (איכה ישבה בהד ענונה): "מיהר רועה נאמן למלאכיו בנחיצה ... הן אראלם צעקו חוצה". ב"ר פ' נ"ו ה' ובמקב': בשעה ששלח אבינו אברהם את ירו לקחת את המאכלת לשחום את בנו,

خَمْثَا اَلَّهُمْ نِدَنَ لَاَنُو اِ اَنَامُ لَـ خُمْرُالِ اِٰتِانِانِهِ خَدَالٍ هُٰذِا لِهُٰذِالِ هُٰذِالِ ذِٰنِهُاهِ خُدَقَاهُاكِ مُؤْفَائِكِ هُٰزُالِ لَـ نَاعًا خُدَقَاهُاكِ مُؤْفَائِكِ هُٰزُالِ لَـ نَاعًا

בון אָרְאָבְּׁם אָהָּלוּ טְׁוּאָׁם.

לְּוְלְ בְּׁנְׁמֶׁם הַשְּׁמִּיְתִּי בְּיִּטְׁמִּיְּ

מְּיֵּיְ מְּטִׁיִּמִיְטִי בְּיִּמְׁמִּיְ מְּיֵּיְ מְּטִׁיִּמִיְטִי בְּיִמְּמִּיִּ מַּרְ מִּלְאָבִי בַּמְּבִינִי בִּמְׁבִייִּ בַּפְבַךְּ אָדוֹן אָצְלוֹ הַשִּׁית אַיִל שֶּׁבְּלוֹ לְמִצְוָה מִבְּרֵאשִּׁית. תַּחְתָּיו פָּשֵׁט יָדוֹ בְּטַלִּיתוֹ וָהָנוֹ נָצָב עַל־עַלָּתוֹ.

> וַּיָּקַח אֶת־הָאַיִל כִּרְצוֹנוֹ וַיַּצְלֵהוּ לְעוֹלָה תַּחַת בְּנוֹ. רָאָה וְשָּׁמַח בְּכוֹפֶּר יְחִידוֹ וְהָאֱלֹהִים אִנָּה לְיָדוֹ.

הַּמָּקוֹם קְרָאוֹ יי יִרְאָה, לִמְקוֹם אוֹרָה וְהוֹרָאָה יֵרָאֶה. וְנִשְׁבַּע לְבָרְכוֹ בִּמְקוֹם הַמַּעֲרָכָה, כִּי שָׁם צִוָּה יי אֶת־הַבְּרָכָה,

78 כדרו"ל איילו של אברהם נברא בע"ש בין השמשות של ששת ימי בראשית, אבות פ"ה ופסחים נ"ד ע"א.

97 פר"א פ' ל"א (כנרסת הילקוט סי' ק"א, ועי' הינר שם): "ר' זכריה אומר אותו איל שנברא בין השמשות היה רץ ובא להתקרב תחת יצחק והיה סמאל עומד ומסטינו כדי לבטל קרבנו של א"א. ונאחז בשתי קרנותיו בין האילנות. מה עשה אותו איל? פשט את ידו [ילק' ואת רגלו] בטליתו של אברהם, והביט אברהם אחריו וראה את האיל והתירו והקריבו". וכן עשה ר' מאיר בר יצחק ש"ץ בעקדה תחלתה "את הברית ואת החסד": "כפרו מבין השמשות בסבך מוקף חמורת יחידו התקרב בטליתו תקף".

80 במדבר כ'ג י'ז.

31 כר צונו. תנח' שלח סי' י"ד ובמד"ר פ' י"ו ב': אמר אברהם רבון העולמים אי אפשר לי לירד מכאן בלא קרבן. א"ל הקב"ה הרי קרבנך מתוקן וכ' מיד "וירא והנה איל" (בראש' כ"ב י"נ).

82 בראש' שם. 84 שמות כ"א י"ג.

56 כדרו"ל המוריה, חד אמר שמשם הוראה יוצאה לעולם, וחרנה אמר שמשם אורה יוצאה לעולם, עי' ירוש' ברכות פ"ד דף ח" ע"ג ור"ל גינצבורג, פירושים וחדושים בירושלמי ח"ג עמ" 404 אילך.

87 עי' בראש' כ"ב ט"ז. בהר המוריה, במקום העקדה נבנה בית ה', דה"ב ג' א'.

88 תהל' קל'ג ג'.

. 85 בראש' כ"ב י"ד.

<sup>79</sup> בטליתו ב בכסותו א

<sup>77</sup> אדון! א חסר 81 ברצונו ב

בָּבֶן עוֹבֶד וְנֶעֱקָד הִתְפַּלְלוּ,

י בְּעַת בְּנֵיהֶם מַעַלְלֵיהֶם יְעַוְּלוּ מִפְּעֲלוֹתָם לְהַוְבִּיר לְחַלְצָם מֵרָעוֹתָם וּמִפִּשְׁעִיהֶם לְכָל־חַמֹּאתָם.

צַּדִּיק, טוֹבָה עֲשֵׂה עָפֶּנוּ, חֶסֶד לְאַבְרָהָם נִשְּׁבַּעְתָּ לַאֲבֹתִינוּ, יַסְלָחָתַּ לַעֵּוֹנֵנוּ וּלְחֵטָאתֵנוּ וּנְחַלְתַּנוּ. יִסְלַחָתַּ לַעֵּוֹנֵנוּ וּלְחֵטָאתֵנוּ וּנְחַלְתַּנוּ.

> תָּזְכּוֹר לָנוּ כַּמָּה עֲקֵידוֹת, הַנֶּהֶרָגִים עָלֶיךּ חֲסִידִים וַחֲסִידוֹת. הָעֲקָדִּים לְצֶדֶק לִיהוּדָה נְקוֹב, יי וְהַקְּשָׁוֹרִים לְיַעֵקֹב.

98 וילכו שניהם יחדו (בראשית כ'ב ט') זה לעקוד וזה להיעקד, ב"ר פ' נ"ו נ".
90-19 ויק"ר פ' כ"ט ט", תנח' מ"ב וירא מ"ו וילקוט סי' ק"א: כשיהיו בניו של יצחק חוטאים
לפניך, זכור להם עקדת יצחק אביהם ופדה אותם מצרותם. עי' תר"י א' וב' בראש'
כ"ב י"ד. ועי' ב"ר פ" נ"ו י' והמקבילות שנרשמו במבוא פ" ט", אלא שבכל המקורות הישנים
מתפלל האב העוקד בלבדו. ואולם בבראשית רבתי עמ" ופ". א"ר שמלאי נתעטף אברהם
בתפלה ויצחק בנו... אמר יצחק נלוי הוא לפניך שלא שור העליתי לפניך אלא
עצמי ובשרי, אף כשיבואו בני לידי צרות וצוקוח... תזכור להם עקדתי ויראה לפניך כאילו
אפרי צבור ע"ג המזבח".

92 ויקרא ט"ז ט"ז.

.'ם מיכה ז' כ'.

95 בראש' ל' ל'ג. דברים ח' פ"ו.

96 שמות ל"ד ט'.

98 תהל' מ"ד כ"נ.

99 בראש' ל' פסוק כ'ח ול'ט.

100 שם ל' מ"ב, והועבר מפשוטו להרוגים על קדוש השם.

<sup>90</sup> כעת א

<sup>91</sup> מפעלותיהם ב

להטיבנו ב להשיבנו א

## A OHSTIZZ.Z. THEOLOGY LIBRARY CALIF.

וסו ועראה א

בלב.ני

באביהם שבשמים, שנ' "אני לדודי ועלי חשוקחו". ואולי פירש יחם פעל יוצא, עי' מה"ג עמ' הקמ"ה: בוא וראה כמה גדול כחו של יעקב אבינו שניחן לו מעין גבורה של מעלה שהיה מייחם את הצאן כמו שירצה. וכן במשנת רבי אליעור פרשה שמינית עמ' פו: שהשליטו להיות מייחם את הצאן כדרך שהוא רוצה. אם כן אולי כונתו: הרבה זרעם ופרוץ להם פרצה מעין דונמה של עוה'ב, עי' ב"ר פ' עיי ב"

דיסו בראש, ל, מיא. בְּבֹל א. אולי יחפרש עיר שהשיר ו' יא: אין שוקן של ישראל אלא

צסו אולי יש לנקד עיד ידמי לי חי: ושבר.

SOI MORT L' H'.

101 ELNA, 4, 4,1°

201

NG agL

ְּבֶּלְיֵנְחֵם חַצֵּאֵן חַמְּקְשֶּׁרוֹת בֵּין חַעַּמִים מְפּוֹרְדוֹת וּמְפָּּוָרוֹת. בְּין חַעַּמִים מְפּוֹרְדוֹת וּמְפָּוָרוֹת. בְּיִלְיִנְחֵם חַצֵּאֵן חַמְּקְשֶּׁרוֹת